
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 2

Artikel: Une synthèse catholique-romaine sur le Nouveau Testament

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE SYNTHÈSE CATHOLIQUE-ROMAINE
SUR LE NOUVEAU TESTAMENT l

L'Introduction à la Bible en deux volumes (1957, 1959), publiée
chez Desclée & Cle (Tournai) sous la direction des PP. Robert et
Feuillet, prend la succession de l'Initiation biblique en un volume
dont la première édition avait paru en 1938, chez les mêmes éditeurs
(2e éd. 1948, 3e 1954). En plus de vingt ans, il s'est passé beaucoup
de choses dans les sciences bibliques. Il suffit de rappeler les découvertes

archéologiques du désert de Juda (1947) et de Nag Hammadi
(1945), la publication de certains manuscrits appartenant au fonds
Bodmer, la promulgation de l'encyclique Divino afflante spiritu (1943),
le développement de l'école de Louvain qui, sous l'impulsion du
P. Cerfaux, s'est donné pour tâche de faire connaître les méthodes
de l'école allemande de la Tradition orale (Bultmann, Dibelius,
K.-L. Schmidt) dans les milieux des biblistes catholiques. La liste des
collaborateurs de cette Introduction a ainsi débordé les cadres des
Facultés catholiques françaises, de l'Ecole biblique de Jérusalem
et de l'Institut biblique pontifical pour s'agréger les PP. Cerfaux et
Cambier de Louvain, à qui fut confiée l'analyse des écrits pauliniens.
Le mouvement biblique au sein du catholicisme français ne cesse
donc de s'approfondir et de se diversifier, malgré certains
avertissements douloureux. On sait que le premier volume de cette
Introduction, consacré aux questions de méthodologie (Définition de

l'inspiration et de l'inerrance, histoire et méthode de l'exégèse) et
à l'Ancien Testament, sans être positivement condamné, a été « retiré
des séminaires » sur un ordre de Rome, malgré une fort belle préface
de Mgr Weber, évêque de Strasbourg, qui soulignait, pour les sciences

bibliques, la nécessité d'une mise au point « pleinement orthodoxe,
mais loyale » (I, p. v). C'est ce qui explique le ton de l'avertissement
du deuxième volume. L'œuvre entière y est présentée, non comme

1 A. Robert et A. Feuillet : Introduction à la Bible, IL Tournai, Desclée
& C", 1959, 939 P-



UNE SYNTHÈSE CATHOLIQUE-ROMAINE SUR LE N. T. I47

un manuel destiné aux étudiants mais comme un exposé, destiné
aux professeurs, des questions nouvelles que « les esprits contemporains

se posent avec de plus en plus d'insistance « (I, p. vi). Dans
ce bref compte rendu, nous nous en tiendrons au deuxième volume,
consacré au Nouveau Testament.

Il se compose de trois parties respectivement consacrées au
Milieu (le monde juif et gréco-romain, la littérature juive tardive),
aux Ecrits (analyse des 27 écrits du Nouveau Testament et brève
présentation des Apocryphes) et aux Thèmes majeurs, confiés au
P. Feuillet pour les synoptiques, les Actes et les écrits johanniques, et
au P. Lyonnet pour les écrits pauliniens. Cette dernière partie constitue

sans doute un des apports les plus nouveaux du volume. Le
P. Feuillet la définit de la manière suivante : « La théologie biblique
tient le milieu entre l'exégèse et la théologie spéculative. Elle va
plus loin que l'exégèse car, non contente de recueillir les données de la
révélation, elle s'efforce de les synthétiser, de les classer et de les
éclairer les uns par les autres... C'est dire que, tout en constituant
le point de départ indispensable de toute théologie, elle ne vise
aucunement à remplacer la théologie spéculative » (p. 765). C'est
évidemment, ici, la notion de « point de départ » qui, pour un lecteur
réformé, fait difficulté : point de départ sans doute, mais aussi source
et critère régulateur de toute théologie spéculative ou dogmatique.

Au sujet du Milieu, relevons l'importance accordée à la philosophie
populaire, cette « diatribe » si mal connue et pourtant si présente
dans le Nouveau Testament, surtout par l'usage des procédés
didactiques que Bultmann a relevés dans les Epîtres. Le P. Tricot pense
qu'on en retrouve l'essentiel dans l'œuvre d'Epictète : « L'antiquité
païenne n'a pas connu d'expression plus haute de la foi en un Dieu
créateur et en sa providence éternelle» (p. 18). Epictète connaît-il
vraiment l'idée de création divine, au sens où nous entendons aujourd'hui

ce mot à l'école de la Bible Le paragraphe sur le gnosticisme
(p. 26 ss.) et, en particulier, sur la gnose juive, nous a paru un peu
court. A la lumière des textes Hermétiques comme de ceux de Qumran,

on ne peut plus douter de l'existence d'un judaïsme fortement
imprégné de gnose païenne au seuil de l'ère chrétienne. Telle est
même, peut-être, la clé d'une interprétation historique des épîtres
aux Corinthiens et aux Colossiens. — Nous avons beaucoup apprécié
le chapitre consacré au prosélytisme juif de la Diaspora (p. loi ss.)

qui met l'accent, à juste titre, sur le rayonnement du culte synagogal
dans le monde païen : « Beaucoup plus large (que la propagande
intellectuelle) était le rayonnement du culte pratiqué dans les

synagogues et beaucoup plus efficace l'attirance exercée par l'ensemble
des vertus religieuses et morales prescrites par la Loi juive » (p. 101).
Ce rayonnement sera bientôt celui du christianisme naissant et



148 PIERRE BONNARD

expliquera son avance foudroyante dans l'Empire. C'est le P. Carmi-
gnac qui a présenté les écrits de Qumran. A l'enthousiasme qui
salua les premières découvertes succède maintenant une attitude plus
réservée. Mais est-ce assez dire que les fameuses Hodayôt «laissent
pressentir les développements de saint Paul » sur la grâce (p. 121) et
de stigmatiser en conclusion « les outrances de l'essénisme ou les
étroitesses du pharisaïsme » (p. 123). Le christianisme primitif fut
sans doute tout aussi outrancier et étroit ; c'est la nature de cette
étroitesse qu'il importerait d'analyser, comme l'a fait récemment
le professeur Braun en comparant les « radicalismes » essénien et
chrétien primitif.

Les pages consacrées aux évangiles synoptiques nous paraissent
être parmi les plus audacieuses et les plus utiles du volume. Elles
sont dues au P. Léon-Dufour, l'heureux adaptateur de l'ouvrage
du P. Huby : L'Evangile et les évangiles (1954). Brossant l'histoire
de leur interprétation, l'auteur en range les exégètes sous trois
chefs surprenants : l'attitude « dogmatique », comprenant les croyants
et les rationalistes l'attitude « critique », comprenant les recherches
classiques sur les sources littéraires, dont l'importance est sous-
estimée, et l'attitude « historique », qui met l'accent sur le milieu de
vie (Sitz im Leben). « L'Eglise n'a pas craint de s'engager, par la
bouche de Pie XII, en faveur d'une saine utilisation de la méthode
littéraire et sociologique d'interprétation des textes » (p. 159). Comme
l'exégèse indépendante, l'analyse catholique des péricopes
évangéliques est maintenant vouée à deux efforts principaux : l'analyse
et la classification des formes littéraires ou du style, qui permettent de
faire connaissance avec l'interlocuteur textuel, et l'analyse du milieu
ecclésial considéré, non peut-être comme le créateur, mais en tout
cas comme l'ordonnateur et le premier interprète des traditions
orales dont il disposait sur Jésus. Relevons, par exemple, cette formule
audacieuse : « Le premier évangile actualise pour les chrétiens ce que
Jésus a dit pour ses contemporains » (p. 185) ; ou celle-ci : « Marc
aurait donc une double origine : un témoin et une communauté, tous
deux à l'œuvre » (p. 205). Très féconde nous paraît être la conclusion
du chapitre sur le problème synoptique : la tradition écrite et les
dépendances littéraires n'ont pas simplement succédé à la tradition
orale. Celle-ci « est à l'œuvre non pas exclusivement mais continuellement

; elle est intervenue au début de la tradition évangélique
et à la fin, juste avant sa fixation dans les trois évangiles, entre les
contacts littéraires et la rédaction finale » (p. 294). Quant au milieu
ecclésial au sein duquel tout ce processus s'est produit, l'auteur a
raison de souligner qu'il « n'est pas une foule, mais une vraie communauté

avec témoins des événements » (p. 304). Relevons encore cette
formule : « Jésus a dit, Jésus a agi. Littérairement parlant cependant,



UNE SYNTHESE CATHOLIQUE-ROMAINE SUR LE N. T. I49

ce n'est pas Jésus, mais l'Eglise qui est l'auteur des évangiles »

(P- 3").
Un peu moins convaincantes nous ont paru les études sur les

Actes des apôtres et les Epîtres. Il est vrai qu'il est plus difficile de
renouveler ces sujets limités que les problèmes aujourd'hui très
discutés relatifs à la tradition orale. Retrouver tel quel le sacrement
de l'extrême-onction dans Jacques 5 : 14-15, ou une hiérarchie
ecclésiastique de nature bien postérieure dans les Pastorales (p. 583),
soutenir la paulinicité indirecte de l'épître aux Hébreux, thèse
imposée en 1914 par la Commission biblique, refuser la pseudonymie
pour la première de Pierre, ce sont là positions appelées à évoluer.
Par contre, l'analyse littéraire et théologique du quatrième évangile
nous a paru éclairer bien des problèmes. Citons ces mots sur la pointe
de l'Evangile : « Témoin et organe d'un développement considérable
dans la christologie, il tient à souligner le lien essentiel de ce développement

avec la réalité historique en affirmant la parfaite identité
du Jésus de l'histoire et du Christ de la foi. Dans sa conclusion —
ces miracles ont été écrits afin que vous croyiez que Jésus est le
Christ, le Fils de Dieu (20: 31) — il est probabe que l'accent est
à mettre sur Jésus. La première épître de Jean rend le même
son » (p. 671).

Ce qui manque peut-être à toute cette partie de l'ouvrage, c'est un
effort pour situer les divers écrits du Nouveau Testament dans
une compréhension synthétique du christianisme primitif. L'Ecole
de Tubingue est souvent maltraitée par les divers collaborateurs de

l'ouvrage. Mais n'eut-elle pas au moins le mérite de placer chaque
texte du Nouveau Testament dans l'ensemble du développement
du christianisme primitif en soulignant le rôle qu'il devait y jouer,
dans des circonstances théologiques et régionales bien précises

Dans la conclusion de théologie biblique, qui nous paraît très
importante, nous ne relèverons que deux points, parmi beaucoup
d'autres dignes de mention.

A juste titre, mais ceci est nouveau sous une plume catholique,
le P. Feuillet a fait précéder son chapitre sur le Christ des Synoptiques
de celui sur le Royaume de Dieu. En effet, dans les synoptiques,
le Christ est défini par une réalité qui le dépasse : il est l'instaura-
teur du Règne de Dieu ; il est à son service. Comprendre Jésus, c'est
comprendre le ministère qu'il accomplit par rapport au Règne : « La
personne de Jésus est inséparable du Règne de Dieu » (p. 784). Ici,
le point délicat est celui des rapports entre ce Règne et l'Eglise.
L'auteur en traite sous le titre : « L'Eglise, actualisation du Règne »

(p. 800), formule qui nous paraît assez équivoque, d'autant plus
qu'elle introduit cette conclusion, que nous croyons très fragile :

« Ce Royaume, c'est l'Eglise » (p. 801).



150 PIERRE BONNARD

Plus étonnante encore nous paraît être la description de la
sotériologie paulinienne par le P. Lyonnet. Elle est concentrée dans le
thème extrêmement vague, dénué de base textuelle explicite, du
« retour à Dieu du Christ et de l'humanité dans le Christ » (p. 877),
et ceci sur les ruines des idées de substitution, de malédiction et de
condamnation à la croix présentées comme des exagérations juridiques
et protestantes. Voici le résumé de cette interprétation, qui rappelle
étrangement certaines thèses dites libérales du siècle dernier : « Afin
de ramener à soi l'humanité que le péché avait irrémédiablement
séparée de lui, Dieu le Père, par un excès d'amour et de respect
pour la liberté de l'homme — le respect est la délicatesse même de
l'amour — invente un mode de rédemption selon lequel ce sera en
quelque sorte l'homme en personne qui accomplira ce retour et,
comme l'enfant prodigue ou mieux encore la brebis sur l'épaule du
Bon Pasteur, reviendra lui-même à son Père qui l'attend. Dieu
envoie donc son propre Fils se faire l'un d'entre nous et, par solidarité

avec nous, prendre sur lui non certes notre péché, mais ce que
Paul appelle « la ressemblance d'une chair de péché » (Rom. 8 : 3) »

(p. 882). Les textes, nous semble-t-il, n'autorisent de pareils
développements, ni pour la parabole de l'enfant prodigue (dont la pointe
n'est pas dans l'idée du retour), ni pour le thème du Bon Berger, ni
surtout pour les textes pauliniens sur les deux Adams.

Relevons encore une fois le grand intérêt et la vraie joie avec
lesquels nous avons lu cette introduction magistrale au Nouveau
Testament. Elle est vraiment digne du puissant mouvement biblique
qui soulève aujourd'hui le catholicisme de langue française.

Pierre Bonnard.


	Une synthèse catholique-romaine sur le Nouveau Testament

