Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 2

Artikel: La dialectique philosophique et religieuse de M. Henri-L. Miéville
Autor: Voelke, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

LA DIALECTIQUE PHILOSOPHIQUE
ET RELIGIEUSE
DE M. HENRI-L. MIEVILLE

Il n’est pas facile de résumer en quelques lignes Condition de
Uhomme, cette suite de méditations out se refletent les démarches
d’'une pensée qui n’a cessé de se montrer a la fois ouverte et
vigilante, au cours d'une vie consacrée tout entiere a la recherche de la
vérité 1. L’interrogation métaphysique et religieuse, I’analyse de la
connaissance rationnelle, le regard porté sur la condition humaine,
la conscience politique s’'unissent en effet pour faire de cette ceuvre
I'expression d'une sagesse qui ne livre que peu a peu toutes ses
richesses.

Les notes qui vont suivre ne prétendent pas toucher a tous les
thémes abordés au cours de ce livre. Elles voudraient simplement
souligner certains aspects, particuliérement importants & nos yeux,
d'une interrogation métaphysique et religieuse qui va directement
aux problémes essentiels.

L’effort de pensée de M. Miéville apparait comme une tentative
inlassablement reprise en vue de comprendre 1'étre, ce « quelque
chose de premier et d’inexplicable» qui se réveéle a nous dans la
conscience que nous avons d’étre et « se donne a connaitre comme
un absolu» (p. 13).

La réflexion critique que l'auteur n’a cessé de poursuivre toute
sa vie avec une lucidité toujours en éveil I'améne a se garder du
piége des concepts philosophiques et religieux par lesquels on tente
depuis plus de deux mille ans d’exprimer cet étre, et il ne manque
pas une occasion de souligner les difficultés auxquelles se trouve
acculée une pensée naive qui prétend saisir I’absolu a 1'aide de con-
cepts humains.

Toutefois, ce n’est pas a une pure intuition, a une contemplation
silencieuse d’un étre indicible que nous convie M. Miéville. Pour

1 HENRI-L. MIEVILLE : Condition de U'homme. Essai de synthése philoso-
phique et religieuse. Genéve, Librairie E. Droz, 1959, 232 p.



LA DIALECTIQUE DE M. HENRI-L. MIEVILLE 141

comprendre I'étre, il utilise les concepts créés par la raison discursive,
mais il examine au préalable les conditions de leur emploi et évite
de les porter a l'absolu. Le procédé de « désabsolutisation » auquel
il recourt de préférence consiste a affronter 'une & I'autre des notions
traditionnellement opposées, en montrant que si 'on veut saisir
I’étre sans le mutiler on doit faire appel a ces termes qui paraissent
s'exclure. C'est cette dialectique que nous voudrions esquisser ici.

L’étre se révele a nous sous la forme d'une multiplicité d’'exis-
tences finies qui « participent de la structure spatio-temporelle »
(p- 15). Mais, derriére le séparé et le fini, il y a « I'Unité vivante et
perdurante qui sous-tend et relie toutes choses» (7bid.), unité qui
apparait 4 la réflexion philosophique comme une « Pensée premiére »,
«cosmique » (p. 18), et au sentiment religieux comme Dieu.

Dieu n’étant pas « un étre parmi les étres, mais l’étre présent en
tous les étres », on peut dire qu'il est immanent en leur totalité infinie,
mais en méme temps «il transcende toute existence particuliére ».
Son immanence est donc « forme de sa transcendance » (p. 16) : « Erreur
de séparer Dieu de l'univers, erreur de les confondre» (p. 15).

I1 y a de la méme fagon un rapport d’implication réciproque entre
le temps et V'éternité. Tous les étres finis sont dans le temps, mais
«le temps a pour fondement une loi qui ne passe pas comme passent
les « moments » dont il se compose » (p. 18). A son tour, 1'éternité,
définie comme supratemporalité, ne se congoit pas sans le temps
qu’elle fonde, sous peine de n’étre qu’une identité stérile. Dans ces
conditions, I'étre nous apparait comme «une synthése de I'é¢ternel
et du temporel » (p. 18), dont l'activité pensante nous offre un vivant
modeéle, elle qui se déroule dans le temps tout en le transcendant,
puisqu’elle est «syntheése de moments successifs dans 'unité cons-
tamment renouvelée d'un présent et fixation d'un «pensé» dans
I'intemporelle identité » (p. 213) : c’est dire que le phénoméne tempo-
rel témoigne lui aussi de la présence d'une Pensée premiére par
laquelle « s’opere dans le Tout de I'étre la syntheése du temporel et de
I'intemporel » (2bid.).

Si nous voulons tenter de concevoir cette Pensée premieére, nous
devons paradoxalement joindre l'idée de liberté a celle de nécessité
ou détermination, celle de possible a celle d'impossible.

L’idée de liberté absolue est en effet contradictoire : jouir de cette
liberté, ce serait pouvoir choisir n’'importe quoi, par exemple d’étre
ou de ne pas étre ; mais, pour faire un tel choix, il faut déja étre!
L’idée de liberté n’est intelligible que «rapportée a une situation
déterminée qui dessine et délimite les possibilités de choix de I'agent
libre (...). Elle ne peut créer, par libre choix, les conditions initiales
de son exercice » (p. 20). Mais l'idée de détermination ne peut pas



142 ANDRE VOELKE

non plus étre absolutisée, comme le veut la théorie du déterminisme
universel, car alors l'affirmation méme du déterminisme est elle
aussi, en tant qu’acte intellectuel, « un produit nécessaire du déter-
minisme qu’elle énonce », au méme titre que 1'affirmation opposée, ce
qui revient a lui enlever toute valeur de vérité (:bid.).

I1 résulte de ces réflexions que liberté et détermination sont des
«notions corrélatives » qui se conditionnent et se limitent récipro-
quement (zd2d.).

On en dira autant des notions de possible et d’impossible. «Si
tout est toujours possible, I'impossibilité qu’il en soit autrement est
posée » (p. 22). Le possible implique donc 'impossible, ce qui revient
a dire qu’il n’y a de possibilité que fondée sur des déterminations de
Iétre.

Cette discussion sur les conditions d’emploi de ces notions nous
améne A penser que « c’est humaniser Dieu que de lui attribuer une
liberté de choix. Dieu ne choisit pas entre des possibles ; il est I'ordre
méme des possibles qui fonde (...) la possibilité des choix que nous
avons a assumer » Mais il est en méme temps I'ordre de I'impossible,
« qui est limite et condition du possible » (p. 23).

Mais définir 1’absolu divin a 'aide de la seule notion d’ordre, c’est
le réduire & un ensemble de relations abstraites et intemporelles et
s'interdire de rendre compte du devenir, c’est consacrer un déter-
minisme qui annihile la liberté et la personnalité. Pour éviter d’en
arriver 13, il faudra mettre 1'idée d’ordre en rapport dialectique
avec l'idée opposée d’activité ; 1'absolu n’est pas seulement ordre
immuable, mais activité partout a 1'ceuvre, dynamisme qui se mani-
feste dans le surgissement d’étres sans cesse nouveaux.

Dieu apparait donc a la pensée philosophique et & I'expérience
religieuse comme étant indissolublement ordre et activité: pour
essayer de le signifier, la raison discursive n’a pas d’autre moyen
que d’instaurer entre ces deux notions un mouvement dialectique
qui jamais ne culmine et ne s’achéve en une synthése finale. C’est
dire que l'idée de Dieu, de I'Etre absolu « symbolise le mystére d'une
Réalité qui n’est point une « donnée » que nous pourrions soumettre a
I'analyse et faire entrer dans les cadres du discours » (p. 35).

Ces réflexions montrent assez que, dans cette philosophie, Dieu
ne peut étre congu comme une personne. En effet, 1’étre personnel
ne se congoit que par référence a un donné dont il se distingue et
auquel il s’oppose «a l'intérieur d’une totalité qui les comprend
I'un et l'autre » (p. 27). Par crainte de préter & Dieu « une maniére
d’exister qui est celle des étres finis», M. Miéville préfére donc le
considérer comme un Acte franspersonnel (p. 43). Et pourtant, il
lui arrive de recourir aussi a-la notion de personnalité pour carac-
tériser Dieu, sinon dans l'absolu, du moins dans son rapport vivant



LA DIALECTIQUE DE M. HENRI-L. MIEVILLE 143

avec le croyant: « Dans l'acte religieux de la priére la Présence
divine prend figure personnelle * ; elle devient pour 'orant un Toi,
le Tot qui embrasse tous les mot, le Toi en lequel ils peuvent commu-
niquer et s’unir » (p. 44).

Le rapport vivant entre un ordre et une activité, par lequel
M. Miéville tente de définir I’absolu, se retrouve partout. Au niveau
humain, il caractérise l'esprit : toute vie spirituelle implique en
effet une activité libre et un ordre de valeurs auquel cette activité
s’attache. Cet ordre de valeurs apparait comme un devoir-étre opposé
a I'étre, et la tiche de la vie spirituelle consistera & convertir 1'étre
en valeur. Cette conversion n’est jamais achevée, car 'achévement
marquerait la fin de l'effort. C’est dire que sans cesse la réalité pré-
sente du « non-converti» (p. 35), que sans cesse surgissent des obs-
tacles qui doivent étre surmontés, des dissonances qui doivent étre
résolues dans une harmonie a recréer perpétuellement. Ainsi est
mise en évidence la « nécessité ontologique » d’un « principe d’oppo-
sition », d'un «négatif » : 1'absolu ne peut étre simplement congu
comme le bien, il implique mystérieusement le mal qui sert a la
manifestation du bien, « comme si Dieu devait produire éternellement
son contraire afin d’étre Dieu» (p. 55) !

Telles sont les réflexions qui fondent la position religieuse de
M. Miéville. En effet, pour lui, « croire que la conversion du donné
en valeurs spirituelles, qui ne saurait étre totale, n’en doit pas moins
étre toujours entreprise a nouveau et qu’elle peut étre poursuivie
au-deld, du point qui a été atteint, (...) c’est I'dme de toute religion
vivante » (p. 35-36). Une telle foi est indissolublement foi en I’homme
et foi en Dieu : elle croit que ’homme peut et doit toujours tenter un
effort vers le mieux, et salue en méme temps toute victoire de I'esprit
comme une « grace de Dieu» (p. 50).

Dans la foi religieuse ainsi congue, la conscience de la dépendance
s’unit & celle de la participation. Sachant que « nous ne nous sommes
pas donné 1'étre, et [que] nous ne sommes pas les maitres de décider
du bien et du mal, du vrai et du faux », nous éprouvons un sentiment
de dépendance qui est «essentiel au sentiment religieux» (p. 28).
Mais, a l'autre pdle du rapport religieux, nous nous sentons en com-
munication avec 'au-dela de nous-mémes et appelés a collaborer a
I'ceuvre de la création.

Ainsi, ce n'est pas seulement pour comprendre I’étre que notre
pensée discursive doit recourir & des notions antinomiques. Pour
saisir le lien qui unit I’homme & I'absolu, elle doit procéder de la méme
facon et unir deux moments opposés sans pouvoir jamais exprimer

1 C’est nous qui soulignons.



144 ANDRE VOELKE

ce rapport dans ce qu’il a de spécifique et d’unique, car il se situe
«a la limite du pensable », échappant a toute « mise en formule qui
prétendrait 1'éclairer jusqu’en son fond» (p. 42).

Quant a la position de M. Miéville & I'égard du probléme de la
connaissance, elle se fonde sur un présupposé ontologique d’aprés
lequel 11 doit exister une corrélation entre la pensée humaine et la
« Pensée cosmique ». Les jugements énoncés par notre entendement
constituent en effet un ordre dont la correspondance avec le réel,
attestée par l'expérience scientifique, montre suffisamment qu'il
n’est pas créé «de toutes pieéces». C'est dire que l'exercice de la
pensée s'insere dans 1« ordre cosmique » qui lui répond (p. 104-105).
Mais, dans le domaine de la connaissance comme dans les autres,
Pordre est en rapport dialectique avec l'activité. Le caractére par-
tiellement imprévisible du réel, « ol rien ne se répéte exactement »,
nous interdit d’espérer «une déduction totale du devenir», «une
mathématisation totale du donné empirique» (p. 32). A l'activité
créatrice dont témoigne, du cdté de la pensée cosmique, le perpétuel
surgissement de la nouveauté dans le réel, répond le mouvement
de la pensée humaine qui ne cesse de se dépasser et d’aller de I’avant.
La vérité n’est donc pas une correspondance statique entre deux
ordres immuables et intemporels, elle n’a pas le caractére d’'un
enregistrement passif, mais « traduit la relation vivante de la pensée
a I'étre » (p. 102). Elle « se mesure a son aptitude a créer de l'ordre
dans la pensée », mais il s’agit d'un « ordre vivant dont I'idée guidera
Pactivité de l'esprit sans 'immobiliser jamais » (p. 144).

On le voit, la pensée de M. Miéville n'est pas de celles auxquelles
s’applique sans autre une dénomination empruntée & l'arsenal des
rubriques philosophiques ou religieuses.

Sans doute n’est-il pas théiste a la fagon de I'orthodoxie chrétienne ;
mais le taxer de panthéisme, comme l'affirmation de l'immanence
divine en la totalité des étres pourrait nous incliner a le faire, ce
serait oublier que cette immanence implique la transcendance de
Dieu par rapport a toute existence particuliére.

Proche a certains égards des mystiques, il se sent « en commu-
nication avec toute la vie des étres et des choses » : « Laisser affleurer
en soi (...) la grande unité de I’Etre » (p. 13). Mais cette conscience de
vivre dans le « non séparé » n’aboutit pas & un pur monisme (p. 38) :
loin de laisser la responsabilité et ’autonomie de la personne humaine
se résorber dans le Tout, il ne cesse d’en réclamer la reconnaissance
et d’en défendre les exigences.

Préchant le consentement a I'étre et a la condition humaine,
condamnant une révolte qui se voudrait totale, il ne cultive pas pour



LA DIALECTIQUE DE M. HENRI-L. MIEVILLE 145

autant la résignation stoicienne, il ne défend pas un fatalisme. Bien
au contraire, il ne cesse de nous inviter a lutter pour la promotion
des valeurs, en dépit des obstacles sans cesse renaissants et de 'im-
possibilité d’arriver jamais a la réalisation totale du bien. Son accep-
tation de I'étre n’est pas « résignée », mais « active » (p. 51).

Sa confiance en une finalité 4 1'ceuvre dans le Tout, son émer-
veillement devant le miracle de la vie ne sont pas le fait d’un op#-
misme facile qui ignorerait « I’autre mystére, le mystére d’épouvante »
(p. 48) : il sait qu’il faut aussi compter avec la mort et le meurtre,
avec la discorde et le mal, bref, avec le #ragigue, qu'un certain langage
pieux cherche a « éluder » (p. 51).

Sa quéte métaphysique et religieuse refuse tout srrationalisme
et s’enracine dans une foi en la raison humaine et en sa capacité
d’atteindre la vérité : les normes rationnelles constituent une «ins-
tance derniére et décisive » que 1'on ne peut récuser (p. 221). Mais ce
rationalisme ne devient jamais dogmatisme : si M. Miéville manie
I'argumentation logique avec une vigueur redoutable, c’est pour
condamner les prétentions de la raison naive A saisir intégralement
la réalité a I'aide de concepts humains. Une réflexion critique inspirée
de Kant, une profonde humilité en face de I'étre, un sens religieux
du mystére et du sacré temperent ce rationalisme et le préservent
des tentations de V'intellectualisme (p. 100).

Cette oscillation entre des positions qui paraissent au premier
abord s’exclure serait-elle le fait d'une pensée confuse ? — Nous pensons
au contraire que c’est la marque d’une pensée riche et profonde, qui
sacrifie le confort intellectuel a l'infatigable recherche de la vérité,
qui reste ouverte a tous les appels de 1’étre et s’efforce de tenir fer-
mement les deux bouts de la chaine, d'une pensée qui aspire a I'unité
et & I'harmonie, mais préfére rester déchirée plutoét que de sacrifier
a une synthése factice 'authenticité de ses expériences profondes.

Au soir d’une vie marquée du sceau de la spiritualité, cette pensée
poursuit son interrogation avec vigueur et ferveur, rebelle a toute
solution de facilité, consciente de notre impuissance a exprimer
totalement I'étre et pourtant attentive a tout ce qui peut nous aider
a en comprendre le mystére. A M. Miéville va notre reconnaissance,
pour cette legon de lucidité, de courage et de sagesse.

ANDRE VOELKE.



	La dialectique philosophique et religieuse de M. Henri-L. Miéville

