
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 2

Artikel: L'importance de "l'évolution créatrice" dans la genèse de la pensée
moderne

Autor: Vandel, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'IMPORTANCE
DE «L'ÉVOLUTION CRÉATRICE»

DANS LA GENÈSE DE LA PENSÉE MODERNE '

I. L'immuable et le mouvant

Pour situer la philosophie de Bergson à sa vraie place, c'est
toute l'histoire de la pensée humaine, depuis ses origines jusqu'à
ce jour, qu'il conviendrait de retracer. Il ne saurait en être question
dans le cadre de cet article.

Parmi les multiples antinomies auxquelles nous avons recours
pour classer les systèmes philosophiques, il en est une dont le choix
s'impose lorsqu'il s'agit de porter un jugement sur l'œuvre
bergsonienne. C'est l'opposition, en apparence irréductible, entre un
monde en perpétuel devenir et cette tendance de l'esprit humain à

poser des principes immuables et éternels.
Pour l'antiquité, la perfection ne saurait être atteinte que dans

l'immuable et l'éternel. Ce sont les attributs du Dieu d'Aristote et de
l'Idée platonicienne. « L'immutabilité — écrit Bergson — serait
ainsi au-dessus de la mutabilité, laquelle ne serait qu'une déficience,
un manque, une recherche de la forme définitive... La durée devient
par là une dégradation de l'être, le temps une privation d'éternité.»2
Et, encore : « Pour les anciens, le temps est théoriquement
négligeable, parce que la durée d'une chose ne manifeste que la dégradation
de son essence. C'est de cette essence immobile que la science

s'occupe. » 3

Rappelons, faute de pouvoir nous y arrêter, que l'affirmation
antique fut reprise par la philosophie et la métaphysique de tous
les temps, jusqu'à l'époque moderne.

1 Pour signaler les ouvrages de Bergson, nous emploierons les abréviations
utilisées dans la publication du Congrès Bergson : E.C., L'Evolution créatrice ;

E.S., L'Energie spirituelle ; D.S.M.R., Les Deux Sources de la Morale et de
la Religion ; P.M., La Pensée et le Mouvant.

2 D.S.M.R., p. 261.
3 E.C., p. 371.

N.B. — Nous publions ici la troisième des conférences prononcées au
Congrès annuel de la Société romande de philosophie (Congrès Bergson) en
septembre 1959. La quatrième, due à M. Charles Favarger, paraîtra dans
notre n° III.



86 albert vandel

On a souvent dit que la réflexion hindoue s'était opposée à
la pensée occidentale, éprouvant jusqu'à la souffrance, le perpétuel
écoulement des choses. Mais, c'est justement pour lui échapper que
le bouddhisme enseigne qu'il n'est qu'une voie qui permette à l'homme
de se soustraire au cycle incessant des morts et des renaissances
successives. C'est le refuge dans le Nirvana, c'est-à-dire l'identification

à l'Etre absolu et immuable.

La pensée grecque a engendré la philosophie, mais elle a aussi
donné naissance à la science. Si nous appliquons à la science, ou
plus exactement aux sciences, la même méthode antinomique,
il est aisé de les répartir en deux catégories : les sciences exactes,
c'est-à-dire la mathématique et la physique, et les autres, que l'on
n'ose point qualifier d'inexactes, mais qui pour beaucoup occupent
un degré inférieur, en raison de leur manque de précision ; ce sont
les sciences naturelles.

Les mathématiques fournissent l'image même du stable et de
l'absolu. Leurs principes sont éternels. Nous n'avons rien changé à la
géométrie d'Euclide, car il n'y a rien à y ajouter ou à y retrancher.
La définition du triangle ou celle du cercle sont aussi immuables et
éternelles que l'Idée platonicienne.

La physique étudie les changements de la matière ; mais, ces
changements obéissent à des lois. Ces lois sont stables. Elles
s'expriment en langage mathématique. Elles sont l'expression du
déterminisme classique qui, jusqu'à une date toute récente, a constitué le
fondement même de la science.

La géométrie est l'œuvre de la pensée grecque, et l'algèbre,
une invention des Arabes. Mais, la biologie est née avec Lavoisier,
dans les dernières années du XVIIIe siècle. L'extrême complexité
du vivant est la raison pour laquelle son étude n'a pu être abordée

que tardivement. Mais, lorsque l'homme a commencé à comprendre
ce que représente le vivant, c'est non seulement la science, mais
encore la philosophie qui s'en sont trouvées bouleversées.

Les sciences de la nature ont été tout d'abord classificatrices, car
il convenait de voir clair dans cette multitude de formes vivantes
qui s'offrent à nos yeux. Le vivant est l'instabilité même ; il naît, il
se développe ; puis il vieillit et il meurt. La succession des individus
au cours d'innombrables générations est la loi du vivant. Cependant,
de tout temps, l'homme a reconnu, sous les apparences de ce
perpétuel renouvellement, l'existence d'une constante : les individus
se répartissent en des catégories d'ordre supérieur, les espèces.
L'œuvre de Linné, dont la fécondité se prolonge jusqu'en notre temps,
fut de donner une définition de l'espèce et de l'appliquer à l'ensemble



L'IMPORTANCE DE « L'ÉVOLUTION CRÉATRICE » 87

du monde vivant. Pour Linné, l'espèce était immuable, parce que
créée par Dieu ; et ainsi réapparaissait cette stabilité qui, pendant
un moment, avait paru compromise par les incessantes transformations

du vivant.
Il n'est point question de donner ici un historique de la notion

d'Evolution, ni de relever les textes des auteurs, anciens ou modernes,
dans lesquels on a voulu trouver les premiers germes de la pensée
transformiste.

C'est Buffon qui, le premier, a clairement reconnu la valeur
relative des espèces et la continuité foncière du monde vivant.
Fixiste convaincu dans ses premiers écrits, il en est venu à concevoir,

dans les dernières années de sa vie, la naissance des formes
animales par un processus de transformation progressive. Il le dit
nettement dans L'Histoire des Animaux (1749) ; et s'il s'exprime en
termes fort prudents, c'est pour éviter les critiques de la Sorbonne,
auxquelles d'ailleurs il n'a point complètement échappé.

L'œuvre de Lamarck doit nous retenir plus longtemps, car elle
constitue, de toute évidence, le point de départ de ce mouvement
de pensée qui devait, un siècle plus tard, s'épanouir dans le
bergsonisme. Lamarck est demeuré incompris des hommes de son temps,
comme le sont tous les novateurs. Il fut bafoué par Napoléon et
ridiculisé par Cuvier. Mais l'injustice devient odieuse quand elle
traverse les siècles. Nous voyons aujourd'hui l'œuvre de ce grand
penseur, non point ignorée, mais systématiquement déformée par
l'école biologique anglo-saxonne. Le parti pris est si flagrant qu'un
zoologiste anglais, H. Graham Cannon, a souligné, dans un ouvrage
plein de mérites, The Evolution of living things (1958), la partialité
de ses compatriotes vis-à-vis de Lamarck. On n'a voulu retenir de la
doctrine lamarckienne que les parties désuètes ou manifestement
fausses. On a repris les plaisanteries usées jusqu'à la corde sur le

cou de la girafe ; on a montré que l'hérédité des caractères acquis
n'existait pas. Toute œuvre originale comporte des parties faibles
et des erreurs. Et, cependant, les écrits de Lamarck renferment de
géniales intuitions dont nous mesurons seulement aujourd'hui la
profondeur.

Lamarck a nettement reconnu l'existence d'une ligne directrice
de l'évolution qu'il désigne sous le nom de gradation, et à laquelle
nous donnons aujourd'hui le nom d'Evolution progressive. Il
distingue nettement cette ligne d'évolution générale des adaptations
secondaires qui l'obscurcissent et la perturbent.

L'idée de « complexification » de l'organisation du vivant, qui
devait être si brillamment exposée par Teilhard de Chardin, est
déjà clairement exprimée dans la Philosophie zoologique.



öö ALBERT VANDEL

Il a rendu compte du passage de 1'« irritabilité » à la « sensation »,

de la « sensation » à 1'« intelligence », reconnaissant ainsi ce
qu'aujourd'hui nous nommons l'évolution psychique. Il voit, comme devaient
le proclamer plus tard Bergson et Teilhard de Chardin, dans le
développement des facultés psychiques le vrai critère de l'évolution
progressive. Enfin, il tient l'apparition de l'Homme pour la suite
naturelle de l'évolution biologique.

Bien sûr, et c'est là son point faible, Lamarck n'a point apporté
la démonstration de ce qu'il affirme ; les exemples qu'il fournit en
faveur de ses thèses sont faibles et mal choisis. Comme tous les

intuitifs, Lamarck est tellement persuadé de l'exactitude de ses
affirmations qu'il lui paraît superflu de les vouloir démontrer. Et
cependant cette démonstration existe ; car les intuitions lamarckiennes
sont nées de l'expérience de toute une vie de naturaliste, au cours
de laquelle cet illustre savant a approfondi tous les aspects de la
nature, qu'il s'agisse de météorologie, d'hydrogéologie, de botanique
ou de zoologie.

Reconnaissons cependant, en toute loyauté, que la doctrine de
l'Evolution n'a triomphé qu'avec Darwin. Le grand naturaliste
anglais est un homme consciencieux, méticuleux, qui accumule

preuve sur preuve pour fonder et soutenir sa doctrine ; c'est un
esprit scrupuleux qui passe trente ans de sa vie à rédiger son premier
ouvrage. C'est sans nul doute à ce souci d'objectivité qu'est dû
l'immense succès que connut, dès sa parution, L'Origine des Espèces.

Il est aussi le résultat de la lente maturation intellectuelle qui
s'est produite au cours des cinquante ans séparant la publication de la
Philosophie zoologique de celle de L'Origine des Espèces.

C'est là le bilan positif de l'œuvre de Darwin. Mais, la même
impartialité nous oblige à reconnaître que la théorie darwinienne
a orienté l'évolutionnisme dans une voie où il faillit s'enliser.

La théorie de la sélection naturelle conduisait à donner de la
vie une interprétation purement mécaniste. L'évolution serait le
résultat d'une suite de hasards heureux triés par la sélection naturelle.

L'adaptation prend ainsi l'allure d'une monstrueuse réussite
qui s'édifie sur un monceau de cadavres. La conception darwinienne
rabaisse le vivant au niveau de l'inerte. Il est dépourvu de toute
initiative ; il ne crée rien ; il n'invente rien. S'il se modifie, c'est sous
l'influence de forces aveugles, à la façon dont l'eau creuse les vallées
et va fatalement rejoindre la mer.



L'IMPORTANCE DE « L'ÉVOLUTION CRÉATRICE » 89

IL L'APPORT BERGSONIEN

Arrivons à Bergson. Il est curieux de relever les dates qui marquent
la naissance ou les grands renouvellements de l'évolutionnisme.
On s'aperçoit qu'elles se succèdent au rythme d'un demi-siècle : 1809,
la Philosophie zoologique ; 1859, L'Origine des Espèces ; 1907, L'Evolution

créatrice ; 1955, Le Phénomène humain.
L'Evolution créatrice constitue l'une des pièces maîtresses de

l'œuvre bergsonienne, ouvrage de pleine maturité qui prend place
entre les premiers écrits orientés vers les problèmes psychologiques,
Les Données immédiates de la conscience (1888), Matière et Mémoire
(1896), et la grande synthèse finale, exposée dans Les deux sources
de la Morale et de la Religion (1932).

Bergson a rencontré l'évolutionnisme, non point en suivant le
chemin eoutumier qui est celui des naturalistes, mais au cours de sa
recherche sur la nature de l'esprit humain. Sa démarche fut donc
inverse de celle des biologistes. Rien d'étonnant à ce qu'elle lui ait
offert des perspectives différentes.

L'Evolution créatrice fait date dans l'histoire de l'esprit humain ;

car elle marque la coupure entre deux modes de pensée, deux façons
de comprendre le monde.

Elle débute par une double critique : critique du mécanisme ;

critique du finalisme et du créationnisme.
C'est un jeu pour Bergson que de démontrer l'impossibilité de

rendre compte de la genèse des vivants et de leurs transformations
successives par la seule intervention de la sélection naturelle. Le
parallélisme qu'il relève entre la composition de l'œil des Vertébrés
et celle de l'appareil oculaire des Mollusques est un exemple trop
classique pour qu'il soit utile de le reproduire à nouveau. D'autres
exemples sont aussi probants. En voici un.

Les néodarwiniens ont cru asseoir la théorie darwinienne sur
des bases solides en plaçant la source de l'évolution dans des variations

brusques auxquelles Hugo de Vries a donné le nom de mutations.

Or, nous savons aujourd'hui que les mutations représentent
simplement des erreurs de copiage qui se produisent au cours de
la division des chromosomes. L'évolution serait ainsi le fruit d'une
succession d'erreurs. Cette singulière théorie, exprimée dès le XVIIIe
siècle par Maupertuis, est aujourd'hui encore universellement acceptée

par les darwiniens. Et, cependant, comment peut-on imaginer
que le cerveau humain, constitué par quatorze milliards de neurones
exactement connectés, plus complexe que la plus perfectionnée de



90 ALBERT VANDEL

nos machines cybernétiques, ait pu se constituer ensuite d'une
succession d'erreurs transformées en hasards heureux Poser la question,
c'est y répondre. Tout ce que nous apprend aujourd'hui le développement

de l'individu nous prouve que l'organisme est un système
qui se construit lui-même en suite d'accroissements et de différenciations

coordonnés et autorégulés. Nous ne saurions douter aujourd'hui

que l'évolution du vivant se soit déroulée en ayant recours
aux mêmes procédés. C'est du même coup reconnaître la faillite
de la théorie darwinienne.

Bergson adopte une attitude plus nuancée lorsqu'il aborde la
critique du finalisme. Il reconnaît d'ailleurs très franchement que
« la thèse que nous exposons dans ce livre participe nécessairement
du finalisme dans une certaine mesure » '. Ce qu'il rejette, c'est
le « finalisme radical », que nous pourrions aussi bien nommer créa-
tionnisme. Ce finalisme est construit à l'image de l'action humaine :

le monde va vers un but et la création suit un plan qui permet
d'atteindre ce but.

Bergson montre aisément que l'évolution ne répond point à un
plan. Si l'évolution est dans son ensemble progressive, il n'en demeure

pas moins que l'histoire du monde vivant comporte d'innombrables
régressions, culs-de-sac et extinctions. L'évolution a produit un
certain monde vivant, mais il est loisible d'imaginer qu'il eût pu
être tout autre. « On conçoit — dit Bergson — que la vie eût pu
revêtir un tout autre aspect extérieur et dessiner des formes très
différentes de celles que nous lui connaissons. » 2

L'interprétation bergsonienne de l'évolution ne saurait s'accommoder

d'un plan, car « la vie est tendance, et l'essence d'une tendance
est de se développer en forme de gerbe, créant, par le seul fait de sa
croissance, des directions divergentes entre lesquelles se partagera
son élan » s.

Nous ne croyons pas déformer la pensée de Bergson en la formulant

ainsi : la finalité n'apparaît qu'au terme du mouvement évolutif,
lorsque le « but » est atteint. Le vivant éprouve des besoins et il
cherche à les satisfaire, mais il ne sait pas exactement comment. Le
vivant ressemble à l'artiste qui s'efforce d'exprimer ce qu'il ressent
et dont le tableau ou la symphonie représentent l'aboutissement
de sa recherche. Le peintre ou le musicien ne se proposent point le
plus souvent de composer une œuvre arrêtée d'avance. Mais, une
poussée intérieure les oblige à extérioriser cette puissance de création
qu'ils recèlent en eux. Ils ont besoin, en quelque sorte, de s'en délivrer
en la matérialisant.

i E.C., p. 43. — 2 E.C., p. 279. — 3 E.C., p. 108.



L'IMPORTANCE DE « L'ÉVOLUTION CRÉATRICE » gì

Et, Bergson conclut : « La vie envisagée comme une évolution
créatrice transcende la finalité, si l'on entend par finalité la
réalisation d'une idée conçue ou concevable par avance. »»

Cependant, L'Evolution créatrice est tout autre chose qu'une
critique des théories évolutionnistes. Elle ne se propose point non
plus de démontrer le bien-fondé de l'interprétation évolutionniste,
qui n'était plus sérieusement mise en question à l'époque où Bergson
écrivait son livre. Mais le projet du penseur français était d'accorder
en une vue unitaire les qualités du vivant et les prérogatives de

l'esprit humain.
Le mouvement de pensée de notre philosophe trouve, de toute

évidence, son point de départ dans cette recherche pénétrante qu'il
poursuivait depuis un quart de siècle sur la nature de l'esprit humain.
Pour Bergson, l'intelligence de l'homme est dirigée vers l'action
et l'utilisation de la matière. Ce qu'il cherche et ce qu'il trouve
effectivement dans la matière inanimée, ce sont des relations fixes
entre les objets de la nature qui lui permettent d'établir des lois,
par conséquent de prévoir le futur et d'agir sur le monde extérieur.
En sorte que pour la commodité de ses agissements, l'homme enferme
la réalité dans une cage tressée de lois et de principes immuables.
« Notre intelligence ne se représente clairement que l'immobilité. » 2

L'esprit, dont l'étude constitue le propre de la tâche philosophique,

est un flux incessant, un devenir qui engloutit aussitôt le
présent dans le passé. « La réalité est un perpétuel devenir. » 3 Pour
Bergson, la vie et l'esprit sont de même nature. « La vie est d'ordre
psychologique. » 4 La vie est donc, comme l'esprit, mouvement, ou
plus exactement action. Ce mouvement qui anime chacun des vivants
se transmet d'individu à individu au travers des générations. C'est
l'élan vital qui, pour Bergson, anime toute l'évolution biologique.

C'est pourquoi notre intelligence fabricatrice, qui ne se plaît
que dans l'immobilité et la fixité, comprend mal le vivant et éprouve
d'insurmontables difficultés à saisir la réalité profonde de l'Evolution.

« L'intelligence est caractérisée par une incompréhension
naturelle de la vie. » s « L'intelligence n'est point faite pour penser
l'évolution. »6 C'est à « l'intuition qui va dans le sens de la vie » "i

qu'il convient de s'adresser pour saisir la nature du mouvement
évolutif.

« E.G., P- 243- -- » E.C., p. 169. -- 3 E.C., p. 295
4 E.C., p. 279. -— 5 E.C., p. 179. -— 6 E.C., p. 177
7 E.C., p. 289.



92 ALBERT VANDEL

L'Evolution est une histoire. C'est pourquoi l'idée de temps, ou
mieux de durée joue un rôle si important dans la philosophie
bergsonienne ; mais, en repensant la notion de temps, Bergson lui fait
subir un complet renouvellement. Le temps bergsonien, ce n'est
point l'éternel retour de l'aiguille sur le cadran. C'est un temps
vivant, un temps qui invente et engendre inlassablement du
nouveau. C'est ce que Bergson exprime en des formules devenues
célèbres : « Le temps est l'étoffe même des choses. » I « Le temps est
invention ou il n'est rien du tout. » 2

La vie est donc spontanéité, liberté, invention et création. « Devant
l'évolution de la vie, les portes de l'avenir restent grandes ouvertes. » 3

La vie entraîne avec elle l'imprévisibilité, donc l'indétermination.
« Le rôle de la vie est d'insérer de l'indétermination dans la matière. » *

La conception bergsonienne du temps exige que le changement
ne soit jamais identique à lui-même. « C'est pourquoi notre durée est
irréversible. » s Notre intelligence s'insurge contre cette imprévisibilité,

mais il convient de l'accepter puisqu'elle correspond à la
réalité profonde.

Bergson s'élève donc contre le déterminisme, ou plus exactement
il ne voit dans celui-ci, à la façon des théoriciens de la physique
moderne, qu'un ensemble de lois approchées qui s'appliquent assez
bien à la matière inerte, mais qui se trouvent en défaut dès que l'on
se propose de les employer dans le domaine du biologique.

L'évolution envisagée sous le lumineux éclairage de la dialectique

bergsonienne change de visage. La vie, tout comme l'esprit,
nous apparaissent comme d'incessantes créations de nouveautés
imprévisibles.

Ce mouvement de pensée conduit notre philosophe à reprendre
les conclusions de la Philosophie zoologique. Pour Bergson, comme
pour Lamarck, « l'évolution est un élan original, c'est-à-dire une
poussée intérieure qui porterait la vie, par des formes de plus en
plus complexes, à des destinées de plus en plus hautes » 6. Et, comme
Lamarck encore, il reconnaît clairement que « l'adaptation explique
les sinuosités du mouvement évolutif, mais non pas les directions
générales du mouvement, encore moins le mouvement lui-même » 7.

1 E.C., p. 4- — 2 E.C., p. 369. — 3 E.C., p. 114.
4 E.C., p. 137. — 5 E.C., p. 6. — 6 EC, p. ni.
7 E.C., p. ni.



L'IMPORTANCE DE « L'ÉVOLUTION CRÉATRICE » 93

Cependant, en tant que philosophe, Bergson ne pouvait demeurer
sur le terrain proprement biologique. Il se devait d'envisager la
place de l'homme dans la nature. Il n'est point le premier, bien sûr,
à poser le problème, mais la solution qu'il nous propose est
profondément originale, en ce sens qu'elle s'oppose aussi bien au mécanisme
qu'au finalisme. Laissons-lui la parole, afin de ne point trahir sa

pensée : ¦ « Dans un sens tout spécial, l'homme est le « terme » et
le « but » de l'évolution. » Cependant, « il n'y a pas eu, à proprement
parler, de projet ni de plan... Si l'évolution de la vie s'était heurtée
à des accidents différents sur la route, si, par là, le courant de la vie
avait été divisé autrement, nous aurions été, au physique et au
moral, assez différents de ce que nous sommes. Pour ces diverses
raisons, on aurait tort de considérer l'humanité, telle que nous
l'avons sous les yeux, comme préformée dans le mouvement évolutif.
On ne peut même pas dire qu'elle soit l'aboutissement de l'évolution
entière, car l'évolution s'est accomplie sur plusieurs lignes
divergentes, et, si l'espèce humaine est à l'extrémité de l'une d'elles,
d'autres lignes ont été suivies avec d'autres espèces au bout. C'est
dans un sens bien différent que nous tenons l'humanité pour la
raison d'être de l'évolution. De notre point de vue, la vie apparaît
globalement comme une onde immense qui se propage à partir
d'un centre et qui, sur la presque totalité de sa circonférence s'arrête
et se convertit en oscillation sur place : en un seul point l'obstacle a été
forcé, l'impulsion a passé librement. C'est cette liberté qu'enregistre
la forme humaine. Avec l'homme seul elle a poursuivi son chemin. »

Ainsi, l'évolution, en créant l'homme, a laissé derrière elle des
« déchets » qui sont l'animalité, et le monde végétal. Mais, ce qui
aujourd'hui n'est que déchets a constitué jadis les fondations sur
lesquelles l'évolution a pris appui pour s'élever jusqu'à l'homme.
Il convient de rappeler ici la magnifique péroraison qui termine le
troisième chapitre de L'Evolution créatrice : « Tous les vivants se

tiennent, et tous cèdent à la même formidable poussée. L'animal
prend son point d'appui sur la plante, l'homme chevauche sur
l'animalité, et l'humanité entière, dans l'espace et dans le temps, est une
immense armée qui galope à côté de chacun de nous, en avant et en
arrière de nous, dans une charge entraînante capable de culbuter
toutes les résistances et de franchir bien des obstacles, même peut-
être la mort. »2

** *

Cependant, L'Evolution créatrice ne marque point l'achèvement
de la doctrine bergsonienne. Ce mouvement de pensée s'est pour-

• E.C., p. 288. — » E.C., p. 293-294.



94 ALBERT VANDEL

suivi dans Les deux sources de la Morale et de la Religion, où il parvient
à son terme. Encore que publiés à vingt-cinq ans d'intervalle, la
continuité des deux ouvrages demeure évidente. Qu'il nous suffise
d'évoquer brièvement les prolongements évolutionnistes que l'on
découvre dans Les deux sources.

Bergson reconnaît tout d'abord que la société humaine doit
être intégrée dans le mouvement évolutif. « On est bien forcé de
reconnaître que l'homme est un être vivant, que l'évolution de la
vie, sur ses deux principales lignes, s'est accomplie dans la direction
de la vie sociale, que l'association est la forme la plus générale de
l'activité vivante puisque la vie est organisation, et que dès lors on
passe par transitions insensibles des rapports entre cellules dans un
organisme aux relations entre individus dans la société. » »

Toute société exige une morale ; et, dans la pensée de Bergson,
la morale humaine représente un produit de l'évolution : « Donnons
au mot de biologie le sens très compréhensif qu'il devrait avoir,
qu'il prendra peut-être un jour, et disons pour conclure que toute
morale, pression ou aspiration, est d'essence biologique. » 2

Mais l'homme est non seulement un être social ; c'est aussi une
créature religieuse. La religion vraie, la « religion dynamique »,

se traduit, suivant Bergson, par l'expérience mystique. Or, que nous
révèle-t-elle « Pour prolonger notre conclusion — c'est-à-dire la
conclusion de L'Evolution créatrice — autrement que par des suppositions

arbitraires, nous n'aurions qu'à suivre l'intuition du mystique.
Le courant vital qui traverse la matière et qui en est sans doute
la raison d'être, nous le prenions simplement pour donné. De l'humanité,

qui est au bout de la direction principale, nous ne nous demandions

pas si elle avait une autre raison d'être qu'elle-même. Cette
double question, l'intuition mystique la pose en y répondant. Des
êtres ont été appelés à l'existence qui étaient destinés à aimer et à
être aimés, l'énergie créatrice devant se définir par l'amour. » 3

Ainsi, grâce à Bergson, la notion d'Evolution a été replacée à

son véritable niveau qui est celui de la Philosophie naturelle. L'Evolution,

ce n'est point seulement la transformation d'un membre
ou le virage d'une couleur. L'Evolution est cette universelle
métamorphose au cours de laquelle l'étoffe du cosmos s'organise pour
s'épanouir en pensée et en amour.

Le recul du temps nous permet de porter aujourd'hui un jugement
sur l'œuvre bergsonienne et d'apercevoir clairement l'influence

' D.S.M.R., p. 95. — 2 D.S.M.R., p. 103. — 3 D.S.M.R., p. 275-276-



L'IMPORTANCE DE « L'ÉVOLUTION CRÉATRICE » 95

qu'elle a exercée sur la pensée moderne. Bergson nous a fait sentir
la continuité du réel ; il nous a donné le sens de la durée ; il a montré
que l'humanité prolonge le vivant ; et, qu'en ce sens, l'humain
représente le terme atteint par l'évolution au temps présent. On
dira que ces idées se trouvaient déjà, en germe tout au moins, dans les
écrits des évolutionnistes du XIXe siècle. C'est certainement vrai
pour la Philosophie zoologique de Lamarck. Mais l'évolutionnisme
s'était orienté, avec Darwin, dans une tout autre direction qui, par
un détour, le ramenait au créationnisme. Les darwiniens, en affirmant
que le vivant est pur mécanisme, en ne voyant dans le changement
que l'effet du hasard, en réduisant l'évolution à une suite de mutations

fortuites, se trouvent devant un fossé infranchissable lorsqu'ils
abordent l'étude de l'homme. Car il devient impossible de prétendre
que l'homme est dépourvu de toute spontanéité et ne fait preuve
d'aucune initiative. Aussi, lorsque les darwiniens envisagent le
palier humain, ils déclarent, tout comme les tenants des religions
orthodoxes, que l'humanité constitue un monde à part, le monde
de la liberté qui s'oppose à celui de la nécessité. Cette affirmation
se retrouve aujourd'hui encore dans les ouvrages de la plupart des

biologistes anglo-saxons contemporains. Citons, à titre d'exemples :

The meaning of Evolution (1950), de G. G. Simpson ; Evolution in
Action (1953), de J. Huxley ; Evolution, Genetics and Man (1955),
de Th. Dobzhansky.

Le grand mérite de Bergson est d'avoir fait justice de ces
errements et d'avoir remis la doctrine évolutionniste dans le droit
chemin.

Il est cependant un des aspects de la conception bergsonienne
que nous ne saurions accepter : c'est la façon dont il envisage les

rapports de la matière et de la vie.
Il affirme d'abord que « la conscience est immanente à tout ce

qui vit » '. Nous ne voulons pas entreprendre la critique de l'emploi
du terme de conscience que Bergson, comme plus tard Teilhard de

Chardin, détournent de son sens primitif —¦ connaissance de soi-
même — pour lui conférer une acception extrêmement générale.
Retenons simplement que Bergson assimile vie et conscience.

Ceci dit, il affirme que « conscience et matérialité se présentent
comme des formes d'existence radicalement différentes et même
antagonistes »2. Pour lui, la matière est « quelque chose qui se

défait » 3, tandis que la vie est « une réalité qui se fait » 4. Ainsi, « la
vie est un effort pour remonter la pente que la matière descend » s.

1 E.S., p. 11. — 2 E.S., p. 13. — 3 E.C., p. 266.
4 E.C., p. 269. — 5 E.C., p. 267.



96 ALBERT VANDEL

Il semble bien que cette idée ne soit pas proprement bergsonienne.

Elle paraît empruntée à Ravaisson. Bergson s'en est expliqué
dans la notice qu'il consacra à la vie et aux œuvres du grand philosophe

français, notice écrite dans le temps qu'il lui succédait à l'Académie

des Sciences morales et politiques '. Et c'est en s'inspirant du
célèbre Rapport sur la Philosophie en France (1867) que Bergson
a fondé son opposition du matériel et du vivant.

Cette position est devenue aujourd'hui intenable. Tout d'abord,
parce que nos connaissances sur la matière se sont extraordinaire-
ment accrues depuis l'époque où Bergson composait L'Evolution
créatrice ; mais aussi, parce que G. Bachelard nous a donné, dans
Le Matérialisme rationnel, une philosophie de la matière accordée
aux connaissances du temps présent. Bachelard prend le contrepied

des propositions que Bergson formulait sur la matière. Pour
lui, la matière n'est pas quelque chose de stable, d'inanimé, de
passif. « La matière — dit-il — est intimement dynamique », car
« la matière est énergie » 2. Il y a une « activité structurante de la
matière », et c'est grâce à elle que se construit l'atome, puis la
molécule 3.

Par ailleurs, l'évolutionnisme contemporain, tenant compte des
connaissances que nous avons acquises sur les macromolécules,
les virus, les bacteriophages, a rétabli une continuité unilinéaire.
Le passage de l'état moléculaire à l'organisation du vivant nous
apparaît aujourd'hui insensible, et il est bien difficile d'attribuer
une place exacte à ces êtres ambigus que sont les virus, qui tiennent
autant de l'inanimé que du vivant. Les plus simples d'entre eux
nous apparaissent comme des macromolécules déjà douées de
quelques-unes des propriétés du vivant, mais non de toutes.

III. La fécondité de la pensée bergsonienne

L'œuvre géniale se prolonge dans la postérité, et c'est dans son
devenir que l'on mesure sa fécondité. Elle doit être source d'inspiration.

La pensée des disciples peut s'écarter de celle du maître,
mais elle fut l'étincelle d'où jaillit l'embrasement.

Ce qui caractérise, à notre sens, l'évolutionnisme contemporain,
c'est la place prise par l'Homme en tant qu'élément explicatif de

l'Evolution tout entière. Pour cela, il convient d'« envisager l'Homme,
non point sur le plan métaphysique, mais dans une perspective

' P.M., p. 281.
2 Le Matérialisme rationnel, p. 160.
3 Le Matérialisme rationnel, p. 146.



l'importance de « l'évolution créatrice » 97

objective et scientifique, en tenant compte non seulement de ses

aspects proprement biologiques, c'est-à-dire morphologiques et
physiologiques, mais encore de ses manifestations affectives,
intellectuelles, sociales et morales » '.

Il est bien certain que ce nouvel évolutionnisme a été inspiré,
directement ou indirectement, par l'œuvre bergsonienne.

Mais, élargissons encore notre perspective. Parmi les multiples
systèmes philosophiques qui fleurissent au temps présent, seules
les thèses bergsoniennes sont susceptibles de satisfaire aux exigences
de la philosophie naturelle, c'est-à-dire de celle qui s'appuie sur
les données de la science. Le scientifique pourra critiquer certains
aspects de la conception bergsonienne ; il lui arrivera même d'en
rejeter la plus grande part. Il n'en restera pas moins que la philosophie
bergsonienne lui offrira toujours un point de départ acceptable.
Tandis qu'un accord apparaît impossible entre l'évolutionnisme
et la philosophie traditionnelle qui pose la pensée humaine comme
une donnée, une entité immuable, excluant tout recours au passé
ou à l'avenir.

Le nouvel évolutionnisme est l'œuvre d'esprits venus d'horizons
très divers : des biologistes, des géologues, des psychologues, des

philosophes et des prêtres. Ils ont poussé leurs synthèses plus ou
moins loin, les premiers s'efforçant de demeurer sur le plan scientifique,

les derniers invinciblement portés vers les spéculations
métaphysiques.

L'œuvre bergsonienne, dont l'empreinte a fortement marqué le
mouvement philosophique français, a provoqué également d'incontestables

résonances dans les pays latins et slaves. Par contre, elle
n'a suscité que de faibles échos dans le monde anglo-saxon, encore
que Bergson ait donné plusieurs conférences en Angleterre et que
ses ouvrages aient été traduits en anglais. Le Congrès Bergson en
offre un exemple symptomatique. On ne relève, parmi les conférenciers

étrangers, le nom d'aucun philosophe anglo-saxon.
Et, cependant, les Anglais auraient dû être préparés à recevoir

l'enseignement bergsonien, car, en suite d'un de ces phénomènes de

convergence aussi fréquents dans l'histoire de l'esprit humain que
dans l'évolution biologique, une conception évolutionniste s'est
développée en Angleterre, conçue en dehors du bergsonisme, et
cependant fort semblable. C'est la doctrine de l'émergence. Elle est

1 A. Vandel : Le Phénomène humain, in Les Processus de VHominisation.
Colloques internationaux du Centre national de la Recherche scientifique,
Paris, 1958.



98 ALBERT VANDEL

l'œuvre de philosophes et de psychologues anglais, Lewes, Lloyd
Morgan, Samuel Alexander. Pour ces penseurs, l'accroissement
de complexité qui se manifeste tout au long de l'évolution du monde
a une raison d'être. Car chaque plan d'organisation fait apparaître,
émerger des nouveautés inédites et originales.

Cependant, la doctrine de l'émergence n'a pas eu plus de succès

auprès des biologistes anglo-saxons que le bergsonisme. Il convient
d'en chercher la raison dans la vénération en laquelle est tenue,
aussi bien en Angleterre qu'en Amérique, l'œuvre de Darwin. En
ces pays, le darwinisme a pris l'allure d'un dogme scientifique.

Cependant, le plus intelligent et le mieux informé des biologistes
anglais, Julian Huxley, a été influencé — malgré lui, pourrait-on
dire — par la pensée bergsonienne. Il a beau qualifier Bergson, dans
l'un de ses ouvrages, de « good poet, but bad scientist », il n'a pas
pu échapper au mouvement d'idées inauguré par le philosophe
français. J Que l'on en juge par les quelques phrases que je détache
d'un ouvrage récemment paru, et dont la résonance bergsonienne
ne saurait échapper à personne :

« Nous pouvons affirmer déjà que le cosmos possède une unité,
qu'il est un processus de transformation dans le temps, et que les

valeurs, et d'autres produits de l'activité mentale et spirituelle,
jouent un rôle actif important dans le secteur dont nous nous occupons.

»

« La biologie évolutionniste a déjà indiqué la nature de la destinée
humaine. L'étude scientifique est nécessaire pour donner à la religion
une compréhension élargie de notre destinée et pour l'aider dans
la recherche de méthodes améliorées pour parvenir à la réaliser. »

« Un autre fait important est celui de l'épuisement progressif
des directions dans lesquelles s'oriente le mouvement évolutif, en
sorte qu'aujourd'hui une seule voie reste ouverte. »

« La biologie a révélé la place de l'homme dans la nature. Qu'il
le sache ou non, qu'il le désire ou non, il est maintenent le facteur
principal de l'évolution future de la terre et de ses habitants. » 2

Nous avons signalé l'accord profond qui lie les thèses
bergsoniennes à la doctrine de Lamarck. Rien d'étonnant à ce que le pays
qui a vu naître ces deux puissants esprits soit aussi celui où leurs
œuvres aient laissé les traces les plus durables. Ce sont elles dont
nous devons nous occuper maintenant.

1 J. Huxley : Evolution. The modem Synthesis. London, 1942.
2 J. Huxley : The Evolutionary Humanism, 1954.



L'IMPORTANCE DE « L'ÉVOLUTION CRÉATRICE » 99

Mentionnons tout d'abord un livre fort original, encore que
demeuré à peu près complètement ignoré des philosophes et des

biologistes. C'est mon collègue et ami, le professeur Théodore Monod,
qui me le fit connaître. Il s'intitule L'Evolution, doctrine de liberté.
Il est dû à la plume de F. Leenhardt, esprit philosophique et
religieux, et de plus parfaitement au courant de la science de son temps.
Ce livre a paru en 1909, c'est-à-dire deux ans après L'Evolution
créatrice. Leenhardt a-t-il lu l'œuvre de Bergson On ne saurait
l'affirmer, puisque le nom du grand philosophe français ne figure
point dans le livre de Leenhardt. Les deux ouvrages présentent
d'incontestables points communs et des développements analogues.
Leenhardt, tout comme Bergson, rejette à la fois le mécanisme et le
finalisme. Le vivant se construit lui-même « du dedans au dehors » ;

et, de la même manière, il devient l'artisan de l'évolution biologique.
C'est une étonnante prémonition de ce qui devait plus tard prendre
le nom d'organicisme. Le vivant introduit la contingence dans la
nature, et c'est cette contingence qui rend compte de l'allure buis-
sonnante de l'évolution. Au niveau de l'humain, la contingence
s'épanouit en liberté.

Certains passages du livre de Leenhardt possèdent
d'incontestables résonances bergsoniennes. Citons, à titre d'exemple, une
phrase qui rappelle un texte de Bergson que nous reproduisions
plus haut : « Sur un seul point, ce stade où en reste l'animal a été
dépassé et un centre animal perfectionné est affirmé dans une forme
nouvelle. L'animal personnel a fait son apparition au sommet de

l'animalité, pour s'élever du même coup infiniment au-dessus d'elle.» «

S'agit-il là d'inspiration ou de convergence Nous ne saurions en
décider.

Cependant, les préoccupations de Leenhardt sont, plus encore
que philosophiques, d'ordre religieux. En ce domaine, Leenhardt
précède nettement Teilhard. Son projet est d'accorder l'évolution
biologique à ses croyances religieuses. Parlant du Christ, il écrit :

« On est en droit de se demander si cet homme ne serait pas l'homme
vrai, l'épanouissement véritable de l'évolution »2, et, plus loin :

« L'apparition de cet homme-type — c'est-à-dire le Christ — au
sein de l'humanité... représente pour un évolutionniste un phénomène

de même ordre que celui de l'apparition du caractère personnel
dans l'animalité ; si on appelle celui-ci la création de l'homme, on
peut appeler celui-là la création de la personne vraiment parfaite
et spirituelle. » 3 Et, tout comme Teilhard, Leenhardt voit s'achever
l'évolution « dans ce que l'on appelle en langage chrétien le Royaume

1 F. Leenhardt : L'Evolution, doctrine de liberté, p. 97.
2 Ibid., p. 146. — 3 Ib'd., p. 147.



100 ALBERT VANDEL

de Dieu, aboutissement normal de la ligne que nous voyons jalonnée
dans l'histoire du développement de la vie sur notre planète » '.

L'œuvre de Lecomte du Noùy est bien connue du grand public.
Elle est formée d'une série d'ouvrages publiés en français et en
anglais : L'Homme devant la Science (1939) ; L'Avenir de l'Esprit
(1941) ; La Dignité humaine (1944) ; L'Homme et sa Destinée (1948).
Certains ont voulu voir dans Lecomte du Noûy un disciple de Bergson.
C'est certainement une erreur. L'auteur est certes rempli de bonnes
intentions, mais sa philosophie manque de profondeur et d'originalité.
Sa doctrine comporte un « Téléfinalisme » dirigé par un Créateur, et
un Evolutionnisme qui se plaît à creuser des fossés et à établir des

discontinuités, croyant par là valoriser le vivant et l'humain.

D'une tout autre veine est écrit Le Dynamisme ascensionnel de
Gustave Mercier, paru en 1949. Livre touffu, rempli d'intuitions
géniales, de vues profondes et de formules heureuses, mais trop
souvent gâté par des erreurs, des arguments sans consistance, voire
des contradictions. Aussi originale que soit l'œuvre, il n'est point
difficile de retrouver les sources auxquelles la pensée de Gustave
Mercier s'est alimentée. Il s'est inspiré de Niels Bohr pour la physique ;

de Lamarck pour la biologie ; et, pour la philosophie, de Schopenhauer

et de sa théorie de la volonté ; de Blondel, auquel il emprunte
le principe de l'action ; enfin, et surtout, de Bergson 2. Il peut bien
croiser le fer avec lui au sujet des rapports de l'intuition et de
l'intelligence, de l'âme et du corps ; il n'en reste pas moins que l'inspiration
est fort semblable chez les deux auteurs. Maurice Gex l'a clairement
reconnu, lorsqu'il écrit, à l'occasion d'un compte-rendu de l'œuvre
de Gustave Mercier : « L'Evolution créatrice de Bergson a donné le
branle à des évolutionnismes spiritualistes qui cherchent leur
inspiration dans une information scientifique précise ; telle est, pensons-
nous, l'originalité philosophique de notre époque. » 3

1 Ibid., p. 152.
2 A-t-il connu la pensée du Père Teilhard de Chardin On ne saurait

l'affirmer. Cependant, il évoque — pour la critiquer — l'idée de « chercher à
découvrir dans l'Univers un centre directeur localisé, un point oméga, siège
de la volonté créatrice » (p. 275).

3 M. Gex : Le Dynamisme ascensionnel de Gustave Mercier. L'Age Nouveau,
n° 105, 1959, p. 80.



l'importance de « l'évolution créatrice » 101

Tout comme Bergson, Gustave Mercier rejette tout à la fois
le mécanisme et le finalisme classique. Il fait voir que le déterminisme

n'est jamais que l'expression d'une relation approchée, car
«l'effet n'est jamais tout à fait contenu dans la cause, ou plutôt
dans les causes multiples qui l'ont engendré » (p. 34). Il définit ainsi
la causalité : « En situant la causalité dans l'action créatrice, on
montre que l'effet n'est jamais contenu dans la cause apparente,
mais au contraire qu'il la déborde toujours, en cherchant l'explication
des phénomènes dans l'être et la volonté d'être» (p. 36). Par
conséquent, « l'élément causal est dans l'acte, générateur de toutes les
transformations » (p. 38).

Quant au finalisme classique, on ne saurait, d'après Gustave
Mercier, lui reconnaître aucune valeur, car « la finalité est une
conséquence et non une cause efficiente» (p. 119). Bergson l'avait déjà
dit avant lui. G. Mercier souligne encore « l'exagération des finalistes
classiques, qui aboutissent de leur côté, peut-être à leur insu, au
déterminisme pur, rejoignant ainsi les mécanistes. Partant de points
de vue diamétralement opposés, ils finissent par camper sur le même
terrain » (p. 48). Tout cela rappelle fort le Bergson de L'Evolution
créatrice.

Gustave Mercier justifie le titre de son livre en soutenant « qu'il
a substitué à la conception d'un Univers statique et figé, celle d'un
dynamisme qui contient en lui tout l'être et son devenir » (p. 39).

Cette vue dynamique de l'Univers le conduit à l'interpréter
comme une création continue. « L'enchaînement des causalités
extérieures ne doit pas nous masquer la réalité véritable qu'est le
surgissement, à chaque instant de la durée, l'écoulement de l'action,
de l'être qui ne sort pas du néant, car on ne sort pas de rien — et,
ici nous retrouvons la critique bergsonienne du néant — mais qui
naît tout simplement et s'affirme. Car, tel est l'aboutissement de
l'action. Elle seule est créatrice. Et, par elle l'Univers entier naît
à chaque seconde » (p. 78).

Cette création continue a pour conséquence d'accroître constamment

l'Univers. « L'Univers — dit-il — s'accroît en quantité comme
en dimensions, espace, temps et énergie étant des aspects de l'être »

(p. 122). Mais il s'agit de bien autre chose que d'un simple accroissement

quantitatif. La création continue ne saurait engendrer que des
nouveautés radicales, inconnues jusqu'alors ; et c'est ainsi que
Gustave Mercier rejoint les théories de l'émergence dont nous avons
parlé plus haut.

Voyons les effets de cette création continue.
Nous pourrions qualifier Gustave Mercier de moniste spiritualiste

si l'on faisait abstraction de sa conception de Dieu, sur laquelle
nous reviendrons plus loin. Il rejette, en effet, tout dualisme ou



102 ALBERT VANDEL

pluralisme. Pour lui, « matériel et spirituel qualifient simplement
deux faces d'un processus qui est un » (p. 18), car « la matière inerte
ne représente qu'une pure apparence ; elle fait place à l'énergie »

(p. 39). La matière, suivant le principe einsteinien, est de l'énergie
condensée. Il nous engage d'autre part à renoncer à ces « vieux
mythes » que « nous maintenons lorsque nous faisons des substances
de ce qui n'est, en définitive, qu'une manifestation de l'action ».

Bergson avait déjà dit : « Il n'y a pas de choses ; il n'y a que des
actions. » '

D'autre part, il n'y a pas de coupure entre le vivant et le non
vivant. « La vie — dit-il — n'a pas de limite inférieure. L'atome
étant organisé, est vivant. Aucun rideau de fer ne sépare le monde
minéral du monde dit organique » (p. 319).

Cependant, dans cette création incessante, nous devons reconnaître

des plans successifs, des niveaux différents, en un mot, une
hiérarchie. « L'Univers se construit sur des plans hiérarchisés. La
grande erreur est de vouloir transposer sur le plan supérieur les
lois que nous avons cru pouvoir dégager de l'observation et de l'étude
des plans inférieurs » (p. 241).

Le monde est conduit par « la logique de l'être ». Aux plans
inférieurs, cette logique est la « logique des nombres », qui régente le
monde physique et s'applique aux formes élémentaires de l'être.
« Ces constatations si remarquables permettent de conclure qu'un
Univers construit sur de telles bases est un Univers rationnel. »

La logique du vivant est « la volonté d'être ». « Par cet effort
— dit Gustave Mercier — dès la formation de la première cellule
du nouvel être, l'individu se crée lui-même grâce à son autonomie,
et plus haut grâce à sa conscience » (p. 155-156).

Mais, il ne suffit point au vivant d'être ; il aspire encore au « plus-
être ». Il doit se dépasser. Et, cet effort de la vie pour se surpasser,
qui, notons-le en passant, s'apparente si nettement à l'élan vital
bergsonien, représente tout à la fois la vraie cause de l'évolution
et l'explication de l'organisation finalisée des êtres vivants. Gustave
Mercier, encore qu'il ne rappelle point le principe lamarckien :

« La fonction crée l'organe », l'applique très exactement, lorsqu'il
écrit : « Le développement du cerveau n'a point précédé celui du
comportement, mais il l'a fidèlement suivi et servi, par un effet du

processus d'adaptation physiologique » (p. 184).
Ainsi, l'effort prend une valeur cosmique. « Il exprime la tendance

dominante de l'Univers et de toutes ses parties individuées à l'être
et au plus-être. Aucune loi plus générale ne peut être formulée.

E.G., p. 270.



L'IMPORTANCE DE « L'ÉVOLUTION CRÉATRICE » IO3

Elle implique la participation universelle de toutes les parties à
l'œuvre commune » (p. 233).

Chez l'Homme, le plus-être aboutit à la conscience et à la liberté.
Quel est donc le rôle dévolu à l'Homme dans le monde actuel
Voici la réponse de Gustave Mercier : « L'homme est un élément du
cosmos, et malgré sa faiblesse apparente, un élément capital ; tout
ce qui dérive de lui s'intègre dans les processus naturels » (p. 242).
Ainsi, « nos responsabilités deviennent-elles immenses. Il nous
appartient désormais de hâter l'évolution dans le sens de l'ascension,
ou, au contraire, de l'orienter vers une régression aboutissant rapidement

à l'abîme » (p. 244). Ne croirait-on pas, si l'on n'en connaissait
point l'auteur, que ces phrases sont tirées de quelque ouvrage du
Père Teilhard de Chardin Curieuse convergence

Et, à deux reprises (p. 66 et 243), G. Mercier vient affirmer que
« l'Homme apparaît vraiment comme un moyen donné à la nature
de se dépasser ». N'est-ce point là un pastiche de la célèbre formule
de Bergson : « Un être intelligent porte en lui de quoi se dépasser
lui-même » '

Au terme de l'ouvrage, la démarche de l'auteur devient plus
embarrassée. Encore qu'il affirme au début de l'ouvrage que l'homme
n'est qu'« un aboutissement provisoire », il semble bien, à lire ses

conclusions, qu'il n'envisage aucune suite à l'état humain.
Plus incertaines encore apparaissent les conceptions qu'il

développe sur la nature de Dieu. Si le monde est création continue, c'est

que celui-ci résulte, d'après Gustave Mercier, de «l'intervention
permanente de la force créatrice » (p. 9). « La suprême réalité réside
dans l'action causale, libre, donc souverainement autonome et
personnelle. Cette personnalité suprême, de nature spirituelle, est
Dieu » (p. 280).

Quels sont les rapports de Dieu et de l'Homme suivant Gustave
Mercier Dieu, nous dit-il, « est nécessairement et logiquement
distinct de toutes ses créations » (p. 280). Cependant, la dernière
phrase de son ouvrage n'est point sans troubler le lecteur, puisqu'il
affirme que «l'homme, par le développement de sa spiritualité,
doit s'élever jusqu'à la Source suprême qu'il vient enrichir de son
effort ». Ce Dieu est donc un Dieu qui se fait, et qui, en quelque
sorte, se nourrit de ses propres créatures.

Ce passage nous fait sentir que le livre de Gustave Mercier,
si riche et si intéressant à maints égards, manque néanmoins de
cette maturité et de cette patiente réflexion qui sont le propre de
l'œuvre philosophique.

1 E.C., p. 164.



104 ALBERT VANDEL

C'est dans la même année 1949 que paraissaient le Dynamisme
ascensionnel de Gustave Mercier et la première édition de mon
ouvrage, L'Homme et l'Evolution, dont une seconde édition, notablement

augmentée, a été publiée en 1958.
Mon projet comportait, comme celui de mes devanciers, une vue

générale de l'histoire de la vie qui conduisait à fixer la place réservée
à l'Homme dans le mouvement évolutif et le rôle qu'il est appelé
à jouer dans le temps présent. Je désirais mettre à profit mes
connaissances de biologiste pour les confronter avec les affirmations
des philosophes.

Faisant état des données extrêmement précieuses que nous
apporte l'embryologie expérimentale, je reconnaissais que le
développement de l'être vivant représente une autoconstruction. «

L'organisme se construit lui-même, ensuite de ses propres activités.
Il n'emprunte au milieu extérieur que l'énergie qui lui est nécessaire

pour se développer, et encore celle-ci lui est-elle souvent fournie

par les réserves accumulées au cours de l'ovogenèse. » J

Cette autoconstruction est harmonieuse, car elle est dirigée
par certaines parties du germe auxquelles Hans Spemann a donné
le nom d'organisateurs, parce qu'elles assurent la différenciation
des ébauches voisines. C'est grâce à ces corrélations entre les différentes
parties du germe que l'œuf présente des facultés de régulation
étendues, qu'il peut remplacer les parties détruites, ou encore réaliser un
embryon normal à partir de deux œufs fusionnés.

Les phénomènes ontogéniques ont été souvent mal compris.
Car l'Homme, fabricateur d'outils, imagine que tout se construit
du dehors, grâce à une activité extérieure à l'objet. En vérité, le
vivant se construit lui-même, ensuite de son propre dynamisme.

Parvenu à ce point, il n'était point difficile de reconnaître que le
mouvement évolutif représente, tout comme le développement
individuel, le résultat des activités propres au vivant. Il n'y a pas
à rechercher, comme le font les darwiniens ou les néolamarckiens,
des facteurs de l'évolution, c'est-à-dire des facteurs extérieurs à l'organisme,

tels que la sélection naturelle ou les conditions du milieu.
Elles se trouvent dans le vivant lui-même. C'est cette conception de
l'évolution que j'ai qualifiée d'organicisme.

Mon attention s'est encore portée sur un autre point. Je me
suis interrogé sur la signification de ces nouveautés radicales que la
vie engendre inlassablement au cours de son histoire.

Les évolutionnistes, tout comme les philosophes, se sont efforcés
de rendre compte des transformations de l'univers en invoquant
un principe unique et éternel. Les matérialistes n'ont voulu voir

1 A. Vandel : L'Homme et l'Evolution, 2e édit., 1958, p. 164.



l'importance de « l'évolution créatrice » 105

dans le monde qu'un mécanisme régi par un déterminisme implacable.
Les naturalistes antimécanistes et les philosophes ont fait appel
à d'autres principes, empruntés à l'expérience biologique ou humaine :

la mémoire (Hering, Semon, Rignano), la volonté (Schopenhauer)
l'effort (Gustave Mercier), l'invention (Cuénot), la conscience (Bergson,

Teilhard de Chardin, Ruyer). Mais, quel que soit le principe
invoqué, on le tient pour un facteur permanent et universel. L'intervention

de ce principe universel contredit l'incessant enfantement
de nouveautés imprévisibles impliqué dans la théorie de l'émergence
et le bergsonisme.

C'est en réfléchissant à cette contradiction qu'elle m'est apparue
comme un exemple de la difficulté que nous éprouvons de pénétrer
la véritable nature du mouvement évolutif. A mon sens, « l'évolution
signifie continuité, et par conséquent unité fondamentale de l'Univers ;

mais ce qu'il convient de clairement apercevoir, c'est que cette unité
est une unité de filiation, mais non de structure » L

C'est pourquoi il convient de distinguer des paliers successifs

correspondant aux étapes qui se sont succédé au cours de l'histoire
du monde 2. Chaque palier correspond à une organisation particulière

de l'être en voie de construction et à un fonctionnement qui lui
est approprié. Il convient d'étudier cette organisation «t ce
fonctionnement à l'aide de méthodes, de techniques et d'une mentalité
adaptées à chaque palier. On devra faire effort pour comprendre que
les plans atomique, moléculaire, cellulaire, végétal, animal, humain
et social doivent être tenus pour des ensembles originaux, et que
les principes qui régissent l'un de ces plans sont inapplicables aux
autres niveaux. C'est seulement lorsque l'examen de chaque plan
aura été approfondi que l'on sera pénétré de cette vérité que «

l'évolution du monde ne saurait être conçue comme le simple accroissement

d'un donné originel. Ce serait nier la possibilité de nouveautés
radicales, de créations et d'inventions entièrement originales. En
fait, nous voyons apparaître à chaque phase de l'histoire du monde
des manifestations inédites qui n'existent pas encore aux paliers
inférieurs. » 3

Enfin, au terme de cet ouvrage, j'ai tenté de porter un regard
sur l'avenir. Je ne saurais, à l'exemple de la plupart des
évolutionnistes, concevoir l'homme comme le terme et l'achèvement du
mouvement évolutif. Il n'est probablement qu'un terme de passage
vers des états dont il nous est impossible de nous représenter l'image,
mais qui correspondront sans nul doute à une montée de l'esprit.

1 Ibid., p. 24.
2 A. Vandel : Les notions de paliers et de niveaux, et leur valeur dans une

interprétation évolutive de l'Univers, in L'Age Nouveau, n° 105, 1959.
3 Ibid., p. 41.



io6 albert vandel

N'ayons donc point l'orgueil de croire que l'homme puisse, dès le

temps présent et à l'aide de ses médiocres facultés intellectuelles,
résoudre tous les problèmes qui lui sont posés.

Il convient d'évoquer, au terme de cet exposé, le nom de l'un
des plus prestigieux penseurs de notre époque : celui du Père
Teilhard de Chardin. Son œuvre, restée longtemps clandestine, est

aujourd'hui en grande partie imprimée, et a été largement diffusée.
On a confronté, à maintes reprises, les perspectives teilhar-

diennes et la philosophie bergsonienne. Il y a quelques mois
seulement, au Congrès Bergson, le R. P. Isaye et Mme Madaule-Barthélémy
reprenaient ce thème, déjà plusieurs fois esquissé.

Que Teilhard ait connu l'œuvre de Bergson, on n'en saurait douter.
On sait les liens étroits qui ont uni le Père Teilhard et Edouard
Le Roy ; il est bien certain que la pensée bergsonienne ne pouvait
être absente de leurs entretiens. Mais ce sont là des détails qui
importent peu. Tout penseur est baigné dans l'atmosphère intellectuelle

de son époque, et, aussi original soit-il, il ne saurait échapper
complètement à son influence. Ce sont là des banalités sur lesquelles
il n'y a pas lieu de s'appesantir. Que l'on retrouve des développements

analogues dans les œuvres de Teilhard et de Bergson n'est
point pour étonner, car un même sujet ne saurait être traité de deux
façons radicalement différentes. Cependant, la démarche de ces
deux penseurs fut, en fait, fort différente, et c'est ce que nous
voudrions montrer.

L'itinéraire bergsonien est jalonné par ses ouvrages. Introduit
à la recherche philosophique par l'étude de l'esprit, des données
immédiates de la conscience et de la mémoire, c'est la psychologie
qui l'a conduit tout naturellement vers la biologie. Et, ce n'est
qu'au terme de sa recherche qu'il en est venu à envisager la religion
ou plus exactement le mysticisme chrétien comme la consommation
du mouvement évolutif.

On a cru, et l'on croit encore fort souvent, que la démarche
teilhardienne a suivi des voies analogues. On a cru (Cl. Cuénot,
R. P. d'Armagnac) devoir interpréter l'œuvre de Teilhard comme une
phénoménologie. A une lecture superficielle, il peut paraître que
l'auteur, partant des données de la science, poussant sa marche
sur la voie de l'évolutionnisme, débouche finalement sur le dogme
chrétien. C'est pourquoi l'œuvre de Teilhard a connu un tel succès

auprès des croyants, car elle semble renfermer, sinon une démonstration

scientifique de la valeur du christianisme, du moins la preuve
d'un accord entre les données de la science et les croyances religieuses.



l'importance de « l'évolution créatrice » 107

Elle redonne confiance aux chrétiens trop souvent ébranlés dans leur
foi et troublés dans leur conscience, par les contradictions que l'on
relève entre la science et le dogme. La dialectique de Teilhard semble
faire disparaître toutes ces difficultés comme rosée au soleil.

En fait, la réalité est toute différente. Le Phénomène humain
apparaît souvent incompréhensible aux non-croyants, tandis qu'il
est jugé hérétique par la hiérarchie catholique qui se refuse à fonder
le dogme chrétien sur la science évolutionniste. On n'a point compris
que Le Phénomène humain est une présentation pédagogique. Il ne
reflète nullement le sens du mouvement qui, au terme d'une longue
recherche, aboutit à la synthèse teilhardienne. Mme Madaule-
Barthélémy a porté un diagnostic parfaitement juste en affirmant
que, chez Teilhard, l'expérience mystique a précédé l'expérience
phénoménologique l. Avant d'être un savant, un géologue et un
paléontologiste, Teilhard fut un croyant. Elevé par une mère dévote,
il devint un enfant très pieux 2. Il n'a jamais perdu la foi de son
enfance ; il n'a point connu les doutes qui ont assailli tant de prêtres.
Et, c'est pourquoi il dut nécessairement rechercher un accord entre
la religion qu'il pratiquait et la science dont il faisait métier. On
peut dire que sa vie fut une quête animée par l'espoir de concilier les
révélations de la foi et les données de la science. Son œuvre est une
suite d'essais, repris tout au long de sa vie, approfondis et épurés,
mais toujours orientés vers le même but.

Le Dieu de Teilhard est tout différent du Dieu de Bergson. Celui
du premier est né d'une croyance déposée dans le cœur d'un enfant ;

le second est l'aboutissement d'une philosophie.
Le Dieu de Teilhard est le Dieu de l'Eglise catholique.

L'évolutionnisme de Teilhard est un évolutionnisme fermé ou plus exactement

cyclique. Parti de Dieu, il aboutit à Dieu. Nous savons d'avance
quel sera le terme du monde. L'Evolution, après s'être dispersée,

convergera vers un centre, le point w. Et cette évolution, nous dit
Teilhard 3, « doit aboutir, non pas nécessairement sans doute, mais
infailliblement ». Ainsi, Teilhard n'échappe point à cette nécessité
imposée par les religions monothéistes, d'un Dieu éternel et omniscient.

Le Dieu de Bergson n'est pas le Dieu des chrétiens, comme pourrait

le laisser croire une lecture superficielle des Deux sources ; c'est
le terme de la philosophie bergsonienne ; aussi, en porte-t-il la
marque. Le R. P. Joseph de Tonquédec et D. Zwiebel ne s'y sont
point trompés ; ils nous l'ont dit nettement dans les communications

1 In Congrès Bergson (à l'impression).
2 Cl. Cuénot : Pierre Teilhard de Chardin; les grandes étapes de son évolution.

Paris, 1958.
3 P. Teilhard de Chardin : Le Phénomène humain. Paris, 1955, p. 307.



io8 ALBERT vandel

qu'ils ont présentées au Congrès Bergson. Nous ne pouvons mieux
faire que de leur laisser la parole :

« Un Dieu qui change et se transforme sans cesse, qui « se crée »

lui-même perpétuellement, manifeste une indigence éternelle, une
exigence de perfection, jamais éteinte, jamais comblée. Dieu est donc
toujours inachevé, jamais infini en fait et au sens propre. Ce Dieu
là n'est certainement pas le Dieu chrétien... celui que l'enseignement
de l'Eglise caractérise : éternel et inchangeable. » »

« Si le Dieu de Bergson est le Dieu des mystiques « dégagé des

formules théologiques », il est aussi l'Energie créatrice de toute la
philosophie bergsonienne. Et, cette philosophie, fondée sur l'intuition
de la durée, s'oppose absolument aux conceptions classiques d'un
Dieu intemporel. » 2 « Je dirai même qu'affirmer l'existence d'une
réalité intemporelle, immobile et supérieure au monde de la durée,
c'est nier radicalement le fondement même du Bergsonisme. » 3

Ne demandons pas à Bergson d'être conformiste. Son destin fut
celui d'un éternel quêteur de nouveautés. Il s'est constamment
efforcé de promouvoir, même lorsqu'il aborde aux plus hauts
sommets de la réflexion, une philosophie ouverte, dynamique, résolument
fermée aux séductions de l'ordre immuable et des principes éternels.
Et c'est pourquoi son message continue de féconder la pensée de
notre temps comme elle a enrichi la génération qui nous a précédés.

Toulouse. Albert Vandel.

1 Joseph de Tonquedec : La conception bergsonienne de Dieu, in Bull.
Soc. franc. Philosophie, LUI, 1959, p. 304.

2 D. Zwiebel : Durée de Dieu et imprévisibilité des actes libres chez Bergson,
in Bull Soc. franc. Philosophie, LUI, 1959, p. 344.

3 Ibid., p. 345.


	L'importance de "l'évolution créatrice" dans la genèse de la pensée moderne

