
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1960)

Heft: 1

Artikel: Bergson et le thème de la vision panoramique des mourants

Autor: Poulet, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERGSON

ET LE THÈME DE LA VISION PANORAMIQUE
DES MOURANTS

Lo the soul's sphere of infinite images
What sense shall count them Whether it forecast
The rose-winged hours that flutter in the van
Of Love's unquestioning unrevealed span, —
Visions of golden futures : or that last
Wild pageant of the accumulated past
That clangs and flashes for a drowning man.

D. G. Rossetti :

The House of Life, Sonnet LXII.

I

Le thème de la vision panoramique des mourants a beaucoup
préoccupé Bergson. Il y est revenu à maintes reprises. Il en parlait
avec ses amis '. C'est que ce phénomène, qui est celui de l'aperception
hypermnésique de leur vie entière par certaines personnes en danger
de mort, fournissait à Bergson une preuve précieuse d'une de ses
convictions les plus chères : la preuve qu'aucun souvenir n'est
définitivement enseveli dans l'oubli, et qu'il y a en chacun de nous, affleurant
notre conscience, une sorte de mémoire totale qui, en de certaines
circonstances, peut nous restituer intégralement le temps perdu.

Dans l'œuvre de Bergson il y a trois passages où ce phénomène
est considéré. Le premier est dans Matière et mémoire, et date par
conséquent de 1896. Le second date de 1911 et se trouve dans la
conférence d'Oxford sur la Perception du changement 2. Le troisième,
qui est d'un moindre intérêt, puisqu'il ne dit rien de nouveau après
les deux premiers, se rencontre dans Fantômes de vivants et recherches

psychiques, qui est de 1913 3.

1 Cf. Souvenirs personnels d'un entrelien avec Bergson, par Jean de la
Harpe, dans Henri Bergson, Essais et témoignages inédits, La Baconnière,
1941, p. 361.

2 La perception du changement, Oxford, Clarendon Press, 1911, p. 30-31,
et La Pensée et le Mouvant, p. 171.

3 Fantômes de vivants, conférence faite à la Society for psychical Research,
le 28 mai 1913 ; L'Energie spirituelle, p. 76-77.



24 GEORGES POULET

Voici le passage de Matière et mémoire « :

Mais si notre passé nous demeure presque tout entier caché parce
qu'il est inhibé par les nécessités de l'action présente, il retrouvera
la force de franchir le seuil de la conscience dans tous les cas où nous
nous désintéresserons de l'action efficace pour nous replacer, en quelque
sorte, dans la vie du rêve... C'est un fait d'observation banale que
I'« exaltation » de la mémoire dans certains rêves et dans certains états
somnambuliques. Des souvenirs qu'on croyait abolis reparaissent alors
avec une exactitude frappante ; nous revivons dans tous leurs détails
des scènes d'enfance entièrement oubliées ; nous parlons des langues
que nous ne nous souvenions même plus d'avoir apprises. Mais rien
de plus instructif, à cet égard, que ce qui se produit dans certains cas
de suffocation brusque, chez les noyés et les pendus. Le sujet, revenu
à la vie, déclare avoir vu défiler devant lui, en peu de temps, tous
les événements oubliés de son histoire, avec leurs plus infimes circonstances

et dans Tordre même où ils s'étaient produits.
Un être humain qui rêverait son existence au lieu de la vivre

tiendrait sans doute ainsi sous son regard, à tout moment, la multitude
infinie des détails de son histoire passée.

Pour comprendre la portée de ce passage il n'est pas inutile d'en
considérer les sources. Or Bergson lui-même, dans une note au bas
de la page, prend soin de nous donner les titres des ouvrages où il
est allé se renseigner. Ceux-ci sont au nombre de quatre : On obscure
Diseases of the Brain, par Forbes Winslow, qui date de i860, Les
maladies de la mémoire, de Ribot (1881), Le sommeil et les rêves,
d'Alfred Maury, que Bergson cite d'après l'édition de 1878, mais qui
est de 1861 ; enfin, référence particulièrement intéressante, puisqu'elle
se rapporte à une étude récente, publiée dans la Revue philosophique
en 1896, c'est-à-dire l'année même de la parution de Matière et

et mémoire, un article de Victor Egger, intitulé Le Moi des mourants 2.

De ces quatre psychologues les trois premiers cherchent à donner
une explication uniquement physiologique du phénomène. Pour
Winslow elle se trouverait dans la viciation du sang causée par
l'asphyxie. Pour Ribot, de façon assez similaire, l'exaltation hyper-
mnésique serait liée à une accélération de la circulation sanguine
du cerveau, analogue à celle qu'on trouve dans certains cas de fièvre
aiguë, d'hypnotisme, d'excitation maniaque. Enfin Maury attribue
le réveil et la multiplication des souvenirs à l'accroissement de
vibrations encéphaliques, semblables à celles des ondes sonores dans
les corps résonnants. Dans tous ces cas le problème est posé en
termes rigoureusement quantitatifs. L'hypermnésie des mourants
montrerait avant tout la rapidité avec laquelle, en le laps de temps
le plus bref, les images se succèdent dans l'esprit. De ce point de vue,
les trois premiers psychologues cités par Bergson ne font qu'appliquer

' P. 168.
2 Revue philosophique, 1896, t. 42.



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 2$

ici les procédés de la méthode quantitative qui remonte à Locke
et à Condillac.

Pourtant certains des exemples qu'ils donnent semblent mettre
en relief, non la successivité, mais, au contraire, la simultanéité des

états de conscience.
Ainsi Winslow et Ribot (en même temps d'ailleurs qu'Egger et

que presque toute la littérature psychologique de l'époque) « citent
le cas d'une parente de l'écrivain anglais De Quincey, qui, dans son
enfance, étant tombée dans une rivière et sur le point de se noyer,
aurait vu, au dire de De Quincey, « en un moment sa vie entière
dans ses plus infimes incidents, déployée devant elle simultanément,
comme dans un miroir »2. Vingt-quatre ans plus tard, en 1845, dans
un passage de Suspiria de profundis 3 dont s'inspirera Baudelaire 4,

De Quincey revient sur le même épisode et le rapporte en des termes
encore plus précis : « En un moment, en un clin d'œil, chaque action,
chaque intention de sa vie passée se mit à revivre, se rangeant non
en une succession, mais comme les parties d'une coexistence. » s

Simultanéité, coexistence des parties du temps, redéploiement
de celles-ci dans une sorte d'espace mental, il est difficile d'imaginer
des termes plus éloignés de ceux qui décriront la durée pure.

Dans d'autres exemples donnés par les psychologues en question
il est facile de relever des traits non moins incompatibles avec le

bergsonisme.
C'est ainsi que, dans les Maladies de la Mémoire, immédiatement

après avoir cité le passage de De Quincey, Ribot rapporte le cas
d'une autre personne, l'Amiral Beaufort, qui, dans une lettre souvent
copiée et commentée 6, raconte que, dans sa jeunesse, étant sur le

1 Winslow, p. 441 ; Ribot, p. 140 ; Egger : La durée apparente des rêves,
Revue philosophique, 1895, t. 40, p. 55 ; cf. aussi Robert Macnish : The
Philosophy of Sleep, 3d ed., Glasgow, 1836, p. 90 ; W. C. Dendy : The Philosophy
of Mystery, London, 1841, p. 77 ; B. Fosgale : Sleep, psychologically considered,
New-York, 1850, p. 41-46 ; L. Grindon : Life, its nature, varieties and phenomena,
2d ed., London, 1857, p. 286-287 : Carl du Prel : Philosophie du mysticisme,
t. 2, p. 43, etc.

2 Confessions of an Opium-Eater, Everyman Lib., p. 234 : « She saw in
a moment her whole life in its minutest incidents, arrayed before her
simultaneously as in a mirror. »

3 Suspiria de Profundis, The Palimpsest of the Brain, Blackwood Magazine,
juin 1845, et Select Essays, Edinburgh, 1888, t. 2, p. 285.

4 Paradis artificiels, Œuvres, Pléiade, t. 2, p. 389.
5 « In a moment, in the twinkling of an eye, every act, every design of

her past life, lived again, arraying themselves not as a succession, but as parts
of a coexistence. »

6 Lettre de l'amiral Beaufort au Dr W. Hyde Wollaston, reproduite dans
Somnolism and Psycheism, par Joseph W. Haddock, London, 1851, p. 211-
213. Ribot cite un bref extrait de cette lettre, sans en donner d'ailleurs le
nom de l'auteur.



26 GEORGES POULET

point de se noyer dans le port de Portsmouth, il a vu « toute sa vie
antérieure se déroulant en succession rétrograde, non comme une
simple esquisse, mais avec des détails très précis formant comme un
panorama de son existence entière... » ». C'est la première fois, je
crois, que le mot panorama est appliqué à une « vision de mourant ».

D'autre part, l'expression « succession rétrograde » ne laisse pas d'être
surprenante. L'auteur explique comme il peut une expérience qui
lui semble avoir lieu dans un temps inverse du temps ordinaire, un
temps réversible. Rien, encore une fois, qui ressemble moins à la
durée vécue.

Pourtant c'est précisément cette apparence de réversibilité et de

simultanéité dans la vision des mourants, qui, longtemps même
avant que les psychologues professionnels s'occupent de ce phénomène,
a attiré fréquemment sur lui l'attention des penseurs de l'époque
romantique : « A la mort, toute la vie se résume en un instant
indivisible, écrit Ballanche dans sa Palingénésie sociale, et dans cet
instant tout ce qui a été successif devient instantané ». 2 Pour exprimer

la richesse de ce résumé instantané de l'existence, Ballanche
écrit tout exprès, en 1831, un long poème en prose sur l'expérience
d'un mourant, la Vision d'Hébal. Le romantisme allemand, lui aussi,
de Jung-Stilling à Fechner 3, fourmille d'exemples de mémoire
panoramique. Ainsi, dans sa Geschichte der Seele, Schubert rapporte
l'expérience suivante arrivée à un malade, peu de temps avant sa
mort : « Toute sa vie passée, avec toute sa chaîne d'impressions et
d'actions, avec ses mille actes différents, fut embrassée d'un coup
d'œil, avec une rapidité foudroyante, en une juxtaposition surnaturelle.

» 4

Retenons ce mot juxtaposition (NebeneinanderStellung), qui va
jouer un si grand rôle dans la pensée bergsonienne. Venons-en
maintenant au quatrième des psychologues cités par Bergson, Victor
Egger.

1 Le texte est celui de la traduction de Ribot. Voici l'original : « Thus
travelling backwards, every incident of my past life seemed to me to glance
across my recollection in retrograde succession ; not, however, in mere outline
as here stated, but the picture filled up, with every minute and collateral
feature. »

2 Œuvres, Paris, 1833, t. 4, p. 134.
3 Jung-Stilling : Theorie der Geister-Kunde, Nürnberg, 1808, Nr. 89 ;

Gustav Theodor Fechner : Das Büchlein vom Leben nach dem Tode, Dresden,
1836.

4 Gotthilf PIeinrich von Schubert : Die Geschichte der Seele (1830),
2d ed., Stuttgart, 1850, t. 2, p. 47 : « Daher wurde in einem vom Moritz erzählten
Falle, in einem Hellgesicht, welches kurze Zeit vor dem Tode eingetreten,
das ganze vergangene Leben, mit allen seinen reichen Erfahrungen und
Führungen, mit seinen tausendfältigen Handlungen, in geisterhafter
Nebeneinanderstellung und Blitzeschnelle überblickt... »



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 27

L'intérêt qu'il présente tient au fait qu'il diffère à la fois des

psychologues associationnistes et des écrivains romantiques. Son
article sur le Moi des mourants est, comme je l'ai dit, presque
contemporain de Matière et mémoire. Mais déjà l'année précédente,
en 1895, dans un article antérieur de la Revue philosophique ', Egger
avait parlé de la vision panoramique. Il avait signalé la contradiction
qui existait entre le successivisme des psychologues et le simultanéisme
qui ressortait de leurs exemples. A propos de celui de De Quincey,
« je prie de remarquer, disait-il, ce mot étrange : simultanément.
S'il s'agit de prouver l'accélération des états de conscience, que vient
faire ici cette vision panoramique et instantanée du passé individuel ».

Et Egger d'ajouter, en des termes qui, s'ils n'étaient pas bergsoniens,
étaient suffisamment proches du bergsonisme pour frapper l'auteur
de Matière et Mémoire : « Et puis pouvons-nous comprendre un passé,
c'est-à-dire une succession, revécu sous la forme d'une simultanéité »

Cependant parmi les différents cas d'hypermnésie rapportés par
Egger lui-même, l'un d'eux ressemblait fort à ces exemples critiqués
par lui, parce qu'il les trouvait entachés de simultanéisme. Il s'agissait
d'une observation faite sur lui-même, pendant la guerre franco-
allemande, par un jeune philosophe, M. Derepas.

M. Derepas raconte qu'en décembre 1870, blessé, couché à quelques
pas des lignes prussiennes, entendant continuellement siffler les balles
autour de lui, il ne doutait pas de sa mort imminente : « A ce moment,
écrit-il, toute la suite de ma vie dans ses moindres détails m'était
présente avec une lucidité extraordinaire. » Et il ajoute les paroles
suivantes, où il est permis de distinguer, comme dans le cas de Victor
Egger, quelque chose qui semble proche du bergsonisme, bien qu'en
réalité il en soit fort éloigné : « Ce passé, qui nous échappe d'ordinaire
dans un lointain vaporeux, était comme ressuscité. Jamais je n'ai
senti comme ce jour-là le positif et la réalité de la durée. Ceux qui
vont périr ont au dernier moment, dit-on, une vision intense et
simultanée de tous les événements qui se sont succédé dans leur
existence. Je le comprends pour l'avoir éprouvé. On peut pour ce cas
modifier la célèbre formule de Platon et dire : le temps est l'image
immobile de l'immobile éternité. C'est ainsi que de l'image je puis
remonter à la réalité et concevoir l'éternité de Dieu. Supposez continu
cet état accidentel pour l'homme ; éliminez la succession et la fuite
du temps ; ce qui se dérobait, insaisissable à la pensée, devient fixe ;

le vertige cesse, et l'esprit affirme sans trouble et sans hésitation, à plus
forte raison sans contradiction, le présent perpétuel de la durée. »2

1 La durée apparente des rêves, op. cit., p. 55.
2 M. Derepas : Les théories de l'inconnaissable et les degrés de la connaissance,

Paris, 1883, p. 203 ; cité par Egger : Le Moi des mourants, op. cit.,
P- 3°3-



28 GEORGES POULET

Un moment, dans les lignes qui précèdent, l'on a pu reconnaître
des paroles auxquelles il serait aisé de donner un sens bergsonien :

« Jamais je n'ai senti comme ce jour-là le positif et la réalité de la
durée. » Mais la suite du contexte fait tout de suite comprendre que
cette durée positive et réelle est pour M. Derepas une durée immobile
et homogène, non la durée vécue mais l'éternité platonicienne.
Lorsqu'à l'aide de l'hypermnésie des mourants Derepas conçoit un
temps continu non-successif, rien n'est plus loin de son esprit que la
continuité variée d'une mélodie. On sait à quoi il pense : c'est au
Totum Simul de Plotin ou de Saint Thomas ; « coexistence de toutes
les choses successives » • pour employer l'expression par laquelle
Egger, en vue d'ailleurs de rejeter cette doctrine, en donne une
définition qui rappelle curieusement celle de De Quincey.

L'on ne trouve donc presque rien qui préfigure les thèses
bergsoniennes, ni dans l'hypothèse des psychologues, suivant laquelle la
vision des mourants ne ferait que traduire une multiplication ou
accélération des états de conscience, ni dans les suppositions ou
affirmations des romantiques, selon lesquelles l'hypermnésie des

mourants, loin d'être une multiplication du successif, serait, comme
le dit Derepas, une élimination de celui-ci, accomplie dans une sorte
de moment éternel, analogue chez l'homme au Totum Simul divin.

Reste cependant une troisième hypothèse, émise pour la première
fois par Victor Egger, et qui est suffisamment proche, cette fois,
de la pensée bergsonienne, pour que nous l'examinions avec une
particulière attention : « J'imagine, dit Egger dans son article de
1895, que l'idée de la mort imminente peut provoquer un sentiment
très vif du moi qui va cesser d'être... » ; et dans son article de 1896 :

« Le moi, c'est le souvenir total ; c'est la conscience du passé comme
tel ; c'est la série des états de conscience passés, tenus sous le regard
de la conscience présente, et, pour ce, résumée, condensée par des

procédés dont la nature est assez mystérieuse. » 2

Rien ne devait plaire autant à Bergson que cette affirmation
leibnizienne du souvenir total et de l'identification de celui-ci avec
la conscience. Néanmoins cette conscience totale de soi, provoquée,
dans l'opinion d'Egger, par la mort imminente, est quelque chose
d'assez différent de ce que nous trouverons chez Bergson. Chez Egger,
en effet, il s'agit du sentiment vif de soi, éprouvé par un être qui
se croit menacé dans son existence même. Or, comment interpréter
cette vivacité du sentiment, autrement que comme une concentration
des forces menacées, un raidissement devant le danger

C'est là une situation décrite aussi souvent par les romanciers
que par les psychologues professionnels.

« Id., p. 364.
2 La durée apparente des rêves, p. 55 ; Le Moi des mourants, p. 339.



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 2Ç

Il y a, à ce propos, dans les Scènes de la vie cléricale, de George
Eliot, un récit intitulé le Repentir de Jeannette. On y voit une femme
chassée soudainement du foyer conjugal. Cette brusque catastrophe
est présentée précisément par George Eliot comme un cas analogue
à celui des noyés :

La personne qui se noie, incitée par l'agonie suprême, se met à
vivre en un instant dans tout son passé heureux et malheureux. Quand
les sombres flots s'étendent sur elle comme un rideau qui tombe, la
mémoire, en un moment, voit le drame se jouer une seconde fois.
Il en va de même dans ces autres crises de l'existence qui offrent déjà
un modèle avant-coureur de la mort ; quand nous nous trouvons
brutalement coupés de la vie qui nous était familière, que nous ne
pouvons plus espérer voir le lendemain ressembler à la veille, et qu'en
raison d'un choc soudain nous nous trouvons au bord de l'inconnu ;

alors souvent un éclair de ce genre illumine les chambres obscures et
désertes de la mémoire.

Quand Jeannette s'assit en frissonnant sur la pierre du seuil, avec
la porte refermée sur sa vie passée, et, devant elle, l'avenir aussi noir
et informe que la nuit, les images de son enfance, de sa jeunesse et
de sa douloureuse vie de femme envahirent sa pensée et ne firent
plus qu'un seul tableau avec sa présente affliction ".

On peut trouver une scène presque analogue dans La Lettre
écarlate de Nathaniel Hawthorne. Lorsque l'héroïne, Hester Prynne,
monte à l'échafaud, où sera exposée aux yeux de tous son infamie,
ce n'est pas, sans doute, pour y périr, mais c'est au moins pour y
subir un châtiment d'une gravité telle qu'elle sait que, pour l'avoir
encouru, elle se trouvera irréparablement séparée de son existence
antérieure. Or, c'est à ce moment précis qu'elle en prend la conscience
la plus vive :

Réminiscences les plus insignifiantes et les plus intangibles,
incidents relatifs à la vie d'enfance ou aux années d'école, scènes de jeu,
querelles enfantines, et les petits faits domestiques de son existence
de jeune fille, tout cela se levait comme un essaim autour d'elle, se

1 Scenes of clerical Life, Janet's Repentance, chap. 15 : « The drowning
man, urged by the supreme agony, lives in an instant through all his happy
and unhappy past : when the dark flood has fallen like a curtain, memory,
in a single moment, sees the dram acted over again. And even in those earlier
crises, which are but types of death — when we are cut off abruptly from
the life we have known, when we can no longer expect to-morrow to resemble
yesterday, and find ourselves by some sudden shock on the confines of the
unknown — there is often the same sort of lightning-flash through the dark
and unfrequented chambers of memory.

» When Janet sat down shivering in the door-stone, with the door shut
upon her past life, and the future black and unshapen before her as the night,
the scenes of her childhood, her youth and her painful womanhood, rushed
back upon her consciousness, and made one picture with her present desolation.

»



30 GEORGES POULET

mêlant aux souvenirs des événements plus graves de sa vie ultérieure...
L'échafaud était un point de vue à partir duquel se révélait à Hester
Prynne tout le chemin qu'elle avait suivi depuis les jours heureux
de la première enfance '.

Si l'échafaud — avec le cortège de sentiments qui l'accompagne,
honte, effroi, désespoir — constitue le point de vue à partir duquel
l'existence se révèle, c'est précisément parce que cette existence est
mise en cause, et que sa mise en cause provoque une tension de l'être
tout entier. Pour Hawthorne, comme pour George Eliot et Egger,
celui qui se sent fondamentalement menacé ramasse toutes ses forces,
et, dans cette concentration, se découvre solidaire de toute son
existence. Or est-il besoin de dire que cette doctrine est radicalement
contredite par Bergson, pour qui le facteur initial du phénomène
d'hypermnésie, est le contraire d'une contraction et concentration,
puisqu'il est une détente

De ce sentiment de détente, néanmoins, il n'est pour ainsi dire
jamais fait mention avant Bergson. Ni les psychologues, ni les
écrivains n'en ont vu, semble-t-il, l'importance. En voici les seuls exemples
que j'aie pu trouver.

Le premier se rencontre dans les Réminiscences littéraires de De
Quincey. A l'époque des guerres napoléoniennes, De Quincey et le
poète Wordsworth habitaient dans une région reculée du Cumberland.
Un jour, plus impatients que de coutume d'avoir des nouvelles, les
deux amis se portent le long de la route à la rencontre du roulier
qui devait apporter les journaux. La voiture se fait attendre. Wordsworth

met l'oreille contre terre. Puis il se relève, et, à ce moment,
De Quincey qui l'observe, voit son visage changer. Il en demande
l'explication à son ami. Voici la réponse de Wordsworth :

Depuis ma plus tendre enfance j'ai remarqué que si, en quelque
circonstance que ce soit, l'attention se trouve fortement concentrée
sur un acte d'observation soutenue ou d'attente prolongée, à supposer
alors que tout à coup cet état intense de vigilance se relâche, en ce
moment précis la vue de tout objet ou collection d'objets tombant
sous le regard et susceptible de nous impressionner par sa beauté ou
de nous inspirer quelque autre émotion, vient bouleverser le cœur
avec une force insolite. Il y a un instant, j'avais appuyé l'oreille contre
le sol, dans l'espoir d'entendre un bruit de roues... Au moment où je
relevais la tête en signe de renonciation finale à mon espoir pour cette
nuit, à ce moment même où les organes de l'attention se relâchaient

1 The Scarlet Letter, Works, ed. Riverside Press, t. 5, p. 79 : « Reminiscences,
the most trifling and immaterial passages of infancy and school-days, sports,
childish quarrels, and the little domestic traits of her maiden years, came
swarming back upon her, intermingled with recollections of whatever was
gravest in her subsequent life... The scaffold of the pillori was a point of view
that revealed to Hester Prynne the entire track along which she had been
treading, since her happy infancy. »



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 3I

tous ensemble de la tension où ils avaient été, l'étoile scintillante,
suspendue dans le ciel au-dessus du noir contour des montagnes, frappa
soudain mon regard et pénétra mes facultés avec un pathétique et
un sens de l'infini qui ne m'eussent pas retenu en d'autres circonstances

'.

Déclaration merveilleuse du poète, où celui-ci préfigure, jusque
dans les termes, la pensée du philosophe. Elle ne concerne pas cependant

le thème du souvenir, mais seulement celui de la perception.
Voici le second exemple. L'on se souvient de l'Amiral Beaufort

et de la lettre où il décrivait ses émotions de « noyé ». Or l'Amiral
insiste sur le fait que sa vision panoramique avait été précédée par
un moment de détente ou d'abandon :

A partir du moment où tous mes efforts cessèrent — à cause, je
suppose, de la suffocation totale que je subissais — un sentiment de
calme, de la sérénité la plus parfaite, vint remplacer en moi le tumulte
des sensations antécédentes. On aurait pu l'appeler de l'apathie, mais
sûrement pas de la résignation, car me noyer ne me semblait plus
alors un mal2.

Certes, Bergson aurait été ravi s'il avait pu lire ce passage qui
rentrait si bien dans ses vues. Il est probable, cependant, qu'il ne l'a
pas lu, car Ribot qui était ici son informateur, n'avait pas cru bon
de citer en son entier la lettre de l'Amiral. Il reste donc que Bergson
n'a vraisemblablement trouvé dans aucun des livres qu'il a consultés,
l'idée maîtresse de son interprétation du phénomène. C'est par un
acte entièrement original de son esprit qu'il a lié l'apparition du
souvenir total, non à une tension, à un raidissement, à une suractivité
de l'âme, comme la plupart de ses prédécesseurs, mais, au contraire,
à un relâchement de la tension habituelle de celle-ci.

1 Literary Reminiscences, Boston, 1851, t. I, p. 308-309 : « I have remarked,
from my earliest days, that, if under any circumstances, the attention is
energetically braced up to an act of steady observation, or of steady expectation,

then, if this intense condition of vigilance should suddenly relax, at
that moment any beautiful, any impressive visual object, or collection of
objects, falling upon the eye, is carried to the heart with a power not known
under other circumstances. Just now my ear was placed upon the stretch,
in order to catch any sound of wheels... At the very instant when I raised
my head from the ground, in final abandonment of hope for this night, at
the very instant when the organs of attention were all at once relaxing from
their tension, the bright star hanging in the air above those outlines of massy
blackness, fell suddenly upon my eye, and penetrated my capacity of apprehension

with a pathos and a sense of the Infinite, that would not have arrested
me under other circumstances. »

2 « From the moment that all exertion ceased — which I imagine was
the immediate consequence of complete suffocation — a calm feeling of the
most perfect tranquillity superseded the previous tumultuous sensations — it
might be called apathy, certainly not resignation, for drowning no longer
appeared to be an evil. »



32 GEORGES POULET

II
Maintenant que nous sommes mieux capables d'en apprécier

l'originalité, revenons au texte de Matière et mémoire. L'explication
que Bergson y propose du phénomène d'hypermnésie, repose entièrement

sur l'idée qu'il est déterminé, non par une addition, un
accroissement, l'apparition de quelque élément nouveau et positif que ce

soit, mais, au contraire, par la diminution, voire la disparition ou
l'absence de ce qui est habituellement présent et actif dans l'esprit.
Et c'est pourtant cette déficience et absence, cet événement tout
négatif, qui provoque le jaillissement dans l'esprit de la chose la plus
positive qui soit, le souvenir total, c'est-à-dire la saisie du moi par
lui-même.

Pour comprendre ce paradoxe essentiellement bergsonien, il faut
se rappeler quelle est, pour Bergson, l'attitude habituelle de l'esprit.
Cette attitude, Bergson n'a cessé de le répéter, c'est l'attention à
la vie. Une conscience pratique, toujours active, toujours orientée
vers l'avenir, s'applique à concentrer son effort sur ce qui transforme
incessamment le présent en futur. Du passé elle ne saisit et n'accepte
que ce qui peut l'aider à éclairer ce qui est et à préparer ce qui sera.
Elle est comme une pointe mobile qui coïncide avec le présent et
s'enfonce avec lui vers l'avenir. Etre attentif à la vie, c'est être ce

point et cette pointe, maximum de concentration, mais minimum
aussi d'espace, resserrement extrême de l'être dans « le petit cercle
tracé autour de l'action présente » ».

Etre attentif à la vie, c'est donc être attentif au présent, au futur,
à l'action, à tout ce qui se découpe devant soi dans le champ
prospectif, extraordinairement resserré, du regard ; mais c'est aussi, du
même coup, bien que Bergson ne le dise pas dans ces termes, être
inattentif à sa propre vie, si par sa propre vie il faut entendre l'immense
champ rétrospectif où se conservent les souvenirs, et que Baudelaire
appelait la profondeur de l'existence.

D'où l'image bergsonienne, si souvent reprise, de la pyramide ou
du cône renversé, dont le sommet, nettement visible, lieu de l'action,
s'insère dans l'avenir, et dont la base, infiniment évasée, lieu du passé
et du souvenir, semble disparaître en arrière dans l'indistinction.

L'action ne supprime pas le passé, puisqu'elle l'utilise. Mais cette
utilisation est un tri. La quasi-totalité du passé est une richesse
inutile et ignorée. Tout ce qu'il y a d'ample et de profond en nous
est refoulé au fond de nous et dérobé au regard.

1 Le Rêve, L'Energie spirituelle, p. 103.



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 33

Tout se passe comme si l'acte essentiellement positif de notre
vie, celui qui nous fait inventer l'avenir, était en même temps
marqué de la négativité la plus grave ; puisqu'il force l'être à se

priver de la connaissance de presque toute sa vie antérieure et à
vivre ainsi dans la quasi totale ignorance de la réalité positive du
moi lui-même.

Ainsi s'explique le paradoxe de la vision des mourants. Puisque
c'est l'acte positif de l'attention à la vie qui dénie à l'esprit la
conscience de la vastitude et de la richesse de la vie, il faut que ce soit
le retournement de cet acte, le changement de cette positivité en
négativité, qui permette à l'esprit de reprendre contact avec cette
richesse et cette vastitude. La vision des mourants est l'exemple
parfait de ce changement de pôle. Elle n'est rien de positif, elle est
absence d'action, absence d'intérêt, inattention, négativité pure.
Pour se souvenir —• profondément, totalement —¦ « il n'y aurait
donc rien de positif à faire, mais simplement quelque chose à défaire » ».

— « Avancer, dit encore Bergson, dans le sens tout négatif du relâchement.

» 2

Dans cette avance, qui est en réalité un recul, puisqu'il est un
mouvement rétrograde de la pensée, il y a, comme dans la marche
en avant, des zones plus proches et d'autres plus éloignées. Ainsi
la distraction, la rêverie, le rêve sont comme les étapes successives
d'un long glissement, où l'esprit s'abandonne, sans le sentiment d'une
résistance opposée par aucun obstacle. C'est comme si, de lui-même,
tout le passé, tout son passé, toute sa vie déjà accomplie, se portait
à la rencontre de celui qui, ayant renoncé à agir, renonçait, du même

coup, à interdire à son passé d'envahir son présent. Dans la certitude
de mourir, quand l'homme se convainc qu'il est inutile de prêter
encore attention à sa vie présente, il tombe dans un état équivalent
à celui de la rêverie la plus profonde : « Un être humain qui rêverait
son existence au lieu de la vivre... » Cet être humain, ce rêveur absolu,
c'est le mourant. Désintéressé de toute action, soustrait à l'inhibition
que constituaient pour lui les nécessités de la vie présente, il reprend
sans effort possession de son passé et de son moi.

Cette reprise de possession est donc l'événement à la fois le plus
inattendu et le plus naturel. Le plus naturel, puisque nos souvenirs
ne sont jamais perdus, que contrairement à ce que croit Proust, ils
nous entourent et ne cessent de vouloir envahir la conscience. Pour
les posséder, nous n'avons rien à faire, rien qu'à nous laisser faire.
C'est la chose la plus naturelle du monde que de se rappeler, que
de tout se rappeler. Et pourtant c'est aussi la chose la plus inattendue,
puisque en perdant tout et en nous perdant nous, nous gagnons tout

1 Lettre à William James, 25 mars 1903.
2 L'Evolution créatrice, p. 228.



34 GEORGES POULET

et nous nous gagnons. Le visionnaire qui prend conscience de sa mort,
reprend imprévisiblement possession de sa vie. Comme dans la phrase
de l'Ecriture, qui tourmentait tellement Gide, celui qui perd sa vie
est ici celui qui la reçoit de nouveau. Le temps retrouvé, le moi
retrouvé sont pour Bergson l'effet direct d'un détachement, d'une
renonciation. Par là sa pensée s'apparente à toutes les doctrines
d'abnégation. Cette philosophie de l'action risque de se muer en son
contraire, c'est-à-dire en une philosophie de la passivité, en une sorte
de quiétisme.

Si la première démarche du sage, en effet, est de se connaître,
rien n'est plus nécessaire, semble-t-il, que de « tourner le dos à

l'action », puisque, loin d'être la sœur du rêve, l'action est le geste
même par lequel la vérité se voile et que le visage authentique du moi
devient inaccessible au regard.

Assurément tel n'est pas le bergsonisme. Il demeure, en dépit
de tout, une doctrine d'action, et non d'inaction et d'abandon. Mais
tel est assurément ce qu'on pourrait appeler la tentation du bergsonisme,

la tendance que le philosophe veille sans cesse à
contrebalancer par son contraire.

Cette tendance, si on l'isolait, si on la détachait arbitrairement
de ce qui la compense et la corrige, on pourrait peut-être la résumer
de la façon suivante : La vérité est dans la détente de l'esprit, elle
est dans le rêve : « Le rêve, dit Bergson, est la vie mentale tout
entière, moins l'effort de concentration. » » Les rêveurs, les artistes,
les contemplatifs sont tous, plus ou moins, comme les mourants, des
« visionnaires » désintéressés. Au lieu d'appliquer au monde et à eux-
mêmes l'optique étroite de l'homme d'action, ils « perçoivent les
choses (et leur âme) dans leur pureté originelle » 2 ; « ils entrent en
communication immédiate avec les choses et avec eux-mêmes » 3.

Si nous étions comme eux, dit en substance Bergson, si nous devenions
des êtres absolument désintéressés, « nous entendrions chanter au
fond de nos âmes comme une musique quelquefois gaie, plus souvent
plaintive, toujours originale, la mélodie ininterrompue de notre vie
intérieure. » 4

Admirable parole, la plus purement bergsonienne de toutes,
puisqu'elle exprime ce qu'il y a de plus intime dans le bergsonisme,
le thème de la durée pure. Or ce thème précisément apparaît chez
Bergson dans la relation la plus étroite avec celui du désintéressement
et du rêve. L'un conduit à l'autre. L'un pour exister ou pour se
laisser percevoir, dépend de l'autre.

1 Le Rêve, l'Energie spirituelle, p. 104.
2 Le Rire, p. 158.
3 Id., p. 154.
4 Id.



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 35

Relisons les lignes célèbres des Données immédiates :

La durée toute pure est la forme que prend la succession de nos
états de conscience quand notre moi se laisse vivre... En se rappelant
ces états il ne les juxtapose pas à l'état actuel comme un point à un
autre point, mais les organise avec lui, comme il arrive quand nous
nous rappelons, fondues pour ainsi dire ensemble, les notes d'une
mélodie. Ne pourrait-on pas dire que, si ces notes se succèdent, nous
les apercevons néanmoins les unes dans les autres, et que leur ensemble
est comparable à un être vivant, dont les parties, quoique distinctes,
se pénètrent par l'effet même de leur solidarité '

Pour prolonger ce beau mouvement interrogatif de la phrase
bergsonienne, ne pourrait-on pas dire aussi que l'être qui, au sens
le plus rigoureux du terme, « se laisse vivre », c'est celui qui renonce
à vivre, c'est le mourant ; et qu'ainsi le mourant est de tous les êtres
celui qui est le mieux placé pour sentir ses états de conscience se

fondre, se pénétrer, devenir comparables au déroulement ininterrompu
de la mélodie Quand le mourant, comme le dit Bergson, voit « défiler
devant lui, en peu de temps, tous les événements oubliés de son
histoire, dans l'ordre même où ils s'étaient produits », ne faut-il
pas comprendre que cet ordre successif est ici perçu à la façon des

notes de la mélodie, c'est-à-dire de telle manière qu'ils s'entre-pénètrent
et se fondent en se succédant L'être qui rêve, et, au plus haut degré,
le visionnaire mourant « tient sous son regard, dit Bergson, la multitude

infinie des détails de son histoire passée ». Or, cette multitude,
pour parler le langage de Bergson, est-ce une multiplicité numérique,
faite d'éléments simplement coexistants et projetés dans une sorte
d'espace mental ; ou n'est-ce pas plutôt ce que Bergson, dès les
Données immédiates 2, dès le compte rendu du livre de Guyau 3,

appelait multiplicité de pénétration
Telle est maintenant la question qui se pose dans toute son

ampleur : la vision des mourants est-elle une fusion indivise ou une
pluralité de détails juxtaposés Or si nous nous rappelons les différents

textes pré-bergsoniens que nous avons considérés, nous trouvons
chez eux une réponse unanime. Pour les psychologues comme pour
les poètes, pour les associationnistes comme pour les idéalistes
romantiques, ce qui apparaît dans l'hypermnésie, c'est toujours une
multiplicité nombrée. Ou bien la vision des mourants est décrite
comme un dénombrement d'unités eidétiques qui se succèdent (et
c'est l'interprétation de Winslow, de Maury, de Ribot) ; ou bien elle
se présente comme un panorama, comme une multitude de détails
étalés les uns à côté des autres (et c'est l'interprétation de De Quincey,

1 Essai sur les données immédiates, p. 76.
2 Id., p. 66, 69, 91-92, 98.
3 Compte rendu de la Genèse de l'idée de temps, de M. Guyau : Ecrits et

paroles, I, p. 81.



36 GEORGES POULET

de Beaufort, de Schubert, de Derepas et de bien d'autres). Mais dans
un cas comme dans l'autre, il s'agit d'une multiplicité distincte,
quantitative, toute différente de cette multiplicité qualitative, où
s'entre-pénètrent les états de conscience, et, tout au long de laquelle,
pour Bergson, passe de façon ininterrompue le courant de la vie
intérieure.

Faut-il donc dire que, pour Bergson, la vision panoramique des

mourants est le cas, en quelque sorte privilégié, de ceux qui, en

voyant jaillir dans leur esprit le souvenir de la totalité des événements

et des sentiments qui constituaient leur vie, en prennent
spontanément conscience sous la forme d'« une multiplicité de fusion
et de pénétration mutuelle » », synonyme de la pure durée

Si l'on se reportait tout de suite aux textes postérieurs de Bergson
sur la vision panoramique, et, en particulier, à la Perception du
changement, qui est de 1911, il n'y a pas à hésiter, il faudrait donner
à cette question une réponse affirmative. Mais nous n'en sommes pas
encore là. Nous en sommes à considérer le Bergson de 1896, le Bergson
de Matière et mémoire. Or ce premier Bergson semble beaucoup plus
hésitant que le Bergson ultérieur, le Bergson de 1911. Il parle assez

vaguement d'« une multitude infinie des détails », sans spécifier s'il
s'agit d'une multitude de pénétration ou d'une multitude de
juxtaposition. D'autre part, dans toute une série de textes postérieurs à

Matière et mémoire, mais antérieurs à La Perception du changement,
Bergson semble laisser entendre que, contrairement à ce qu'il écrivait
dans les Données immédiates, le désintéressement de l'action n'aboutit
pas à l'intuition d'une continuité mélodique, mais, au contraire, au
sentiment de la dispersion du détail.

Déjà ce thème, qui est celui de l'éparpillement, apparaît dans
Matière et mémoire. L'on se souvient de la figure du cône renversé,
par laquelle Bergson représente notre vie consciente. En la pointe
ou sommet se trouvent concentrés notre activité sensori-motrice,
notre attachement au présent et l'insertion de notre attention dans
le futur. En la base AB, au contraire, se situe la totalité de notre
passé. C'est elle qui se dévoile dans la vision des mourants. Or, dit
Bergson, « nous tendons à nous éparpiller en AB à mesure que nous
nous détachons davantage de notre état sensoriel et moteur pour
vivre de la vie du rêve » 2.

1 Essai sur les données immédiates, p. 124 ; cf. aussi Durée et simultanéité,
p. 55 : « multiplicité sans divisibilité et succession sans séparation ».

2 Matière et mémoire, p. 176-177. Plus tard, dans les Deux Sources (p. 230),
Bergson rappellera qu'il avait traité précédemment de « la possibilité de suivre
à la trace les dilatations successives de la mémoire, depuis le point où elle
se resserre... jusqu'au point extrême où elle étale tout entier l'indestructible
passé ». Et il ajoutera : « Nous disions métaphoriquement que nous allions
ainsi du sommet à la base du cône. »



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 37

Tout détachement du présent, tout glissement dans le rêve tend
à devenir un éparpillement de l'esprit. Ceci est confirmé par le passage
d'une lettre adressée à William James et qui est datée du 25 mars
1903 : « « L'unité du moi » dont parlent les philosophes m'apparaît
comme l'unité d'une pointe ou d'un sommet en lequel je me rétrécis...
Pour passer de cette pointe de la conscience ou de ce sommet à la base,
c'est-à-dire à un état où tous les souvenirs du passé seraient éparpillés
et distincts, je sens bien qu'il y aurait à passer de l'état normal de
concentration à un état de dispersion comme celui de certains rêves. »

Le rêve ne nous entraîne donc plus maintenant vers l'intuition
de la continuité de l'existence, il présente celle-ci dans la dissociation
et la dispersion des éléments qui la composent, de la même façon
que lorsque nous cessons d'écouter avec attention un poème, nous
devenons incapables de percevoir son unité indivise, les phrases,
puis les mots, puis les syllabes se détachent, chaque son revient à

son individualité ».

« Laissons-nous aller, écrit ailleurs Bergson. Au lieu d'agir rêvons.
Du même coup notre moi s'éparpille ; notre passé qui jusque-là se

ramassait sur lui-même dans l'impulsion indivisible qu'il nous
communiquait, se décompose en mille et mille souvenirs qui s'extériorisent
les uns par rapport aux autres. Ils renoncent à s'entre-pénétrer à

mesure qu'ils se figent davantage. Notre personnalité redescend
ainsi dans la direction de l'espace. » 2

Ce passé « décomposé en mille et mille souvenirs », n'est-ce pas,
après tout, celui qu'à la base de lui-même, le mourant voit se

déployer Ce que Bergson appelle « la multitude infinie des détails
de sa vie passée » est une multitude dont chaque unité, dit-il, se
manifeste en ce qu'elle a de particulier et même d'individuel. En
d'autres termes, chacune montre « par où elle diffère des autres et
non par où elle leur ressemble » 3. Si tel est le cas, la vision des
mourants est une entité dont les éléments ne peuvent se fondre les uns
dans les autres. Ils ne peuvent donc apparaître que distincts, séparés
et cependant alignés ensemble dans un espace où ils coexistent ;

réalisant ainsi tous les caractères de la multiplicité numérique.
Multiplicité numérique qui est le contraire même de l'élan indivisé
où les mêmes éléments, mais fondus ensemble, avaient constitué la
durée réelle et le vrai passé. De sorte que le rêveur ou le visionnaire
qui revoit sa vie la revoit non telle qu'il l'a vécue, mais dans une
infinité de fragments disséminés dans son champ de vision.

L'on comprend dès lors pourquoi tous ceux qui ont expérimenté
la vision de leur existence antérieure, l'ont décrite, cette existence,

» Cf. VEvolution créatrice, p. 228.
2 Id., p. 226.
3 Matière et mémoire, p. 169.



38 GEORGES POULET

non comme une durée, mais comme un panorama, une coextension,
une juxtaposition d'éléments, c'est-à-dire un espace. C'est qu'ils
voyaient réellement du temps transformé en espace.

Au lieu d'être, comme ils le supposaient, l'intuition d'une durée
supérieure et quasi divine, la vision panoramique ne serait donc rien
d'autre que la plus basse de toutes les formes du temps ; puisque
ce serait du temps spatialise, figé, du temps presque matérialisé :

« L'intuition de notre durée, dit Bergson... nous met en contact avec
toute une continuité de durées que nous devons essayer de suivre
soit vers le bas, soit vers le haut... Dans le premier cas [qui est celui
de la durée la plus impure], nous marchons à une durée de plus en
plus éparpillée... A la limite serait le pur homogène, la pure répétition
par laquelle nous définirions la matérialité. » »

Loin de nous conduire à l'intuition de la durée pure, ni même à
la saisie de notre continuité existentielle, la mémoire du rêveur et
du mourant aboutit à l'éparpillement de ce qu'elle restitue. Elle nous
rend notre passé ; mais elle nous le rend en mille morceaux ; comme
un collier de perles dont le donateur, au moment d'en faire le présent,
romprait le fil.

III

La plupart des textes qui viennent d'être cités, appartiennent
aux années 1889-1907, c'est-à-dire à la période qui se situe entre
la publication des Données immédiates et celle de l'Evolution créatrice.
Or, si nous avons bien compris ces textes, ils se disposent comme
d'eux-mêmes en deux groupes opposés : l'un dans lequel le détachement

de l'action aboutit à la conscience de la continuité mélodique
de l'existence, l'autre dans lequel le même détachement conduit à
l'inverse de cette continuité, c'est-à-dire à la juxtaposition d'éléments
discontinus sur un fond d'espace homogène.

Comment expliquer cette contradiction ; d'autant plus qu'il est
impossible de supposer qu'elle ait échappé à l'attention du philosophe,
puisque c'est lui, le premier, qui a distingué entre la continuité de
la vraie durée et l'alignement des états de conscience dans la fausse
durée, c'est-à-dire l'espace

On peut inférer qu'il s'agit là d'une difficulté inhérente au fond
même de la doctrine bergsonienne. Car, d'une part, cette doctrine
exige que pour atteindre à la connaissance profonde de sa vie mentale,
l'esprit relâche la tension qui d'ordinaire le confine dans le cercle
exigu de son action. Il n'y a pas d'autre chemin pour parvenir à la

1 Introduction à la métaphysique, La Pensée et le Mouvant, p. 237.



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 39

connaissance de soi. Mais d'autre part, ce relâchement, facteur de
cconnaissance est aussi destructeur de connaissanc3, puisque toute
pensée relâchée se mue aussitôt en une pensée éparpillée. L'esprit
détendu, désarmé, incapable d'embrasser tout ce qu'il découvre,
laisse échapper de toutes parts ce qui n'a de valeur que s'il est saisi
dans sa vivante unité.

De même, il est facile et presque inévitable d'interpréter la vision
panoramique de deux façons opposées : car ou bien le souvenir total
qui en remplit les cadres, est intuitivement saisi comme un écho
fidèle de la mélodie de l'existence, « phrase unique semée de virgules,
mais nulle part coupée par des points » » ; ou bien il se représente,
dans l'éparpillement de l'attention et la retombée de l'esprit, ainsi
qu'une « masse de détails » 2 alignés les uns à côté des autres, de façon
à former un équivalent spatial de la totalité fluide de l'existence.
Tantôt cette vision est un panorama mouvant ; tantôt une durée
figée. Ici, elle est une victoire de l'esprit, la saisie intuitive de l'esprit
par lui-même ; là, elle est un échec et un travestissement du réel.

Il semble qu'entre ces deux interprétations Bergson ait hésité,
penchant tantôt vers l'une et tantôt vers l'autre. Le texte de Matière
et mémoire reste ambigu, curieusement indéfini, comme si Bergson ne
se résolvait pas encore à faire un choix entre les deux solutions
possibles. Une étude chronologique du thème du désintéressement chez
le philosophe révélerait de la prudence, des réserves et comme une
oscillation de la pensée.

Oscillation qui entraîne l'esprit tantôt dans la direction d'une
réussite, et tantôt d'une défaite. Dans l'univers bergsonien il y a
des rêves réussis et des visions manquées ; il y a des souvenirs dont
le jaillissement retrouve le rythme et la force des perceptions anciennes

; et d'autres, dont le surgissement se divise, s'étale et se fige.
Mais à mesure que la pensée bergsonienne acquiert plus de maturité,
il semble qu'elle se rende plus nettement compte de la large proportion
de déchets que comprend la voie facile du rêve. A mesure que cette
pensée se précise, s'affermit et prend conscience de toutes ses
implications et conséquences, elle s'affirme de plus en plus comme une
doctrine d'action, et répudie plus explicitement tout signe de paresse
ou de facilité mentale. « Parce que nous appelions l'attention sur la
mobilité qui est au fond des choses, on a prétendu que nous encouragions

je ne sais quel relâchement de l'esprit. » 3 Marcel Raymond,
qui cite ce passage y distingue avec raison une pointe de mauvaise
humeur *. C'est que le philosophe, à mesure qu'il avance en âge, est

1 L'Energie spirituelle, p. 57.
2 Cf. Entretien de Jean de la Harpe avec Bergson, op. cit.
3 La Pensée et le Mouvant, p. 96.
4 Génies de France, p. 225.



40 GEORGES POULET

de moins en moins disposé à rien sacrifier du côté attentif et volontaire

de la pensée. Pourtant il y aurait quelque injustice de sa part
à renier l'autre côté, qui est précisément celui d'un certain relâchement

de l'esprit.
Entre ces deux côtés, enfin, est-ce qu'aucune conciliation n'est

possible Si, d'une part, pour échapper à l'éparpillement qui la
menace, toute pensée doit nécessairement rester tendue, et si, d'autre
part, pour échapper à la raideur et à la constriction, toute pensée
doit non moins nécessairement se détendre, n'est-il pas possible de
concevoir une pensée qui soit à la fois tendue et détendue, tendue
quant à son intention de maintenir sous le regard, sans fléchir,
l'ensemble de ce qu'elle pense, et détendue quant à l'objet habituel
de cette pensée, qui est l'action immédiate Une pensée qui relâche
ses liens avec le présent, sans relâcher cependant la force d'attention
avec laquelle elle pense ce qu'elle pense, une pensée qui, comme le
rêve, se détourne de la vie actuelle, mais qui, à la différence du rêve,
persiste dans son rôle attentif de pensée : voilà peut-être la solution,
puisqu'une telle pensée, se détendant sans s'éparpiller, accède au
sentiment de la continuité de la vie intérieure, sans que par la lâcheté
de l'esprit cette continuité soit métamorphosée en son contraire, la
juxtaposition du détail.

Or il est certain que c'est à une solution de ce genre que Bergson
s'est arrêté. Déjà en 1903, dans son Introduction à la Métaphysique,
il l'avait formulée en termes généraux. Le philosophe, y affirmait-il
en substance, n'est certes pas celui qui permet à sa pensée de se
relâcher. Il est néanmoins celui qui, en la détournant de tout but
pratique, en suspend la marche normale ; non pour la livrer à l'épan-
chement du rêve, mais pour « renverser le sens de l'opération par
laquelle il pense habituellement » ».

Mais c'est beaucoup plus tard, en 1911, dans sa conférence d'Oxford
sur la Perception du changement, que Bergson a appliqué de la façon
la plus précise cette théorie de la « conversion de l'attention » au
thème de la vision panoramique des mourants. Il faut lire ici dans
son entier le passage qui en traite. Il est absolument définitif, et,
cette fois, sans la moindre ambiguïté :

Une attention à la vie qui serait suffisamment puissante, et
suffisamment dégagée de tout intérêt pratique, embrasserait... dans un
présent indivisé l'histoire passée tout entière de la personne
consciente — non pas comme de l'instantané, non pas comme un ensemble
de parties simultanées, mais comme du continuellement présent qui
serait aussi du continuellement mouvant : telle, je le répète, la mélodie
qu'on perçoit indivisible, et qui constitue d'un bout à l'autre, si Ton
veut étendre le sens du mot, un perpétuel présent, quoique cette

1 Introduction à la Métaphysique, op. cit., p. 213-214.



BERGSON ET LA VISION PANORAMIQUE DES MOURANTS 4I

perpétuité n'ait rien de commun avec l'immutabilité, ni cette
indivisibilité avec l'instantanéité. Il s'agit d'un présent qui dure.

Ce n'est pas là une hypothèse. Il arrive, dans des cas exceptionnels,

que l'attention renonce tout à coup à l'intérêt qu'elle prenait
à la vie : aussitôt, comme par enchantement, le passé redevient
présent. Chez des personnes qui voient surgir devant elles, à l'improviste,
la menace d'une mort soudaine, chez l'alpiniste qui glisse au fond
d'un précipice, chez des noyés et des pendus, il semble qu'une conversion

brusque de l'attention puisse se produire — quelque chose comme
un changement d'orientation de la conscience...

Ici point de glissement dans le rêve ni de fléchissement de l'attention.

Celle-ci, renversée, invertie, prend possession d'un univers
mental qui ne s'éparpille plus. Totale, vivante, mouvante, composée
d'une multiplicité d'instants hétérogènes qui s'entre-pénètrent,
l'existence se découvre dans son élan indivisible. Et le visionnaire
bergsonien qui la contemple, ne contemple pas une coexistence
d'éléments figés. Au lieu d'accéder à l'éternité ou de tomber dans
la multiplicité numérique, il atteint ineffablement à l'intuition du
mouvement qui constitue sa vie intérieure.

Georges Poulet.


	Bergson et le thème de la vision panoramique des mourants

