Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 9 (1959)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

FriepricH HEILER : Die Religionen der Menschheit in Vergangenhest
und Gegenwart. Stuttgart, Reclam Verlag, 1959, 1063 p.

Ce livre important est 1’ceuvre collective d'une équipe de savants de Marburg
groupés autour du professeur F. Heiler. Ce dernier a écrit la plus grande partie
de 'ouvrage et réparti certains chapitres a ses collaborateurs selon leurs diverses
spécialités. Cette étude bénéficie donc d’'une somme de connaissances qui
dépasse ce que peut embrasser un seul savant. Bien que chaque contribution
ait son style propre, 1'ouvrage posséde une réelle unité, tant par la méthode
employée que par l'esprit qui I'anime. — La religion de I’homme préhistorique,
celle des « primitifs » contemporains et celle des civilisations américaines pré-
colombiennes sont traitées de fagon si rapide que l'on est dégu. Mais c’est
apparemment que l'on réservait toute la place possible aux « grandes religions »
qui se partagent aujourd’hui l'humanité civilisée. Fait rare et intéressant,
cette histoire des religions traite également du christianisme. — L’ceuvre du
professeur Heiler et de ses collaborateurs veut soutenir une thése précise : il
n'y a au fond qu'une religion qui réunit toute 'humanité autour de l'unique
divin. Chacune des grandes religions est énergiquement traitée afin de mettre
en évidence cette vérité fondamentale, et méme, nous semble-t-il, avec un soin
tout particulier de dépayser le moins possible un lecteur de culture chrétienne.
On passe un peu comme chat sur braise par-dessus maintes réalités moins
facilement assimilables. En contre partie, judaisme et christianisme sont pré-
sentés volontairement sous l'angle de ce qu'ils se sont incorporé des religions
étrangéres et le lecteur a du mal a relever ce que ces deux religions ont tout
de méme d’original. — Ces remarques faites, disons encore la somme immense
de renseignements que cet ouvrage nous apporte, le trés bel effort de sympathie
dans lequel la plupart des religions non bibliques sont présentées, 'intérét des
illustrations, d'une bibliographie assez abondante et l'utilité d’un index trés
bien fait. PiERRE GANDER.

GERHARD VON RAD: Gesammelte Studien zum Alten Testament.
Miinchen, Chr. Kaiser, 1958, 312 p. Theologische Biicherei, 8.

Réédition de quinze ouvrages de l'auteur — dont le fameux « Das form-
geschichtliche Problem des Hexateuch » (1938) —, tous des chefs-d’ceuvre de
la « formgeschichtliche Methode ». Qu’il analyse la structure du Pentateuque
ou de n'importe quel texte vétérotestamentaire, qu’il s’efforce de distinguer
entre deux conceptions apparemment identiques mais en réalité presque
incompatibles (par exemple la notion de la « terre promise » et de « I'héritage
de YHWH », ou celles de la tente sacrée et de I'arche), qu’il étudie des mani-
festations de la foi ou des rites d’Israél, I'auteur en détaille d’abord les éléments
constitutifs et cherche ensuite a les comprendre dans leur origine et dans leur
aboutissement. Cette méthode infiniment fructueuse et parfois fatalement
dangereuse est encore assez mal connue des savants de langue frangaise. Voici
un livre qui nous la présente in actu. CarL A. KELLER.



BIBLIOGRAPHIE 379

Prus PArRcH : Apprenons a lire la Bible. Adapté de l'allemand par
Marc Zemb. Bruges, Desclée De Brouwer, 1956, 188 p. Collection
« Présence chrétienne. »

Bien antérieurement au renouveau biblique du catholicisme frangais, le
P. Pius Parch fondait en Autriche les premiers cercles d’étude biblique. A
I'intention des prétres et des militants d’Action catholique, il résume ici trente
ans d’efforts et d’expériences. La méthode de travail proposée est celle qui est
maintenant en usage partout. Les données critiques datent. En parcourant ce
petit livre qui respire l’amour de la Bible, on n’apprend rien de trés nouveau,
mais on mesure le chemin parcouru. FraNGols GRANDCHAMP.

Jou~N BriGHT : Le Royaume de Diew. La conception biblique et sa
signi fication pour I'Eglise. Paris, Société centrale d’évangélisation,

1959, 209 p.

Par cette étude, I'auteur cherche a susciter dans les Eglises un nouvel
intérét pour la lecture de la Bible, en en montrant 1'unité ; il la découvre dans
le théme unique du salut saisi par l'espérance du Royaume & venir. Il s’attache
a suivre a travers la Bible, de Moise jusqu’au premier siécle de 1’ére chrétienne,
le concept de Royaume de Dieu, I'idée ayant existé avant le terme méme.
Il en résulte une histoire d’Israél prise sous un angle inédit et ou l'intérét
est constamment tenu en éveil. Relevons qu’a travers tout son livre l'auteur
se préoccupe sans cesse de l'intérét de la communauté, et le meilleur résultat
qu’'il pourrait souhaiter serait « d’amener tel ou tel a entendre a travers la
Bible I'appel & entrer dans le Royaume ». JACQUELINE ALLEMAND.

R. MARTIN-ACHARD : Israél et les nations — La perspective mission-
naire de I’ Ancien Testament. Neuchitel, Delachaux et Niestlé,
10959, 77 p. Cahiers théologiques, 42.

L’auteur expose «l'idée fondamentale de I'’Ancien Testament sur le réle
qu’Israél doit jouer vis-a-vis des nations » (p. 12). « La mission d’Israél a 1'égard
des nations consiste-t-elle a les évangéliser ? » (p. 69). Moyennant l’analyse
du message de Deutéro-Esaie et d’un certain nombre d’autres textes vétéro-
testamentaires (Gen. 12: 3; Ex. 19: 6; Malachie 1: 11; Es. 19: 2Iss.;
Jonas 4: 11; Ps. 117: 1s.; Es. 2: 2ss.), il arrive & une réponse négative.
Israél n’a pas pour tiche d’évangéliser les nations, mais ¢ d'étre le peuple élu »
(p. 66, 69), c’est-a-dire d’étre l’endroit ou, a la fin des temps, Yahvé agira
pour se révéler a toute 'humanité. « A la fin des temps, griace a l'intervention
divine, les paiens se tourneront vers Yahvé» (p. 71). C'est ce qui distingue les
responsabilités d'Isragl et de I’Eglise. Israél, par son existence méme, témoigne
des promesses de Dieu, alors que I’Eglise, vivant de I'événement pascal, com-
munique aux nations la bonne nouvelle que les promesses sont accomplies. —
Conclusion solidement étayée, utile, digne de considération. Cependant, les
hautes qualités mémes de cette enquéte, sa sobriété, sa probité scientifique,
nous invitent & entamer avec son auteur un dialogue, a poser des questions.
« Le message de I’Ancien Testament n’est pas missionnaire au sens ordinaire
de ce mot» (p. 30). Soit. Mais qu’est-ce que la mission ? Est-elle autre chose
que le simple témoignage, par l'existence d’'un peuple élu, que Dieu ne cesse
d’intervenir dans l'histoire de I’humanité ? A-t-elle jamais existé autrement
qu’en simple aspect de la présence du peuple de Dieu ? autrement qu’en



380 BIBLIOGRAPHIE

expansion de ce peuple a travers I'histoire et a travers le monde ? La mission
des derniers siécles n’a-t-elle pas accompagné 1’expansion politique des peuples
« chrétiens » ? L’ordre du Ressuscité de « faire de toutes les nations des disciples »
(Mat. 28 : 1g9) change-t-il la situation de I'Eglise par rapport a celle du peuple
d’Israél ? Chaque missionnaire sait qu’il n’est pas dans le pouvoir de I'Eglise
d’exécuter cet ordre. Comme Israél, I'envoyé de Jésus-Christ ne peut que témoi-
gner de ce que Dieu a fait et va encore faire. Et étre stir dans sa foi qu'un jour
toutes les nations viendront vers leur Seigneur. — Aussi me semble-t-il que
l'auteur a sous-estimé le caractére éminemment missionnaire de I'histoire du
peuple d’Israél lui-méme. Il serait facile de montrer que le probléme de son
existence parmi les nations a de tous temps trouvé des solutions strictement
« missionnaires » ; en effet, c’est toujours la volonté de soumettre les nations
au Dieu d’Israél qui s’affirme entre autres dans la lutte avec la religion cana-
néenne, dans le triomphe sur la religion babylonienne (Deutéro-Esaie), et dans
l'intégration totale de I'histoire de I'humanité dans celle du peuple élu, chez
Daniel. Les peuples sont toujours obligés soit en fait, soit en théorie, d'accepter
I'autorité du Dieu vivant, ce qui est précisément le but du témoignage mis-
sionnaire. Certes, Israél n'a regu aucun ordre formel d’évangéliser le monde
et d’absorber les nations dans son sein — le travail de M. Martin-Achard 1'a
bien mis en lumiére. Mais son histoire est tout de méme jalonnée de véritables
victoires missionnaires. L'Eglise ne fait que prolonger, sous des formes variées,
la suite merveilleuse de ces conquétes de la foi. Cette perspective-la, la pers-
pective de I'histoire du salut qui a commencé par la vocation d’Abraham et
aboutira au Royaume de Dieu — perspective qui malgré l'avénement du
Seigneur représente une ligne ininterrompue — M. Martin-Achard ne s’est
pas proposé de l'étudier. Sans vouloir minimiser la valeur incontestable de
son travail, et tout en le remerciant sincérement de son effort, on aimerait
que l'histoire de la mission d’'Israél soit bientdt écrite.  CArRL A. KELLER.

Verkiindigung des Kommenden. Predigten alttestamentlicher Texte.
Herausgegeben von Craus WESTERMANN. Miinchen, Chr. Kaiser
Verlag, 1958, 189 p.

L’un des objectifs les plus attachants de la recherche scientifique allemande
contemporaine dans le domaine de I'A. T. est d’aboutir a un renouveau de la
prédication. Déja le Neukirchener Verlag a édité les Alitestamentliche Predigten,
dont la troisiéme série (1958) est consacrée aux Psaumes, et des prédications
d’A. T. paraissent réguliecrement dans Evangelische Theologie. Les collabora-
teurs du Biblischer Kommentar manifestent la méme préoccupation en menant
I’étude exégétique des textes jusqu’a leur pointe théologique (Ziel) destinée
4 mettre les résultats de I'exégeése au service de la prédication. — M. Claus
Westermann apporte ici une contribution importante a cet effort en présentant
vingt-deux prédications sur des textes d’A. T., ou des noms peu connus voisinent
avec d’autres qui se sont déja illustrés dans le labeur théologique : MM. K.
Elliger, H. Gollwitzer, K. Barth, D. Bonhoeffer, H. W. Wolff, W. Zimmerlj,
G. Quell, J. J. Stamm, etc. Le but de cette anthologie n’est pas de fournir une
recette uniforme, mais de faire apparaitre les problémes communs auxquels
doit faire face le prédicateur chrétien de I’A. T. et les possibilités diverses qui
sont aujourd’hui devant lui. Aprés une bréve introduction générale, 'auteur
présente quelques remarques méthodologiques sur la prédication des textes
de genre historique, prophétique et sapiential. En conclusion de chaque groupe,
il releve avec discrétion la maniére dont les prédicateurs s’y sont pris pour



BIBLIOGRAPHIE 381

faire retentir le message du texte aux oreilles de I'Eglise d’aujourd’hui. Parti-
culiérement suggestive est la confrontation de deux prédications sur une méme
péricope, celles de G. Gloege et d’Ed. Haller sur le combat de Jacob au gué
de Jabbok (Gen. 32 : 22-32), ou de J. J. Stamm et de C. Westermann lui-méme
sur la vocation d’Esaie (Es. 6). On remarquera aussi comment chaque prédi-
cateur laisse le message vétérotestamentaire déboucher a sa fagon sur ’évangile
de Jésus-Christ, jamais par simple opposition, mais toujours par convergence,
dans une sorte d’aggravation radicale de son contenu théologique. — «La
prédication de textes vétérotestamentaires est toujours une audace. Je sais
de nombreux pasteurs qui redoutent de précher un texte de I'A. T. simplement
parce qu’ils craignent de dire quelque chose de faux, d’incorrect sur le plan
dogmatique. Et pourtant je pense que cette audace nous est justement néces-
saire aujourd’hui» (p. 11). Nul doute que ce recueil contribuera a redonner
cette audace a plusieurs. SAMUEL AMSLER.

WALTER THIELE : Wortschatzuntersuchungen zu den lateinischen Texten
der Johannesbriefe. Fribourg-en-Brisgau, Herder, 1958, 48 p.

Cette étude, conduite avec une méthode rigoureuse et prudente, constitue le
deuxiéme fascicule de la série Aus der Geschichte dev lateinischen Bibel, liée a
la publication de la Vetus Latina, Die Reste der altlateinischen Bibel, entreprise
par les moines bénédictins de I’abbaye de Beuron. Elle est destinée a préparer
I’édition des trois épitres de saint Jean et met en relief la complexité des pro-
blémes qui doivent étre résolus pour chaque livre de la Bible avant que puisse
étre envisagée la constitution du texte. Parmi les résultats de cette recherche,
nous voudrions relever, & titre d’exemples, les points suivants: 1° Les plus
anciennes versions latines des épitres de Jean, qui nous sont révélées par les
citations qu’en font Cyprien et Ps.-Cyprien, attestent un vocabulaire ¢ africain »
que commencent a concurrencer des éléments «européens» tendance qui
s’accentuera par la suite dans les versions « africaines ». D'une maniére générale,
les versions préhiéronymiennes tendent a s’interpénétrer, ce qui n’a rien que
de treés naturel en soi. 2° Chez Augustin se manifeste une évolution. Alors que,
dans ses ceuvres antérieures a l'an 400, dyamn, par exemple, est toujours rendu
par dilectio, c’est caritas qui 'emporte dans la suite. D'autre part, il lui arrive
de modifier la version « européenne » dont il se sert, en se référant au texte grec.
3° Contrairement a l'opinion courante, certains indices, fort peu nombreux a
la vérité, mais significatifs, font penser que le texte des épitres de Jean donné
par la Vulgate n’a pas été révisé par Jérome. ANDRE LABHARDT.

ETIENNE TRrROCME : Le Livre des Actes et I'Histoirre. Paris, Presses
Universitaires de France, 1957, 236 p.

Les études sur le livre des Actes des apdtres ont soulevé tant de problémes
divers que rares sont ceux qui ont osé en donner une vue synthétique. En 1950,
J. Dupont avait ouvert la voie ; en 1951 avaient été rééditées les célebres études
de Dibelius ; en 1954, 1955 et 1956 paraissaient respectivement les ouvrages de
Cadbury, Conzelmann et le grand commentaire de Haenchen. Il appartenait
a M. Etienne Trocmé, de 1'Université de Strasbourg, de reprendre toute la
question & la base et d’apporter non seulement beaucoup de clarté francaise
dans une discussion qui en manquait, mais des conclusions aussi nuancées que
convaincantes, — L’auteur a bien vu qu’il fallait rechercher, avant tout, le
dessein de l'auteur des Actes. « Du résultat atteint sur ce point, dépend toute



382 BIBLIOGRAPHIE

I'interprétation de l'ouvrage » (p. 18). Aprés avoir établi 'unité du troisiéme
évangile et des Actes, sortis des mains de leur auteur sous la forme d'un seul
ouvrage, M. Trocmé nous présente cette ceuvre a deux volets comme formant,
dans son ensemble, un Evangile, c'est-a-dire un ouvrage destiné a réinterpréter
pour I'Eglise les grandes ceuvres de Dieu depuis les jours déja lointains de
Jean-Baptiste jusqu’a ceux de 'arrivée de Paul & Rome. L’auteur de Luc-Actes
« croit que Dieu a mené a bien son dessein dans un temps dont sa génération a
encore vu la fin. Avec la prédication sans obstacle de Paul a Rome, s’est ouvert
un age nouveau, celui de I'Eglise, séparé de 1'dge d’Israél par le temps des
miracles groupé autour du ministére de Jésus» (p. 48). On voit que l'auteur
étend aux Actes la thése de Conzelmann : la pensée de Luc-Actes est caracté-
risée par un « recul de I'eschatologie ». L’évangéliste ne raconte plus les derniers
événements ; il situe son récit « au centre de 1'Histoire ». En plus, l'intention
des Actes est de montrer que «1’époque de l'apostolat est terminée et I'ére de
Paul ouverte » et de « réduire le plus possible la dépendance de Paul a I'égard
de Jérusalem depuis le moment ou celle-ci était passée sous le contrdle de
Jacques » (p. 61). Situé ainsi vers les années 8o a 85, dans une des Eglises fon-
dées par Paul sur le pourtour de la mer Egée, I'ensemble Luc-Actes reprend
une verdeur incomparable. — Mais que faut-il en conclure quant a sa valeur
documentaire ? Ici encore, en se refusant & des conclusions générales, en ana-
lysant point par point le récit lui-méme, en examinant surtout la fagon dont
Luc a traité ses sources, & commencer par l’évangile de Marc, 'auteur a choisi
la voie difficile mais stire. D’une part, dans I’Evangile, Luc « réduit & un mini-
mum les corrections qu’il se permet » (p. 120) ; d’autre part, dans les Actes,
il remanie a tel point ses sources ¢ qu’il est vain de vouloir remonter du texte
des Actes & celui de ses sources » (p. 121). A la base des chapitres 16 a 28, on
reconnait un «diaire », ou journal succinct de voyage d'un collaborateur de Paul
(hypothése de Dibelius) ; cela expliquerait les fameux « passages en nous », qui
contiennent tant de détails pris sur le vif ; Luc en aurait refondu le texte vers
les années 8o ; Luc ne fut d’ailleurs qu’« un compagnon assez tardif et épiso-
dique de Paul» (p. 143). On ne saurait lui reconnaitre une compréhension trés
profonde de l'ceuvre et de la pensée de son maitre ; les Actes ne sont pas un
écrit « paulinien ». De méme pour les discours de Pierre, Paul et Etienne qui
jalonnent la narration ; ils ne sont ni de simples créations de Luc, ni des relevés
sténographiques. Aprés Dodd, 'auteur y reconnait un schéma extrémement
archaique de la premiére prédication chrétienne, schéma que I'on retrouve dans
les épitres et dans les évangiles. On peut y voir « des résumés donnant au moins
les grandes lignes de ce qui a été effectivement dit dans les diverses occasions »
(p. 209). — M. Trocmé a voulu « montrer quelles richesses le critique prudent
et éclairé peut déceler dans les Actes» (p. 214). Nous pensons qu’il a atteint
son but et désirons I'en féliciter. L'heure a sonné pour la parution, en frangais,
d’un grand commentaire scientifique des Actes, qui prendra la succession, dans
une orientation bien différente, de l'inoubliable ouvrage de Loisy (1920).
PIERRE BONNARD.

Bo REICKE : Glaube und Leben der Urgemeinde. Bemerkungen zu
Apg. 1-7. Zirich, Zwingli Verlag, 1957, 179 p. Abhandlungen
zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 32.

Une étude des sept premiers chapitres des Actes des apdtres pose d’une
manieére aigué le probléme de leur crédibilité. C'est a leur propos, en effet,
que le scepticisme historique s’est exprimé avec le plus de netteté, soit dans



BIBLIOGRAPHIE 383

le volumineux commentaire de E. Haenchen (1956), soit dans l'ouvrage
d’Et. Trocmé sur « Le Livre des Actes et 1I'Histoire » (1957). Les excellentes
notes exégétiques, historiques et théologiques dont Bo Reicke accompagne
le texte des sept premiers chapitres des Actes, montrent que ce scepticisme
est loin d’'étre toujours justifié. La matiére de ces chapitres a été fournie a
Luc, 'auteur présumé des Actes, par des traditions souvent valables, qui lui
ont permis de caractériser, sinon en détail du moins a grands traits, «la foi
et la vie de I'Eglise primitive » de Jérusalem. C’est dire l'intérét du livre que
nous présentons ici. On regrettera cependant que le professeur de Bale rejette
trop rapidement I’hypotheése selon laquelle les versets 1-5 du chapitre premier
sont un prologue ajouté & la partie de I'ccuvre de Luc qui est devenue le livre
des Actes, quand elle a été détachée du troisitme évangile avec lequel elle
formait primitivement un seul ouvrage. Cette hypotheése n’est pas aussi « compli-
quée » que le dit Bo Reicke et elle a I'avantage non seulement de rendre compte
de certaines difficultés exégétiques de 1 : 1-5, mais aussi de nous aider & mieux
comprendre 1'ceuvre de Luc dans son unité. CHARLEsS MASSoON.

CHARLES BRUTSCH : La Bonne Nouvelle de la fin du monde. Neuchitel,
Delachaux et Niestlé, 1959, 111 p.

L’ouvrage que nous signalons est un ouvrage de vulgarisation, mais de
bonne vulgarisation, car il repose sur une étude sérieuse du sujet et témoigne
de lectures étendues. L’auteur, qui a publié récemment un excellent commen-
taire de 1’Apocalypse, sait se mettre a la portée de tous et use de I'image avec
une virtuosité dont on n’avait plus eu d’exemple chez les théologiens depuis
Wilfred Monod. Le titre piquant qu’il a donné a son petit livre en exprime
bien l'esprit. A la différence de beaucoup de publications de ce genre, il ne nous
laisse pas devant une vision catastrophique de I'histoire, mais exprime la con-
viction que « le monde ne saurait échapper a la fidélité de Dieu », le Créateur et
le Rédempteur. Ch. Briitsch a le souci de ne rien laisser perdre de I’enseignement
biblique sur la fin du monde, méme si sur bien des points il faut renoncer a
des précisions qui ne paraissent nécessaires qu’a une vaine curiosité.

CHARLES MASSON.

C. H. Dopp : La Bible, aujourd’hui. Tournai et Paris, Casterman,
Editions de Maredsous, 1957, 17T p. Traduction de Francis
Ledoux.

De tous les livres de haute vulgarisation dus au professeur Dodd, celui-ci
est sans doute le plus connu et le plus important. Dans un style imagé et précis,
d’ott 'humour anglo-saxon n’est pas absent, 'auteur expose une conception
globale de la révélation biblique congue comme I'histoire de la communauté,
israélite puis chrétienne primitive, par laquelle et dans laquelle Dieu agit pour
le salut de 'humanité. La Bible « nous plonge dans le courant de I'histoire, en
un endroit particuliérement significatif » (p. 21). En méthode théologique, ce
caractére historique du récit biblique, olt le mythe et la légende ne manquent
pas, appelle une analyse critique sans réticences. L’auteur montre avec force
que la méthode historique peut seule restituer aux Ecritures ce caractére de
récit vivant que méconnaissent le dogmatisme doctrinal comme l'individua-
lisme psychologique. En effet, la méthode critique met le doigt sur les étran-
getés et incongruités des annales bibliques qui y ont leur place bien marquée
«car elles correspondent aux complexités réelles de l'expérience humaine en



384 BIBLIOGRAPHIE

ce monde » (p. 22). Or la Bible entend, avant tout, témoigner d'une activité
patiente et souveraine de Dieu au sein méme de ces incongruités. — Mais la
Bible est aussi le livre de I’Eglise chrétienne. C’est le grand mérite du professeur
de Cambridge d’avoir souligné ce point autant que le premier. En elle-méme,
privée de I'interprétation globale que lui imprime la foi traditionnelle de I’'Eglise,
la Bible risque de perdre toute signification. « En mettant la Bible a la disposi-
tion des ignorants, les réformateurs firent un pas fatal » (p. 29). Non que I'Eglise,
de fagon autoritaire, doive trancher les questions de critique biblique. Par la
limpidité biblique de sa liturgie comme par sa prédication, elle doit plutdt
proposer avec insistance le « schéma traditionnel » qui, seul, fait de la Bible
le livre de la révélation de Dieu en Jésus-Christ. « On ne devrait, par conséquent,
séparer en aucune maniére 1’étude historique de I'étude religieuse de la Bible »
(p. 151). — Fort de ces saines présuppositions, l'auteur analyse la pensée de
I’Ancien puis du Nouveau Testament. L’expression classique de cette pensée
se trouve dans le message des grands prophétes d’'Israél. Elle est attestation,
dans un méme événement historique, du jugement et de la grice recréatrice
de Dieu. Dans les récits plus concis du Nouveau Testament, trois éléments
complémentaires apparaissent constamment : la proclamation de 1'« accomplis-
sement » de I'ccuvre réconciliatrice de Dieu en Jésus-Christ, puis le « récit » de
cet accomplissement (les évangiles et de bréves notices narratives dans les
Actes et les Epitres) et enfin les « conséquences» concrétes pour la vie de
I'homme : repentance et vie nouvelle. L'auteur montre en conclusion « qu'il y
a 13 une histoire dans laquelle nous pouvons incorporer notre vie et, ce faisant,
trouver le sens de nos propres existences » (p. 162). — Ce livre admirable, dont
les éditions anglaises ne se comptent plus, a été publié par une grande maison
catholique (non sans quelques adoucissements dans la traduction, peut-étre
involontaires). On s’en réjouira comme d’un signe d’une renaissance biblique
qui bouscule aujourd’hui les barrie¢res confessionnelles les mieux établies, méme
si cela comporte quelques désagréments pour ceux qui en ont pris la respon-
sabilité. PiERRE BONNARD.

Euvres de saint Augustin : La Cité de Dien, Livres I-V et Livres VI-X.
Introduction générale et notes par G. Barpy. Traduction fran-
caise de G. ComBEs. Bruges, Desclée De Brouwer, 1959, 2 vol.
de 869 p. et 672 p. Bibliothéque augustinienne, cinquiéme série,
33, 34-

Les éditeurs de la Bibliothéque augustinienne nous avaient donné récem-
ment une remarquable traduction du De Trinitate ; poursuivant leur effort
pour mettre a la disposition du public cultivé et des théologiens les grandes
ceuvres de 1'évéque d’Hippone, ils nous offrent les dix premiers livres du De
Civitate Dei. Souhaitons que les trois volumes prévus sortent de presse dans
un délai rapproché. En 1941, aux Editions Garnier, P. de Labriolle présentait
le texte et la traduction des cinq premiers livres de La Cité de Dien ; la mort
vint interrompre son entreprise. En 1946, M. J. Perret, en utilisant les maté-
riaux laissés par l'illustre historien, publiait aux mémes éditions les livres VI
a X. Dans la présente édition, M. I'al b2 Combés présente une traduction moins
littéraire que celle de Labriolle, mais moins littérale que celle de M. Perret.
Il suit, comme ses prédécesseurs, le texte de la collection Teubner, édité par
Dombart, revue par Kalb. Le texte est précédé des fragments des Retracta-
tiones, s’y rapportant, et de 'Epistola ad Firmum, si importante pour com-



BIBLIOGRAPHIE 385

prendre les intentions de saint Augustin. — La lecture de cette ceuvre pas-
sionnante est facilitée d’une part par la remarquable introduction générale et
les introductions partielles consacrées aux Livres I & V et aux Livres VI a X,
et d’autre part par les notes rapides aux bas des pages et surtout par les notes
complémentaires, riches en substance doctrinale et historique, en indications
bibliographiques et en références & l'ccuvre de saint Augustin. Introductions
et notes sont dues a G. Bardy, ce qui est une garantie de leur bienfacture et de
leur valeur. — Dans son introduction générale, Bardy montre que si le sac de
Rome par Alaric (410) fut le choc qui déclencha chez saint Augustin la ferme
volonté de se mettre aussitot a la rédaction de son gros ceuvre, I'idée de 'ouvrage
se trouve dans les ceuvres antérieures du saint. Dés le temps de sa prétrise,
il désirait raconter l'histoire merveilleuse de la Cité de Dieu. On a souvent
jugé, a tort d’ailleurs, les dix premiers Livres de La Cité de Diew comme une
sorte de préambule relié laichement aux derniers livres. Bardy souligne I'impor-
tance de ces premiers livres : saint Augustin, avant de décrire les corflits entre
les deux cités, déblaie le terrain de ces survivances du paganisme religieux
et philosophique qui ont la vie dure. — La différence entre les sources paiennes
d’Augustin (Platon, Plotin, Marc-Aur¢le, Cicéron) et la conception originale
du Docteur de la charité, vient de ce que ce dernier envisage le sort des deux
cités 4 la lumiére de I’amour : aimer Dieu, c’est édifier sa Cité, aimer soi-méme,
c’est édifier la cité du monde dans le désordre et la guerre. Nul trace de mani-
chéisme dans cette description, mais une critique de tout dualisme ontologique,
au nom de I’Ecriture qui est la source principale d’Augustin. Ici se noue et se
résout le probléme du temps et de I'éternité, du devenir et de l'étre. —
Dans !'Introduction aux Livres VI a X, non seulement le théologien,
mais le philosophe trouvera un vif intérét a lire les précisions apportées par
Bardy a la notion de platonisme chrétien, qui caractérise la doctrine philo-
sophique augustinienne (cf. I'excellente note due au P. Thonnard, p. 595 ss.).
Il y a dans cette critique de la théologie naturelle, qui suit celle de la théologie
fabulatrice et la théologie civile, une actualité qui fait de la Cité de Dieu un
livre de notre temps et pour notre temps. GABRIEL WIDMER.

CHARLES ALMERAS : Saint Paul de la Croix. Préface de Daniel-Rops.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1957, 256 p.

Cette biographie de Paul Danei, le fondateur des Passionistes, fait revivre
un saint peu connu de l'Italie du XVIIIe siécle. Ermite et visionnaire puis
prédicateur populaire, cet ascéte tourmenté et sentimental apparait plus médié-
val que moderne. En butte a I'hostilité constante des ordres existants, il obtint
par de longues démarches I'approbation du pape pour sa Congrégation. Quel fut
le ressort secret de sa spiritualité ? La soumission a la volonté divine, répond
son biographe, dans I'union aux souffrances du Christ. Mais cette étrange figure
d’'un contemporain de Voltaire laisse pourtant le lecteur perplexe.

Frangors GRANDCHAMP.

ARTURO DEREGIBUS: La filosofia religiosa di Alessandro Vinet.
Torino, Gheroni, 1956, 204 p. Biblioteca filosofica e pedagogica de
I1 Saggiatore, vol. 3,

Peut-on parler d’une philosophie de Vinet ? Avec son humilité fonciére,
Vinet, qui ne se faisait pas d’illusions sur les lacunes de ses connaissances et se
traitait d’« aventurier en théologie », aurait certainement répondu non. Mais



386 BIBLIOGRAPHIE

si la question est, de I'aveu méme d’Arturo Deregibus, difficile a résoudre,
l'auteur italien, aprés une étude loyale et approfondie, conclut par l'affirmative.
La terminologie de Vinet laisse a désirer, ses jugements sont souvent hatifs, il
lui arrive de se contredire, mais sa pensée est assez riche et assez cohérente
pour qu'on puisse y discerner les linéaments d’une philosophie. Sans cesse
Vinet aborde des sujets philosophiques: la gnoséologie, en particulier, le préoc-
cupe ; les notions d’évidence, de certitude, de recherche de la vérité sont des
données essentielles de sa pensée. Pour lui la vérité n’est pas abstraite mais
vivante, le sujet et l'individualité ont une valeur absolue. Le besoin d’unité et
de synthése domine toute son ceuvre. — Deregibus note, on pouvait s’y attendre,
I'influence de Pascal sur Vinet. Avec beaucoup de nuances, il indique aussi celle
de Rousseau. Il insiste, plus que Philippe Bridel ne I'a fait, sur ce que Vinet a
assimilé de la philosophie de Kant et de l'idéalisme allemand. En passant,
remarquons les réflexions intéressantes sur Vinet et la culture italienne. —
Basée sur une connaissance solide et impartiale de Vinet — la bibliographie est
excellente — cette étude est une contribution originale aux travaux consacrés
au penseur lausannois et mérite d’étre connue dans notre pays.

Lypia voN Auw.

ANDREAS LINDT : Leonhard Ragaz. Eine Studie zur Geschichte und
Theologie des religidsen Sozialismus. Zollikon, Evangelischer

Verlag, 1957, 283 p.

MARKUS MATTMULLER : Leonhard Ragaz und der veligidse Sozialismus.
Eine Biographie. Band I. Zollikon, Evangelischer Verlag, 1957,

248 p.

Deux ouvrages consacrés a Ragaz parus a Zurich en une méme année!
Voila qui réjouira ceux qui se sont refusés a admettre que lirruption de la
théologie dialectique efit réduit & néant les résultats obtenus, non sans peine,
par l'effort du socialisme chrétien. — M. Lindt a tenu une gageure : retracer
en moins de trois cents pages la vie riche et tourmentée du pasteur prophéte
et exposer l'essentiel de sa pensée théoslogique. On lit avec un vif intérét les
chapitres intitulés : Dieu dans I'histoire, le Royaume, Jésus-Christ, le probléme
de I'Eglise, ainsi qu'un apergu de I'histoire du socialisme religieux. Quelques
pages, sorte de conclusion, dégagent la signification de ’ceuvre de Ragaz pour
la pensée protestante. — La belle biographie due a la plume de M. Mattmiiller
comprendra deux volumes, dont nous n’avons encore que le premier. 11 s'ouvre
par une courte introduction, émouvante, de Mme¢ Clara Ragaz, décédée il y
a un peu plus d'un an. Elle y disait sa joie de constater que, loin d’étre oubliée,
I'ceuvre de son mari attire aujourd’hui I'attention de nombreux jeunes hommes
qui n’ont pas pu le connaitre personnellement, mais qui, poussés par une
conviction intérieure, sont préts a reprendre le flambeau. — On demeure
confondu de la masse de documents tirés de 'oubli par le patient labeur de
M. Mattmiiller : lettres, manuscrits, préparations de cours. Il n’est pas exagéré
d’affirmer que quiconque voudra désormais parler équitablement de Ragaz
devra se reporter a cet ouvrage. — Nul doute que le tome II soit de méme

qualité. EpmonDp GRIN.



BIBLIOGRAPHIE 387

P. ARMINJON : Le mouvement cccuménique. E[forts faits pour réaliser
Punion ou le rapprochement des Eglises chréliennes. Paris, Lethiel-

leux, 1955, 93 p.

Ce petit livre a son utilité parmi ceux qui se sont fixé pour tiche de faire
connaitre l'cccuménisme au public de langue frangaise. L’auteur s’est proposé
d’en décrire et apprécier les résultats « avec une objectivité et une impartialité
aussi compléte que possible ». Il tient promesse et renseigne avec exactitude
sur les positions occupées par les diverses parties de la chrétienté, ainsi que
sur les organisations nées des différentes poussées cecuméniques. Sa tournure
d’esprit plus juridique que théologique a pourtant linconvénient que 1'on
reste avec lui dans une position d’observateur ; est-ce étre pleinement « objectif »
que de demeurer a ce point a I'extérieur de 'objet étudié, surtout quand cet
objet est un mouvement ? Louis Rumpr.

OscArR CULLMANN : Catholiques et protestants. Un projet de solidarité
chrétienne. Neuchdatel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1958, 70 p.

L’auteur a repris et développé une conférence prononcée d’abord a Zurich
en 1957. On sait qu'il y propose l'institution d'une collecte réciproque annuelle,
entre protestants et catholiques, a l'occasion de la Semaine de priére pour
I'unité chrétienne. Destinée de part et d’autre & quelque ceuvre charitable,
cette collecte devrait étre organisée, localement, par une commission mixte
ad hoc ; elle I'est déja dans plusieurs localités. — Plutdt que de discuter ici
de T'utilité d'une telle proposition, nous désirons revenir sur quelques points
soulevés par M. Cullmann dans les deux premiéres parties de son étude consa-
crées respectivement a l’enseignement du Nouveau Testament sur l'unité de
IEglise et au fait que «I'union de I'’Eglise romaine et des Eglises protestantes
dans une méme Eglise n’est pas possible & vues humaines » (p. 10). — Sur
le premier point, l'auteur souligne surtout le fait que «'unité de I'Eglise [du
Nouveau Testament] est donnée par I'unicité du Seigneur et de 1’Esprit saint »
(p. 17). Personne ne le contestera ; encore faudrait-il montrer comment cette
unité principielle se manifeste au plan de I'Eglise historique, et c’est 1a que
se pose la question du ministére dans sa signification cecuménique. Le Nouveau
Testament laisse entendre que l'unité visible de I'Eglise est, non garantie,
mais sauvegardée par l'apdtre et ses successeurs; le fait que c’est Paul, en
tant qu’apdtre, qui organise la collecte, nous parait significatif. Pourrait-on
aujourd’hui demander aux ministres responsables des diverses Eglises chré-
tiennes d’organiser une telle collecte réciproque ? Posée de cette maniére, la
question devient plus inquiétante. — Sur le second point, M. Cullmann reléve
que l'’Eglise romaine, devancant les temps, se croit déja dans la perfection
du Royaume, d'ou la doctrine de l'infaillibilité comme seul obstacle décisif
a la réunion : « Le pape ne serait plus le pape si, au lieu de la présider comme
son chef de droit divin, il s’asseyait a la table de réunion au méme rang que
tel patriarche oriental, que l'archevéque de Canterbury, le pasteur Boegner
ou I’évéque Dibelius » (p. 26). Est-ce absclument certain ? D’accord avec des
théologiens catholiques, nous pensons que, depuis I’assemblée de Toronto, le
pape pourrait s’asseoir a la table cecuménique (non de réunion mais de dis-
cussion). A Toronto, en effet, il fut expressément précisé que le mouvement
cecuménique, ce dialogue d’Eglises, peut compter en son sein une Eglise se
déclarant seule détentrice de I'autorité du Christ. Dés lors, accepter le dialogue



388 BIBLIOGRAPHIE

ccuménique, ne fat-ce que pour s’y déclarer la seule Eglise du Christ, est
la possibilité historique ouverte devant I'’Eglise romaine. Pour cette Eglise,
la question décisive n’est pas « d’accorder aux membres de 1'autre confession
la qualité de chrétiens» (p. 18), ce que, en droit, elle ne pzut pas faire, bien
qu’elle le fasse souvent dans la pratique en usant, par exemple, de I'expression
ambigué de «fréeres séparés», expression totalement inadmissible, au sens
strict, sur des lévres romaines. Par contre, au sein du mouvement cecuménique,
le catholicisme romain pourrait contester aux confessions non romaines le
droit de s’appeler chrétiennes, ce qui serait un progrés immense sur la situation
actuelle, PierRrRE BONNARD.

PuiLipPE DAULTE : Le probléme de I'Etat chrétien. Lausanne, Arts
et Lettres, 1958, 88 p. Collection « Vie et pensée chrétienne ».

On a dit de cette étude qu’elle est actuelle. Peut-étre tout particuliérement
en terre vaudoise ot la réunion de deux Eglises préoccupe les esprits. Pourtant
le probléme abordé par 'auteur est pour les croyants un probléme de toujours.
— Avec clarté et sobriété, le professeur Daulte présente, et critique successive-
ment, la position catholique-romaine et deux positions protestantes classiques :
celle de Gladstone (justification de I’Etat chrétien) et celle de Vinet (négation
de I'Etat chrétien). Aprés quoi, dans une quatriéme partie qu'on souhaiterait
plus développée tant est grand son intérét, il tente de dégager une solution.
Apres avoir défini les termes Etat et chvétien, il pose — et tache de résoudre —
quatre questions essentielles : L’Etat chrétien existe-t-il ? Un Etat peut-il étre
chrétien en soi ? La structure chrétienne traditionnelle de I'Etat est-elle accep-
table ? La séparation de 1'Eglise et de I'Etat dans une nation ¢« chrétienne »
est-elle réellement possible ? — En conclusion M. Daulte déclare : bien que
nous ne puissions pas reprendre telle quelle aujourd’hui la pensée des réfor-
mateurs sur les relations de I'Eglise et de I'Etat, une «reconnaissance » du
christianisme par I'Etat peut, a certaines conditions, se justifier théologique-
ment dans les pays ou l'orientation des esprits le permet. Mais tout dépend
de la nature de I'union envisagée, et aussi « de la vocation que Dieu peut nous
adresser hic et nunc». EpmoND GRIN,

ALFRED FRANKHAUSER : Das Wort Gottes als Kriterium der Pddagogik.
Zollikon, Evangelischer Verlag, 1957, 60 p.

Parmi les nombreuses études sur la pédagogie chrétienne parues en allemand
depuis la fin de la guerre, ce cahier est particuliérement original. Son auteur —
directeur averti d’une école protestante — veut prouver tout d’abord, par une
description de l'activité éducative et par I'histoire de la pédagogie occidentale,
qu’il est vain de chercher des normes et une définition universellement accep-
tables de 1'éducation. Malheureusement cette bréve analyse est trop schéma-
tique pour soutenir ce point de vue intéressant. S’inspirant librement de la
théologie dialectique, il montre ensuite que la Parole de Dieu est I'unique critére
valable de la pédagogie. Parce que Dieu se révele dans sa Parole, I'éducation
a un sens et devient possible ; parce que la Parole de Dieu s’adresse a I’homme
concret, I’éducateur doit respecter les limites de toutes les possibilités humaines ;
parce que c’est Dieu qui se révele, I'éducation doit rester critique. — L’éduca-
tion chrétienne est donc un service rendu a 'enfant au nom du Christ (p. 43) ;



BIBLIOGRAPHIE 389

elle est une exhovtation (Evmahnung) et une orientation (Zurechtbringung) vers
le Seigneur (p. 46). — En conclusion, 'auteur indique les problémes pédago-
giques que rencontrent 1'éducateur, 1'éléve, le milieu scolaire et parascolaire
(I'Eglise par exemple), sans toujours les étudier suffisamment.

PiErRrRE FURTER.

HaNs-JoacuiM THILO : Der ungespaltene Mensch, ein Stiick Pastoral-
psychologie. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1957, 190 p.

Apres une introduction sur les relations entre la théologie et la psychologie,
I'ouvrage comprend quatre chapitres. Le premier situe ’homme auquel I'Evan-
gile doit étre annoncé (p. 17-72). On y reléve en particulier un excellent para-
graphe sur les vieillards (p. 55-64). Un second chapitre expose la méthodologie
de l'annonce de I’Evangile (p. 73-144). On y soulignera spécialement trois
paragraphes : un premier sur la confession, a laquelle l'auteur attribue une
importance fondamentale pour la vie chrétienne (p. 83-92); un second
sur l'inconscient, qui contient une critique approfondie des problémes théo-
logiques posés par la psychanalyse (p. 98-116); un autre encore, assez mal
intégré au tout, sur les rapports entre le jeu et le culte, qui pose les bases chré-
tiennes d'une psychologie du sport (p. 93-97). Les deux derniers chapitres
enfin parlent du choix du lieu (p. 145-162) et du temps (p. 163-183) pour
annoncer 1'Evangile dans les meilleures conditions possibles. — L’ouvrage de
Thilo n’est pas intéressant seulement parce qu’il témoigne de l'orientation
que prennent les études de cure d’ame dans certains milieux «haute-Eglise»
luthériens, mais encore et surtout parce qu’il exploite pour la cure d’ame
— d’une maniére parfois inquiétante — les recherches récentes d’anthropologie
biblique, qui ont montré (comme l'indique le titre de 'ouvrage) que 'homme
chrétien ne saurait étre « fendu » en deux principes antagonistes : 'dme et le
COTpS. JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

JEAN PEPIN : Mythe et allégorie. Les origines grecques et les contesta-
tions judéo-chrétiennes. Paris, Aubier, 524 p. Collection Philosophie
de 1'esprit.

Le christianisme ne peut ignorer I'expression mythique ni 'exégése allé-
gorique. C’est en leur faisant place qu'il accueille une grande partie de I’Ancien
Testament, qu’il assume I’histoire juive et qu’il fait sienne l'optique paulinienne.
Cependant dés les premiers siécles de notre ére, de nombreux penseurs chrétiens
développent une critique sévére des mythes antiques, de I'interprétation qu’en
donnaient les paiens ; et ils semblent atteindre a travers ceux-ci toute méthode
allégorique. On est amené a se demander comment ils justifient cette rigueur,
g’il faut admettre deux formes irréductibles de figures et deux maniéres incom-
patibles de les entendre .— Tel est le probléme que cet cuvrage s’efforce d’élu-
cider. Son dessein revient donc a mettre en question la position syncrétiste
de Philon d’Alexandrie, ainsi présentée par Jean Pépin lui-méme : « Son inti-
mité avec la culture grecque est si parfaite, si puissant son désir de donner
du message juif une présentation propre a séduire le lecteur hellénistique, qu’il
en vient presque a dissoudre la spécificité de la révélation mosaique, a la fondre
avec les données légendaires d’'Homere dans un unique fornd mythique, que seule
peut et doit sauver 'interprétation allégorique » (p. 242, ¢’est moi qui souligne).
— L’allégorisme juif alexandrin est bien la charniére de ce livre, puisque c’est



390 BIBLIOGRAPHIE

en cette école que se rencontrent pour la premiére fois a visage découvert le
symbolisme grec et le symbolisme biblique dont les chrétiens devaient prendre
la suite. Mais, comme le dit 'auteur lui-méme, l'essentiel de l'ouvrage est la
troisiéme partie, qui décrit la réaction chrétienne des quatre premiers siécles.
Pour que celle-ci fat intelligible, il fallait tracer une histoire rapide de 1'allé-
gorisme antique, de Xénophane a Macrobe en passant par Platon, les stoiciens
et les néoplatoniciens. Il fallait ensuite esquisser les grandes lignes de 1'exégése
alexandrine. Enfin I'auteur se devait, pour orienter les recherches, de signaler
les grandes attitudes modernes en face du mythe, de « la conscience mythique »,
de la maniére de la déchiffrer. Schelling, Lévy-Bruhl, Gusdorf, les psychanalystes
et phénoménologues seront donc entendus. Tandis que l'allégorie, comme son
nom l'indique, renvoie & autre chose qu’elle-méme, le mythe est « tautégorie » ;
son sens lui est intrinséque. C’est une visée intraduisible en langue abstraite. —
La subtile érudition de Jean Pépin se manifeste de la plus piquante facon
dans l'analyse des positions et oppositions chrétiennes. Car des écueils opposés
menacent les polémistes chrétiens et ils échappent difficilement a I'incohérence,
bien que leurs points de départ soient inverses selon I'école a laquelle ils appar-
tiennent. — Ceux qui, comme Clément, Origéne ou saint Augustin, admettent et
pratiquent l’'allégorisme biblique retirent beaucoup de force a leur critique du
symbolisme profane. Leur sévérité peut sans doute s’exercer sur le contenu de
certains mythes paiens jugés immoraux ou impies, mais toute attaque de la forme
ou de la méthode méme donne l'impression d'un double jeu, comme on peut
I'observer d’ailleurs chez leur adversaire Celse. — Mais inversement, les pen-
seurs qui refusent plus radicalement le principe méme de 1’allégorisme ou du
mythe se mettent en position délicate vis-a-vis de leurs propres croyances.
Ainsi Arnobe et Lactance. Et les paiens auront beau jeu a leur objecter leur
propre tradition. — Jean Pépin estime que les motifs avoués cachent souvent
d’autres raisons dont les polémistes peuvent étre imparfaitement conscients.
En développant parfois une argumentation inadaptée, les penseurs chrétiens
ne pressentent-ils pas qu’ils ont a sauver un héritage précieux, que menacerait
trop de complaisance pour les symboles paiens ? Ne doivent-ils pas défendre
un type original de figures dont saint Paul donne le plus net exemple ? —
Telle est la conclusion vers laquelle s’achemine ce livre nuancé et prudent.
I1 y a des types bien différents de symbolisme : celui des stoiciens qui cherchent
partout les manifestations de I'Ame du monde, celui des néoplatoniciens qui
découvrent dans les mythes l'image dissociée des exigences d’une destinée
mystique, celui des Juifs palestiniens qui quétent les chiffres d’événements
futurs, décisifs pour 'avénement du royaume de Dieu. Toutes les combinaisons
sont possibles, mais elles ne doivent pas masquer 1’hétérogénéité des composants.
Jean Pépin aura eu le mérite d’apporter a cette thése déja classique un dossier
considérable et un regard lucide. Par le fait, il aura montré que le jeu de 'expres-
sion religieuse vaut ce que vaut sa norme. JEAN TROUILLARD.

ARTURO DEREGIBUS : Il problema morale in [ean-[acques Rousseau
e la validita dell’interpretazione kantiana. Torino, G. Giappichelli,
1957, 232 p. Universita di Torino. Pubblicazioni della Facolta
di Magistero, 8.

Déja connu par La Filosofia religiosa di Alessandro Vinet (Torino, 1956),
M. Arturo Deregibus examine, avec la méme attention minutieuse, la place du
probléme moral dans la pensée de Rousseau et se demande ce qu'en vaut
Pinterprétation donnée par Kant. Sans doute ne faut-il pas oublier les réserves



BIBLIOGRAPHIE 391

de Kant sur Rousseau : manque de méthode, place excessive laissée a l'intui-
tion personnelle, au détriment du caractére rationnel et universel de la moralité.
Mais Kant a d’emblée reconnu que celle-ci était au centre de la pensée de
Rousseau. Pour 'un et l'autre, en effet, c’est la moralité et ses exigences qui
fondent la subjectivité et lui conférent sa légitimité. Aussi la morale de Rousseau
n’est-elle nullement un naturalisme, ni méme un individualisme. Ce trait de
Rousseau n’apparait dans son ceuvre qu’a la fin, avec les Confessions et les
autres écrits autobiographiques. — L'’accent est mis par Rousseau sur la pro-
tection de la subjectivité contre la société, chez Kant sur la norme morale. Et
pourtant, observerons-nous, la personne est mieux défendue par Kant que
par Rousseau. Il n’y a pas eu, il ne pouvait pas y avoir un Robespierre disciple
de Kant. La grande différence entre les deux penseurs réside aussi dans leur
attitude envers la religion : prolongement de la morale « dans les limites de la
simple raison », selon Kant, activité autonome, selon Rousseau, qui alimente
sa morale de son sentiment religieux, amor¢ant une renaissance religieuse. —
M. Deregibus marque plus d’intérét aux pensées qu’aux penseurs, ce qui est
son droit. Aussi la proximité de Rousseau et de Kant apparait-elle ainsi plus
grande qu'on ne I'admet communément. La réalité paradoxale du fait n’en
subsiste pas moins : Kant lui-mé&me a reconnu avoir été moralement éclairé par
celui qu’il a appelé «le Newton du monde moral ». On le comprend mieux a la
lecture de l'ouvrage solide de M. Deregibus. MARCEL REYMOND.

Francgois MEYER: L'ontologie de Miguel de Unamuno. Paris, Presses
Universitaires de France, 1955, XII + 133 Pp.

Unamuno fut I'un des représentants les plus typiques de la « génération
de 98 », qui prit conscience de la crise profonde de I'Espagne, éprouva le désir
de l'en voir sortir sans la rendre cependant infidéle a elle-méme. L’essai fut
son genre préféré, qui lui permettait d’atteindre un plus vaste public, et de
sacrifier I'excellence d’'un ouvrage définitif a 'urgence d’'un message a faire
entendre. — L’ceuvre immense d’Unamuno a souvent été étudiée aux fins d’en
dégager l'unité interne. Tache ingrate, a laquelle M. Frangois Meyer n’a pas
hésité a se soumettre. Aprés J. Ferrater-Mora, il voit I'unité de I'ceuvre dans
Pintuition fondamentale de 'homme Unamuno : ¢ 'antithétique concréte », le
caractére antithétique de la vie et de la pensée, de 1'étre. La conscience aigué
de cette antithétique de I’étre rendrait compte du caractére souvent contradic-
toire de I'ceuvre et de la pensée du maitre de Salamanque, moins harmonieuse
que celle de José Ortega y Gasset. — Le « sentiment tragique de la vie», de la
contradiction interne inéliminable des étres, apparente Unamuno a Rousseau,
plus encore a Obermann de Sénancour. M. Meyer, qui fait ce rapprochement,
marque la différence profonde de climat entre Unamuno et Bergson, beaucoup

plus optimiste, plus harmonieux aussi. — L’exemple de Unamuno montre,
une fois de plus, que rien n’est plus ambigu que la vie, et la Lebensphilosophie,
a moins que ce soit I'existentialisme... MARCEL REYMOND.

Atti del Congresso internazionale di filosofia Antonio Rosmini (Stresa-
Rovereto, 20-26 luglio 1955), a cura di Michele F. Sciacca.
Firenze, Sansoni, 1957, 2 vol. de XXXIII 4 I253 p.

Cette véritable somme des études rosminiennes est parue a I'occasion de la
centiéme année de la mort du philosophe de Stresa. Les aspects principaux de
sa pensée y sont envisagés, et l'interprétation en sort partiellement renouvelée.



392 BIBLIOGRAPHIE

Le premier des penseurs catholiques qui a voulu, au XIXe si¢cle, reprendre le
dialogue avec la philosophie de son temps, aprés Kant, n’était pas un idéaliste,
comme Palhoriés et Bréhier 1’enseignaient encore, mais, ainsi que M. M.-F.
Sciacca I'a bien montré, un réaliste spiritualiste. I.’étre idéal n’est, aux yeux
de Rosmini, que le possible. Il faut prendre en considération, en outre, 1'étre
réel et 1'étre moral, celui du devoir-étre, qui est plus que le simple possible. —
Traduit en francais, étudié par R. Jolivet, J. Moreau, J. Chaix-Ruy, J. Wahl,
Rosmini prend peu 4 peu sa place dans la pensée européenne. La Rivista Rosmi-
niana di filosofia e di cultura, qui parait a Domodossola et a Milan, y contribue
pour sa part depuis un demi-siécle, de méme que l'édition nationale de ses
Ocuvres, enrichie d’inédits, depuis 1934. MARCEL REYMOND.

HeiNricH BARTH: Philosophie der Erscheinung. Eine Problem-
geschichte. 1. Teil : Altertum und Mattelalter. 2. Teil : Neuzeit.
Basel, Benno Schwabe, 1947-1959, 2 vol.,, X1v + 390 et 634 p.

L’achévement de cette monumentale Philosophie du phénoméne, des ori-
gines grecques a Hegel, nous fait un devoir de la présenter, brievement au
moins, aux lecteurs de la Revue. Il est impossible, dans ces limites, de rendre
pleine justice a I'effort de M. Heinrich Barth. Car la richesse de cette ceuvre ne se
révele qu’a la lecture méditée. — Philosophie du phénoméne : ce n’est pas la
T'exposé d’un phénoménisme d’'un nouveau genre. Tout au contraire. Il s’agit
d’une patiente enquéte historique guidée par des certitudes initiales, de nature
ontologique, et enrichies au terme de l'itinéraire. Le lecteur de cette Revue se
rappelle 'étude de M. Barth intitulée : Esquisse d'une philosophie de I'existence
dans son vapport avec la vérité de foi, parue en 1951 (p. 161 ss.). — M. Barth
ne prétend pas ramener la réalité a un principe unique, le phénomene, d’on
tout découlerait. Il fait ’histoire d’'un probléme central de la philosophie, plus
particulierement de la théorie de la connaissance. Sans doute n’a-t-il pas voulu
se placer a un point de vue purement historique ; aussi a-t-il porté son attention
sur les grandes doctrines seulement, sur les moments décisifs de cette longue
histoire, sur ce qui est propre a orienter le penseur d’aujourd’hui. — Phénoméne
et étre sont corrélatifs, insaisissables l'un sans l'autre. Quel est le statut du
phénomeéne ? Qu’est-ce qui le distingue de la seule apparence ? M. Barth nous
montre comment Platon a cherché une réponse dans la théorie de 1'eidos, vers
I'essence. Mais ne laisse-t-elle pas, malgré le souci qu’en avait Aristote, échapper
I'individuel ? — Le lien de I'absolu au phénomeéne, a I'étre singulier, fut ensuite
congu comme une relation d’existence, et cela, chose curieuse, non pas seulement
depuis la pensée médiévale, mais deés Proclus. La voie était ainsi ouverte a
lapprofondissement des problémes nouveaux posés par le christianisme :
existence de Dieu, individualité de I’ame et sa contingence, probleme des desti-
nées individuelles. M. Barth souline 'originalité de la pensée médiévale en face
de 'ontologie grecque classique. — La pensée moderne ouvre d’autres horizons,
explorés dans le tome second du présent ouvrage : la conscience magique du
cosmos propre & la Renaissance, qui parait a M. Barth culminer chez Paracelse,
nettement différente de celle de Novalis; la conception mathématique de
T'univers, chez Descartes, qui transporte dans le sujet bien des données précé-
demment situées dans l'objet; l'existence dans la pensée de Spinoza. (En I'ab-
sence d'un I'ndex nominum, signalons qu’il faut chercher I'examen du stoicisme
dans l'introduction & Spinoza et celui du scepticisme grec dans l'introduction
a Berkeley.) Une large place est faite a Berkeley, dont le « scepticisme » limité



BIBLIOGRAPHIE 393

voit mieux que Hume l’arriére-plan du probléme. Comment nous percevons-
nous nous-mémes ? Quelle est la vraie réalité du moi ? Leibniz répond par sa
monadologie, et Kant par la conscience transcendantale. M. Barth s’est parti-
culicrement attaché a la doctrine esthétique de Kant, par sa réconciliation
tentée de l'esprit et de la nature. — De l'idéalisme postkantien, M. Barth retient
surtout le probléme du phénomeéne dans ses rapports avec la conscience. L'Er-
scheinung, en effet, comprend désormais, non plus seulement le psychisme
individuel, mais toute 'histoire, laquelle a un sens, une orientation. La cons-
cience de la raison, selon Hegel, se manifeste comme phénoméne, sans s’y
épuiser cependant. L’Erscheinung représente un moment indispensable du
Wesen, celui ot le Wesen devient Wirklichkeit. Ancien éléve lui-méme des
néo-kantiens de Marbourg, de Paul Natorp en particulier, M. Barth fait de
justes réserves sur l'idéalisme spéculatif. Avec Kant, c’est au transcendantal
qu’il demande la clef du transcendant. Ainsi I'existence prend conscience de la
contingence de l'étre, de laquelle découlent la liberté et la personnalité. —
L’itinéraire parcouru, des présocratiques a Hegel, avec références précises aux
textes et un choix sobre d’études critiques, fait aboutir ’histoire d’un probléme
philosophique a I'étude systématique de celui-ci. Pour notre part, nous citerions
encore a la barre, outre le positivisme, ceux qui l'ont surmonté: Bergson,
Whitehead, Husserl, entre autres. Mais ce serait demander a M. Barth un
troisiéme volume. Libre a chaque lecteur d’en esquisser le contenu a son gré.
C'est dire I'enrichissement qu’apporte cette vaste Philosophie der Evscheinung
et la gratitude due a son auteur. MARrRcCEL REYMOND.

PriLiPPE MULLER : I#inéraire philosophique. Une introduction a la
Philosophie moderne. Neuchitel, La Baconniére, 1956, 187 p.
Collection « Observation et Synthése ».

La parution de ce compte rendu a été retardée pour diverses raisons, ce
dont nous nous excusons auprés de l'auteur et des lecteurs. — Cet ouvrage
constitue moins une « introduction a la philosophie moderne » qu'une « initiation
a lesprit philosophique »: c’est en quoi il retient toute notre attention. —
Il est présenté comme un itinéraire ; il part donc d’un certain point: la dis-
tinction de la philosophie jouée et de la philosophie parlée, des consciences
commune, scientifique et philosophique, et il cherche & amener le lecteur a
I'ancrage philosophique du discours philosophique dans le vrai. — Le point
de départ, c’est, dans la conscience commune, la dignité reconnue et continuel-
lement jouée de la philosophie comme telle ; et, contre elle, I'obstacle que sont
les diverses philosophies dans l'histoire. Mais précisément, ces philosophies
sont dans ’histoire ; I’histoire est donc médiation entre 1’aspiration philosophique
a l'unité et la déception devant la diversité et 1'opposition des philosophies.
La sociologie de la connaissance constitue déja une étape dans cette médiation :
elle lit le philosophéme comme incarné dans son conditionnement historique
(et, par conséquent, politique, économique, etc.). — Le but visé, cependant,
pour qui veut s’initier & la philosophie et recherche a cet effet des ouvrages
tels ceux de M. Muller, c’est, en un mot, la véri¢é. Vérité qui est transcendante
par rapport aux conditionnements psycho-sociologiques (ce qu’illustre remar-
quablement M. Muller en montrant que ces conditionnements « n’entrent en
jeu qu’au moment ot il faut rendre compte de I'erreur », p. 61). — Une mutation
se produit alors, qui nous place au ¢« niveau» philosophique lui-méme, et se
marque par le passage de simples croyances (et méme de certitudes) au savoir.

26



394 BIBLIOGRAPHIE

Mutation qui correspond au passage de la conscience naive a la conscience
philosophique qui s’exprime par un discours, plus exactement par la forme
la plus philosophique du discours qui est le dialogue. La tentative de fonder
le dialogue — soit dans 1I’Etre, soit hors de lui — permet a l'auteur de critiquer
et le dogmatisme et le scepticisme. Mais c’est du scepticisme qu’il part pour
fonder ce qu’on peut appeler 1'ancrage du discours dans le réel, obtenu par une
conversion a lui-méme du sujet parlant. « Je suis» est ainsi la vérité philoso-
phique premiére, savoir absolu. Toutefois, deux types de sujets, pris a des
niveaux d’existence distincts, se séparent, tout comme chez Fichte : le sujet
pur, un, a-temporel, absolu, et le sujet concret, « ensemble de ses visées »
(p. 169). — La philosophie ainsi comprise demande encore a étre imbriquée
dans I’éthique : le sujet, en effet, doit s’actualiser, c’est-a-dire se libérer ; et
il ne le peut que dans et par l'histoire. L’histoire apparait ainsi a l’auteur
(nous semble-t-il) comme une médiation universelle, & tous les niveaux de
I'existence. — Cet ouvrage est remarquablement bien écrit, clairement, dans
un vocabulaire relativement simple. Les exemples sont nombreux et bien
choisis — et ils font appel a tous les domaines de la culture. On pourrait
contester certains jugements historiques, un peu globaux ; ainsi, la distinction
entre les philosophies de 1'étre (théodicées) et les philosophies de I’action
(anthropodicées) de 1'époque moderne semble trop abrupte. Héraclite et les
sophistes ne seraient-ils pas trés « modernes » a ce point de vue ? La critique
de la sociologie de la connaissance est en revanche extrémement pertinente et
instructive. — Dans I’ensemble, le climat intellectuel ol se situe cet ouvrage
est dominé par les noms de Descartes, Fichte, Scheler ; on s’étonne de ne voir
aucune allusion a P. Haeberlin. J.-CLauDE PIGUET.

RENE HAVARD : Les probléemes de la liberte. Paris et Bruges, Desclée
& Cle, 1956, 72 p. Collection « Le monde et la foi».

Cette étude reproduit des conférences données au Cercle thomiste de Saint-
Nicolas de Caen par le regretté directeur au grand Séminaire de Coutances.
Successivement, Gide et Sartre sont confrontés a saint Thomas. Aux problémes
qu’ils soulévent, la doctrine thomiste peut-elle apporter une réponse ? La
spontanéité gidienne sera corrigée par le consentement de la raison au néces-
saire. La rupture de la liberté sartrienne avec le donné sera dépassée dans une
réconciliation ol le monde se découvre amical. — La hardiesse de ’entreprise
impliquait ses limites. N’efit-il pas été plus fécond d’affronter Gide et Sartre
a ’Evangile plutét qu’a une philosophie située dans une autre problématique ?
Malgré I'intérét de ces pages, elles laissent finalement I'impression d’un dialogue
de sourds. FrANCOIS GRANDCHAMP.

ALPHONSE DE WAELHENS : Existence et signification. Louvain et
Paris, Editions Nauwelaerts, 1958, 289 p.

Dans cet ouvrage, M. de Waelhens, a qui 'on doit déja de nombreuses et
importantes études de phénoménologie existentielle, a groupé onze textes de
caractere varié : les uns sont des études critiques d’ouvrages récents (E. WEIL :
Logique de la philosophie; JEANNE DELHOMME : La pensée inferrogative) ;
d’autres traitent de questions actuelles de la discussion philosophique (le lan-
gage selon Merleau-Ponty, 'angoisse, le pseudo-« probléme » d’autrui) ; d’autres



BIBLIOGRAPHIE 395

enfin s’attachent a élucider la signification et la position de la phénoménologie
issue de Husserl par rapport & la phénoménologie hégélienne, aux sciences
humaines, a la psychanalyse et a I’ontologie. — Cette riche diversité s’ordonne
autour d’un probleme central qu’elle éclaire de différents cotés. En effet, avec
Merleau-Ponty, M. de Waelhens cherche dans l'existence corporelle, dans le
comportement donateur de sens, le moyen d’échapper a 'opposition classique
du sujet et de I'objet. L’unité du livre réside donc en ce que l'auteur finit tou-
jours par rattacher le probléme considéré a son fondement dans I’expérience
originelle préréflexive de I’homme, au point radical ol les choses prennent leur
sens. Le professeur de Louvain décrit de fagon trés suggestive, sans toutefois
en lever toutes les difficultés, cette réalité ambigué qu’est une signification déja
la, donnée, mais comme endormie, que I'homme, par son comportement,
réveille, révéle, voire méme « constitue ». — A partir de ce théme, classique,
de la phénoménologie existentielle, I’auteur cherche a comprendre le statut
de quelques manifestations humaines : langage, culture, science, technique.
C’est dans cette recherche que réside essentiellement, semble-t-il, l'apport
nouveau du livre. M. de Waelhens pose en effet sur des bases nouvelles, et dans
un esprit de trés large compréhension, quantité de questions que la réflexion
philosophique ne sait ou ne veut pas aborder, ou dont au contraire elle finit
parfois par se lasser & force de s’y étre arrétée. — L’intérét de ce livre, qui ne
prétend pas apporter une thése nouvelle, réside donc dans l’essai tenté pour
comprendre les manifestations les plus diverses de I'existence humaine a partir
d’'une position philosophique aussi rigoureuse que possible. Cette ambition
« synoptique » n'est pas la moindre des qualités philosophiques de l'ouvrage
de M. de Waelhens dont la langue claire sera appréciée par ceux que rebute
le jargon phénoménologique. PIERRE JAVET.

Bibliographia philosophica 1934-1945. Vol. 11 : Bibliographia philo-
sophiae, edidit G.-A. De Brie. Utrecht et Anvers, Editiones
Spectrum, 1954, 798 p.

Sitot aprés la parution du tome I, Pierre Thévenaz avait signalé ici les
mérites exceptionnels de cette publication (1951, IV, p. 294-295). Le premier
volume était consacré a I'histoire de la philosophie ; le second contient 25 ooo
notices relatives a la philosophie systématique. La répartition de la matiére
montre que la philosophie est comprise sous ses aspects les plus étendus:
a c6té des rubriques primordiales (métaphysique, éthique, logique, psycho-
logie) on a fait une place, par exemple, a la linguistique, a 1'histoire des reli-
gions, a la philosophie du droit et a celle de I’éducation. Cette richesse méme
ne va pas sans entrainer quelques difficultés, a vrai dire minimes, provenant
d’une distribution forcément conventionnelle entre des secteurs qui ne sont
pas étanches ; il sera nécessaire de compléter telle partie d’'une rubrique par
des indications tirées d’ailleurs (la critique des sciences de la nature, pour ne
citer que ce cas, est inséparable de la cosmologie figurant dans la Philosophia
naturalis. — Nous avons la un instrument de travail de premier ordre, une
source inappréciable d’informations a la fois amples et précises, digne des plus
grands éloges, méme si la période envisagée est relativement restreinte. L’ou-
vrage s’achéve, comme il se doit, par un répertoire des noms d’auteurs, a propos
duquel on peut se demander s’il est opportun de pousser le respect jusqu’a
I’archaisme, en renvoyant le lecteur a la lettre D pour y trouver de Lamenais
ou de Lamettrie. EpouarRD MAURIS.

26 *



396 BIBLIOGRAPHIE

Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie, herausgegeben von Paul
Althaus und Carl Heinz Ratschow. Erster Band, Heft I, 1950.
Berlin, Verlag Alfred Tépelmann.

Au printemps 1923 paraissait chez I'éditeur Bertelsmann, a Giitersloh,
un périodique fondé par Carl Stange, de Gottingue, avec la collaboration de
Paul Althaus et d’Emanuel Hirsch, ce dernier étant remplacé en 1934 par
Adolf Koberle. Prenant place a coté de la Zeitschrift fiir Theologie und Kirche,
qui représentait la tendance des disciples de Ritschl, et de Zwischen den Zeiten,
lancé en 1923 également pour servir de tribune a la théologie dialectique, la
Zeitschvift fiir systematische Theologie se proposait de donner une ferme impulsion
a la recherche dogmatique en s’appuyant sur le renouveau des études luthé-
riennes, et en affirmant son caractére scientifique face aux contestations d'un
certain historicisme. C’est dans ce sens qu’elle a publié notamment les impor-
tants travaux de Rudolf Hermann et qu’elle est restée en liaison étroite avec
la « Luther-Akademie » créée a Helmstedt, puis transférée a Sondershausen
et & Goslar. — Agé de 88 ans, Carl Stange confie maintenant a des forces plus
jeunes la Revue qu’il a véritablement portée pendant si longtemps, et qui
sera désormais dirigée par Paul Althaus, d’Erlangen, et Carl Heinz Ratschow,
de Miinster. A ce changement correspond une modification du titre, la maison
Topelmann, qui a repris le périodique en 1936, demeurant éditrice de la Neue
Zeitschrift fiir systemetische Theologie, a raison de trois fascicules de 130 pages
par an. — Le numéro 1 s’ouvre sur deux articles majeurs des rédacteurs en
chef. P. Althaus présente une étude comparative de la conversion chez les
réformateurs et dans le piétisme; C. H. Ratschow s’attache a élucider les
fondements de la doctrine de la Providence dans la dogmatique protestante.
Suit une bonne description de l'état actuel de la théologie systématique au
Danemark et en Suéde, due a G. Hornig, de Lund. Enfin E. O. Reichert (Miinster)
publie avec des notes explicatives le traité de Spalatin sur la Sainte Céne (1525),
auquel E. Kinder ajoute quelques pages d'un pertinent commentaire. La
richesse et la solidité de ce premier sommaire constituent la meilleure preuve
que l'entreprise si vaillamment conduite par Carl Stange continue & étre en
de bonnes mains ; nous attendons les fruits de ce renouvellement avec une
entiére confiance. EpouarD MAURIS.



BIBLIOGRAPHIE 397

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

PAuL-MARIE DUVAL : Les dieux de la Gaule. Paris, Presses Univer-
sitaires de France, 1957, 136 p. 33 figures. Mythes et religions, 33.

Cette excellente mise au point, tres documentée, est a la fois historique
et systématique : 'auteur traite un a un les dieux existant avant la conquéte
romaine, puis ceux qui ont subsisté, romanisés ou non, aprés la conquéte.
Comme il ne s’agit ni de la religion, ni des cultes, et que la mythologie gauloise
nous échappe faute de textes, les seuls documents restent les monuments
figurés. C’est dire que l'intérét de ce livre est essentiellement archéologique,
exception faite des trente derniéres pages ot l’auteur montre quelles furent
les divinités romaines et orientales qui échappérent a la gallicisation, et pour-
quoi, et dans quelle mesure les dieux gallo-romains ont survécu au triomphe
du christianisme, jusque dans l’art roman. Enfin, une bibliographie critique
rend ce livre indispensable a qui veut s’orienter dans un champ de recherches
qui s’est considérablement enrichi ces derniéres années.

Louls RoOUGIER : La religion astrale des Pythagoriciens. Paris, Presses
Universitaires de France, 1959, 112 p. Mythes et Religions, 37.

Montrer comment la découverte pythagoricienne de la rationalité des
mouvements des astres « errants », qui semble apporter la preuve de la parenté
des dmes avec le monde céleste incorruptible et divin, est la source du mysti-
cisme astral des derniers dialogues de Platon, tel est le propos de l'auteur,
philosophe des sciences plus habile dans l’explication des théories astrono-
miques que dans le traitement des témoignages antiques.

JEAN BrUN: Le stoicisme. Paris, Presses Universitaires de France,

1958, 128 p. Que Sais-je ?, 770.

Une rapide histoire du stoicisme, un résumé de la doctrine (logique,
physique, morale), enfin quelques considérations sur la « destinée » de la sagesse
stoicienne dans 'histoire de la pensée : telles sont les trois parties de ce livre
qui est plus un aide-mémoire qu'une étude philosophique.

GEORGES MrAuTiS : Les dieux de la Gréce et les mystéves d’Eleusts.
Paris, Presses Universitaires de France, 1959, 123 p. Mythes et
religions, 39.

C’est comme de connaissances familiéres et respectées que le professeur
de Neuchéitel parle des grands dieux helléniques, de Zeus surtout, le dieu de
la pitié. Puis il cherche a faire revivre le frémissement de l'initié d’Eleusis
lorsque s’ouvre devant lui le «bel espoir» de la lumiére éternelle promise.

Frangois AMIOT: Vie de notre Seigneur Jésus-Christ. Paris, Letouzey
et Ané, 1957, 288 p.

Destiné a compléter le Nouveau Testament de la Sainte Bible qui parait
chez les mémes éditeurs, ce petit volume sans prétentions critiques a été écrit
par un bon connaisseur du sujet. La position générale est rassurante: « On
est donc fondé a considérer les Evangiles comme des livres d’histoire présen-
tant toutes les garanties désirables » (p. 12). Le récit suit le plan général des
Evangiles, en y apportant des remarques d’ordre historique et dogmatique ;
certaines de ces remarques ne nous paraissent pas heureuses, ainsi celles qui



398 BIBLIOGRAPHIE

relevent ¢ la vigueur physique, la santé et le comportement corporel parfait »
de Jésus (p. 272), ou celles qui soulignent « I'optimisme foncier et I’humanisme
authentique » des Béatitudes (p. 94).

JouaNnNEs WEiss : Earliest Christianity. A History of the Period
A.D. 30-150. New York, Harper Torchbooks, 1959, 866 p. en
2 vol.

La premiére traduction anglaise de l'ceuvre maitresse de J. Weiss, Das
Urchristentum, avait paru en 1937 chez Wilson-Erickson. L’intérét principal
de cette nouvelle traduction réside dans le fait qu’elle est accompagnée d'une
importante préface et d’une bibliographie rédigées par Frederick C. Grant,
professeur au Union Theological Seminary de New York, et de deux index
fort utiles.

RUDOLF SCHNEIDER: Seele und Sein. Ontologie bei Augustin und
Aristoteles. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1957, 235 p.

Cet ouvrage comble une lacune, il étudie I'influence mal connue d’Aristote
sur Augustin a travers le stoicisme et le néo-platonisme populaires. Oa y trouve
une analyse trés fouillée et fort bien menée de 1’Ame végétative et de l'dme
sensitive. Mais au-dela de la psychologie et de 'anthropologie, I'auteur vise
a résoudre le difficile probléme des rapports entre l’ontologie philosophique
et l'ontologie théologique chez ce saint Augustin dont l'influence dans ce
domaine sera décisive tout au cours du moyen age. Cette étude est une contri-
bution de grande valeur a l'histoire de la théologie.

PiERRE KOVALEVSKY : Saint Serge et la spiritualité russe. Paris,
Editions du Seuil, 1958, 189 p. Collection « Maitres spirituels ».
Le lecteur occidental apprend beaucoup a la lecture de cette présentation

du grand maitre du monachisme et de la spiritualité russe, dont I'importance
ne saurait étre limitée a son influence sur la littérature du pays des tsars.

Dom CrLAUDE JEAN-NESMY : Saini-Benoit et la vie monastique. Paris,
Editions du Seuil, 1959, 189 p. Collection « Maitres Spirituels ».
Ce petit livre d’'un moine de la Pierre-Qui-Vire désireux de faire connaitre
I'idéal monastique est digne de la collection ou il parait, par la variété de son
illustration et l'intérét des textes cités (longs extraits de la Régle de saint
Benoit, en particulier).

MARIE-HUMBERT VICAIRE, O.P. et LEONARD VON MATT: Saint
Dominique, Bruges, Desclée De Brouwer, 1957, 159 photos, 240 p.
Les splendides photographies qui accompagnent les tableaux de la vie

du saint font pénétrer le lecteur dans la richesse de ce monde rude et raffiné
que fut le midi de la France au tournant du XIIe et du XIII® siécle.

Courants religieux et humanisme a la fin du XVe siécle et au debut du
XVIe siecle. Colloque de Strasbourg, ¢-II mai 1957. Paris,
Presses Universitaires de France, 1959, 144 p. Bibliothéque des
centres d’études spécialisées.

Quelques-uns parmi les meilleurs spécialistes de la Préréforme donnent
ici des éclaircissements de toute premiére valeur sur une époque encore trop
peu étudiée : le regretté A. Renaudet (Eglise et université, véforme religieuse,
culture et critique humaniste a Paris de 1494 a 1517) ; le savant érasmisant
M. Bataillon (Evangélisme et millénarisme au Nouveau-Monde, lors des pre-



BIBLIOGRAPHIE 399

miéres missions franciscaines) ; R. Lebegue (Inferprétations chrétiennes d’au-
teurs paiens) ; L.-E. Halkin (La « devotio moderna » et les origines de la Réforme
aux Pays-Bas, les réactions contre la scolastique et le formalisme de la piété
vulgaire) ; M. Mann Phillips (La « Philosophia Christi » reflétée dans les Adages
d’Erasme, a travers leurs éditions successives); F. Schalk (Mélanchthon et
I'humanisme, le r0le de ce dernier dans 'université et la formation des élites) ;
R. Marcel (Les perspectives de I'« Apologétique » de Lovenzo Valla a Savonarole) ;
D. P. Walker (Origéne en France au début du XVIe siécle, les emprunts des
humanistes a sa doctrine du libre-arbitre) ; et enfin J. Dagens (Humanisme
et évangélisme chez Leféevve d'Etaples, le renouveau des études placé sous le
signe de l'illumination du Saint-Esprit). Cette bréve énumération suffit a
souligner l'intérét de ces Actes, suivis des entretiens.

AUuGUSTE LEMAITRE, ANDRE BoOUVIER : Calvin et Luther, Calvin et
Zwingli. Genéve, Les cahiers de « Foi et Vérité», 1959, 41 p.

Exposer pour le grand public les ressemblances et les différences des
trois réformateurs dans leur personne et leur ceuvre, tel est le propos de ces
études publiées a l'occasion des jubilés réformés. Une thése leur est sous-
jacente : la Réforme est toujours actuelle, elle réside dans un effort de libé-
ration toujours & poursuivre tant sur le plan intellectuel que sur le plan spiri-
tuel, en revenant constamment a 1'Ecriture.

ERNST STAEHELIN : Amandus Polanus von Polansdorf. Basel, Helbing
und Lichtenhahn, 1955, 139 p. Studien zur Geschichte der
Wissenschaften in Basel, I.

La premi¢re des monographies que 1'Université de Bale publie & l'occa-
sion de son cing centiéme anniversaire est consacrée a un théologien de la
fin du XVIe siécle. Elle le fait revivre dans son activité professorale et dans
sa doctrine qui se signale par la rigidité de son orthodoxie réformée face aux
attaques de Bellarmin. Les vingt derniéres pages donnent un texte publié en
1600, ou Polan résume la substance de son enseignement a la Faculté de théo-
logie.

KARL RAHNER : Ecrits théologiques. Tome 1, Diew dans le Nouveau

Testament. La signification du mot « Theos» Traduction par

J. Y. Calvez, S.J. Problémes actuels de la christologie. Traduction

par Michel Rondet, S.J., Bruges, Desclée De Brouver, 1950,

186 p.

Illustration de la nouvelle orientation de la théologie romaine, 1'ccuvre
du P. Rahner mérite d’étre étudiée : avant la synthése systématique, les tra-
vaux d’approche analytique, dont on nous donne ici deux échantillons remar-
quables. Une analyse néo-testamentaire de Dieu, qui se révele librement, en
intervenant dans l’histoire, sans s’identifier avec le Dieu de la métaphysique
et dont la théologie trinitaire des Grecs s’inspirera profondément. Ensuite,
une étude de la christologie de Chalcédoine a la lumiere de celle du Nouveau
Testament, qui lui donne sa véritable ampleur : le Christ, aboutissement de
I'histoire du salut, « compris» & l'aide des catégories de la conscience et de
I'existence. Ainsi la christologie est premiére par rapport a l’anthropologie.

GEORGES CRESPY : Jésus-Christ. Genéve, Labor et Fides, 1959, 46 p.
Cahiers théologiques pour la jeunesse, I.

« Notre époque réclame des chrétiens nouveaux, caractérisés par une
double exigence d’approfondissement de la foi chrétienne et d’engagement
dans la communauté de 1'Eglise. » Cette admirable brochure répond parfaite-
ment a cette phrase liminaire ; plutdt qu'une discussion des problémes relatifs



400 BIBLIOGRAPHIE

a Jésus, elle trace, en une langue vivante et moderne, le chemin conduisant
4 une connaissance actuelle du Christ, de la Bible 4 la sainte Céne. Sur le fond,
on appréciera le chapitre sur le Christ comme inaugurateur du Régne de Dieu.

KARL BARTH : Christ and Adam. Man and Humanity tn Romans 5,
Edimbourg, Oliver and Boyd, 1956, 45 p. Scottish Journal of
Theology, Occasional Papers, 5.

Apres la traduction frangaise, que nous avons signalée, de ce texte impor-
tant, voici sa traduction anglaise, offerte & 'auteur pour son soixante-dixiéme
anniversaire. On se souvient que le texte original avait paru, en 1952, comme
numéro 35 des Theologische Studien.

PaurL Sin: De Confucius au Christ. Traduit de I'anglais par Franz
Weyerganz. Tournai-Paris, Casterman, 1959, 180 p. Collection
« Eglise vivante ».

Confession d'un Chinois cultivé, qui & travers toutes sortes de vicissitudes
(méme le Réarmement moral) trouve le chemin qui conduit & Rome : le catho-
licisme est le point d’achévement de ce qu’il y a d’universellement valable
dans les traditions philosophiques et religieuses de 1'Orient.

OscAr SIMMEL, S.J., RUDOLF STAHLIN : Christliche Religion. Frank-
furt am Main, Fischer Biicherei, 1957, 351 p.

Théologiens catholiques et théologiens protestants ont collaboré a cet
excellent petit dictionnaire, chacun définissant selon sa confession les termes
principaux de la théologie (apbtre, Bible, dogme, trinité, foi, grice, révélation,
théologie, etc.) et les positions des grands docteurs (Augustin, Calvin, Kierke-
gaard, Thomas, Zwingli, etc.). Inutile de recommander ce fort utile instrument
de travail, qui rendra de grands services aux pasteurs comme aux étudiants.

EpmonD CHAVAZ : Catholicisme romain et protestantisme. Pour la
clarté du dialogue. Tournai-Paris, Casterman, 1958, 157 p. Cahiers
de 1’Actualité religieuse.

Ni ouvrage de controverse ni traité d’apologétique, la réponse du P. Chavaz
aux publications de M. Leenhardt veut établir les conditions requises pour
un dialogue entre les deux fractions de la chrétienté ; & savoir un exposé objectif
de la vérité catholique sur les sujets litigieux : collaboration de I’homme a
son salut (baptéme-pénitence), fonction du Saint-Esprit dans l'édification de
I'Eglise (autorité-vérité). Le dialogue est difficile, parce que le catholicisme
est une complexio oppositorum. Nous en sommes convaincu. Pourquoi repro-
cher aux réformés d’avoir « bloqué l'interprétation (la réflexion théologique)
avec l'institution (I'Eglise vivante) et d’avoir rejeté l'une avec l'autre» ?
Quel contresens !

FrREDERIC KLEIN: La valewr du protestantisme moderne. Neuchitel,
Editions H. Messeiller, 1959, 93 p.

Développement des théses défendues dans Refour aux véformateurs ou
Réforme progressive. Dans ses récents ouvrages intitulés Héritiers de la Réfor-
mation, M. de Senarclens donne une idée erronée de la théologie moderne ;
M. Klein corrige ces erreurs en décrivant la position de Schleiermacher (cons-
cience religieuse), de Kant (conscience morale), d’A. Vinet, en précisant la
nature de la méthode historique et celle de la connaissance religieuse. Ensuite,
M. Klein définit ce qu’il faut entendre par la norme biblique, la primauté de
la grace dans la théologie moderne. Si le rapprochement opéré par M. de Senar-
clens a la suite de Barth entre le néo-protestantisme et le romanisme nous



BIBLIOGRAPHIE 401

semble susceptible de critiques, ces derniéres devraient porter plus sur les
intentions des théologiens et sur leurs conceptions de la théologie que sur les
sources historiques de leur pensée, auxquelles se limite M. Klein sans aller
plus au fond du probléme « libéralisme-néo-orthodoxie ».

BERTHE GAVALDA : Les églises en Grande-Bretagne. Paris, Presses
Universitaires de France, 1959, 128 p. Collection « Que sais-je ? »,
837.

Dans cette initiation a la chrétienté anglicane, on ne trouvera pas un
exposé systématique des diverses théologies qui coexistent & l'intérieur de
I’anglicanisme, mais une honnéte mise au point de son histoire et un bon résumé
du rapport «Catholicity » de 1947 sur les relations entre les représentants
de la « Haute Eglise », les anglicans évangéliques et les non-conformistes. Ne
serait-ce que pour ces quelques pages, cette introduction mérite d’étre lue.

Mgr L. SouBicouU : Méditons et préchons les épitres. Paris, P. Lethiel-

leux, 1958, 299 p.

En suivant l'année liturgique, 'auteur commente bri¢vement les textes
des épitres de chaque dimanche, avec clarté et un sens pastoral averti. Ne
demandons pas & ces notes destinées A la préparation de la prédication une
analyse exégétique, mais apprécions leur sé¢ve biblique et 1’absence de tout
appareil scolastique.

BERTHE GAVALDA : Le mouvement oecuménique. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1959, 128 p. Collection « Que sais-je ? »,
841.

Apreés une rapide définition de la mentalité cecuménique, on lit un histo-
rique du mouvement qui, de la conférence de Stockholm, aboutit aux grandes
assemblées. Bonne mise au point, dont le chapitre consacré i 1'organisation
du Conseil et a ses activités est la meilleure partie. Moins heureuses, pour ne
pas dire déplacées, les remarques sur les limites d’une entreprise en pleine
élaboration ainsi que des observations par trop personnelles sur le centre de
Genéve.

DeNiSsE et ROBERT BARRAT : Charles de Foucauld et la fraternité.
Paris, Editions du Seuil, 1958, 192 p. Collection « Maitres spi-
rituels », 15.

Dans l’'abondante littérature consacrée au Pére de Foucauld, ce volume
prendra une place modeste et solide, qu’il mérite par son absence de prétention,
sa justesse de ton et la finesse pénétrante avec laquelle est restituée une his-
toire spirituelle « hors série ». Les citations choisies avec soin conférent 4 ce
volume, malgré ses dimensions restreintes, 1'allure d’une biographie compleéte,
ponctuée d’illustrations qui sont beaucoup plus qu'un complément.

MicHEL CARROUGES: Le Pere Jacques. Paris, Editions du Seuil,

1958, 328 p.

Le 2 juin mourait & Linz, quelques semaines aprés étre sorti du camp
de Mauthausen, un prétre francais admis au Carmel sous le nom de Frére
Jacques de Jésus. Dans son activité de professeur, d’éducateur, et au milieu
de ses compagnons de captivité, il exerca un rayonnement d’une qualité
exceptionnelle, qui se percoit sans peine dans le faisceau des témoignages ras-
semblés par M. Carrouges, pour former une biographie spirituelle d’'une tenue
recueillie, parfaitement digne de celui qui lI'a inspirée.



402 BIBLIOGRAPHIE

Le péché. Bruges, Desclée De Brouwer, 1959, 249 p. Collection « Pré-
sence chrétienne ».

Confrontation entre les points de vue du psychologue chrétien (M. Oraison,
Psychologie et sens du péché), du catécheéte (I, Coudreau, Catéchése et sens du
péché), du philosophe et du moraliste (H. Niel, La responsabilité et ses limites),
et du théologien (J. de Baciocchi, Rédemption et péché, et G. Siewerth, La
doctvine chrétienne du péché oviginel développée el exposée par véfévence a la
théologie de saint Thomas d’'Aquin). Dans la diversité des apergus, une réelle
unité est due a la volonté des auteurs d’étudier sérieusement le péché a la
lumiére de I'Ecriture et de la tradition (saint Augustin, saint Thomas), c’est-
a-dire en relation avec l'annonce du salut, sans pour autant négliger les
apports de la génétique et de la psychanalyse.

YVEs M.-]J. CONGAR : St vous étes mes témoins. Trois conférences sur
Laicat, Eglise et Monde. Paris, Les Editions du Cerf, 19509,
125 p.

L’intérét de ce plaidoyer en faveur de la restauraticn de 'apostolat des
laics, qui reprend certains thémes de l'ouvrage [alons pour une théologie du
laicat, vient de ce que le P. Congar ne sépare pas la promotion du laicat d’une
réflexion théologique sur le Saint-Esprit et la liberté chrétienne, qui ne se
déroule pas en vase clos, mais débouche constamment sur la situation présente
du chrétien dans le monde actuel. D’un point de vue réformé, on ne saurait
assez encourager la lecture de ces conférences, au moment ol le probléme du
ministére de I'Eglise et celui des laics se pose avec tant d’acuité.

ARTHUR RicH: Die Kirche in der Massenwelt. Zurich, Zwingli-

Verlag, 1958, 24 p.

Présenté lors d’une réunion des étudiants en théologie de Suisse, cet
exposé aborde rapidement, mais non superficiellement, quelques-uns des pro-
blémes suscités par le phénoméne de masse, dans lequel I'auteur repére un
élément caractéristique de 1'époque contemporaine. Il reléve que la masse,
contrairement a une opinion trop répandue, est détentrice de valeurs, ce qui
engage d’autant plus la responsabilité de I’Eglise et 1'oblige & une soigneuse
réflexion préalable, avant d’entreprendre une action différenciée.

GEORGES CAsALls: Der moderne Mensch und die frohe Botschafft.
Basel, Friedrich Reinhardt, s. d., 230 p.

Nous avons ici la traduction allemande de quelques prédications et confé-
rences radiophoniques prononcées, exception faite de la premiere (1946), au cours
de ces trois derniéres années. On y appréciera a la fois le projet et sa réalisa-
tion : faire retentir le message évangélique et souligner les exigences de la foi
en des circonstances ol l'’engagement du chrétien est aussi nécessaire que
délicat. Comme auménier des troupes francaises en Allemagne, ou a la téte
d’une parcisse algérienne, ou dans de grands rassemblements populaires, le
pasteur Casalis parle avec l'autorité que donne une fidéle soumission a la
Parole de Dieu.

CHARLES MOELLER : Littérature du X X® siécle et christianisme. 11. La
foi en Jésus-Christ. 2¢ édition. Tournai-Paris, Casterman, 1954,
354 P-

L’auteur consacre cinq volumes & un panorama de la production littéraire
rapportée i la ligne de force de la présence ou de I'absence de Dieu. Ce second
ouvrage s'attache & une analyse des «traces de Dieu» chez Sartre, Henry
James, Roger Martin du Gard et Malégue, et cherche a définir la visée fonda-
mentale qui situe ces écrivains relativement a la foi chrétienne, en un éche-
lonnement qui va de l'antithéisme de Sartre a l'adhésion totale de Malégue.



BIBLIOGRAPHIE 403

Si l'on regrette que la présentation de Sartre fasse preuve d’'une excessive
carence de sympathie intellectuelle, et que le drame de Jean Barois soit ramené
a4 un «témoignage sur une époque heureusement révolue» (p. 216), on se
réjouira de voir consacrées a Henry James des pages pénétrantes. L'admiration
de ’'abbé Moeller pour ce romancier coincide avec l'audience grandissante que
lui accorde le public de langue francaise.

HENRI ARVON : Le marxisme. Paris, Armand Colin, 1955, 216 p.
Collection Armand Colin, 294.

Dans une production souvent pléthorique, nous connaissons peu d’ou-
vrages aussi objectifs et aussi honnétes. Les themes majeurs du systéme sont
présentés en cinq chapitres successivement consacrés a la dialectique, 1'alié-
nation, la praxis, la plus-value et aux «cheminements d'une doctrine », ce
dernier contenant une partie critique fondée sur l'insuffisance de la notion
marxiste d’une liberté ramenée a ses dimensions sociales. Sans remplacer la
lecture des textes originaux, le manuel de M. Arvon constitue une initiation
qui rendra les plus grands services et qui se recommande d’elle-méme par le
sérieux de l'information et la clarté du style.

AucusTE COMTE : Sociologie. Textes choisis par Jean Larbier. Paris,
Presses Universitaires de France, 1957. Collection « Les grands
textes », 212 p.

L’introduction se limite a présenter synthétiquement l'architecture du
systéme comtien, sous forme de tableaux fort bien faits. Les textes sont extraits
du Systéme de politique positive, sauf quelques-uns extraits du Cours de philo-
sophie positive.

JeEAN LAcroix : La sociologie d’ Auguste Comie. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1956. Collection « Initiation philosophique»,
114 p.

Né de la synthése du traditionalisme et du libéralisme, le comtisme a révé
d’une société réformée par l'intelligence, plus précisément par une promotion
de l'esprit scientifique. La sociologie est dés lors une partie de la philosophie
naturelle. — Cette thése permet de comprendre le role des prédécesseurs de
Comte, la critique comtienne de I'économie politique, ainsi que la nature et
les divisions de la sociologie préconisée par Comte, sous les deux leit-motive de
P’ordre et du progres, de l'ordre seul, en définitive. — Excellent ouvrage, d’une
perspicacité et d’'une justesse exceptionnelles.

Louis Bouver : Humain ou chrétien. Bruges, Desclée De Brouwer,

1958, 159 P-

Au-deld des progressistes et des évolutionnistes, qui ne voient de salut
que dans les techniques, et au-dela des intégristes figés dans les traditions,
il y a une position qui se fonde sur la reconnaissance de I'amour divin, manifesté
tant dans les ceuvres de la création que dans celles de la rédemption et qui
donne aux ceuvres humaines leur vraie valeur. Seule une sagesse inspirée par
la Croix peut éviter une nouvelle crise moderniste et promouvoir une harmo-

nisation entre les aspirations humaines de notre temps et les exigences de
I’Evangile.

Jaxos HomMEs : Krise der Fretheit. Hegel, Marx, Heidegger. Regens-
burg, Verlag Friedrich Pustet, 1958, 330 p.

L’auteur étudie la radicalisation de la dialectique hégélienne en rapport
avec le monde de la technique et I’évolution industrielle. C’est I'univers tho-
miste qui sert de soubassement a ses développements. L’ordre de I'étre et de
I’existence est ainsi assuré, et I’histoire ainsi que le droit naturel garantissent
T'unité de la liberté et de la nécessité.



404 BIBLIOGRAPHIE

ERNST CASSIRER: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
Wissenschaft der neueren Zeit von Hegels Tod bis zur Gegenwart.
Stuttgart, Kohlhammer, 1957, 331 p.

Cet ouvrage constitue le quatriéme et dernier volume d’une suite magis-
trale consacrée au probléme de la connaissance. Les trois premiers volumes
ayant paru en langue allemande, a Berlin, de 1906 a 1920, le dernier fut d’abord
publié en traduction anglaise aux Etats-Unis (1948). En nous restituant main-
tenant le texte original, les éditeurs permettent aux admirateurs et disciples de
Cassirer de posséder intégralement une ceuvre qui fait date et dont I'importance
ne cesse de s’affirmer. — La place nous manque, hélas, pour accorder aux
développements de ce message ultime la discussion qu’ils méritent. Une pre-
miére partie traite du probléme des sciences exactes (mathématiques, physique).
La seconde est consacrée a la biologie et aborde, en particulier, la question,
toujours controversée, du darwinisme et du vitalisme. La troisiéme a pour
centre le probléme historique sous ses différents aspects (Herder, Humboldt,
Taine, Mommsen, Burkhardt, Strauss, Renan, Fustel de Coulanges). C’est dire
la richesse du contenu, que relévent encore la vigueur et 1'originalité des théses.

ErNST MAYER: Kritik des Nihilismus. Minchen, Lehnen Verlag,

1958, 476 p.

De ce probléme actuel du nihilisme, né en Allemagne avec Nietzsche et
repris récemment par Jinger et par Heidegger, 'auteur présente une étude
d’ensemble, extrémement fouillée, comparable a une somme. La pensée néga-
tive, le satanisme, l'erreur, le mensonge sont autant de traits significatifs du
« nihiliste », pris entre 1'étre et le non-étre. Quant au ¢« nihilisme », en soi, il
présente des structures caractéristiques que l'auteur étudie en s’appuyant sur
Nietzsche, dont le dépassement du nihilisme est relevé, ainsi que sur la socio-
logie, la pédagogie et les sciences contemporaines.

Qu’est-ce que vouloir ? Paris, Edition du Cerf, 1958, 144 p.

Ce recueil groupe onze essais dus a des spécialistes appartenant a diverses
disciplines, dans lesquelles le probléme du vouloir semble engagé. L’hété-
rogénéité des perspectives semble avoir été recherchée, aux fins de susciter
le dialogue. Interviennent successivement des théologiens, des philosophes,
des médecins, des psychologues et des pédagogues: Mgr L. Cerfeaux: La
volonté dans la doctrine paulinienne ; R. P. Lucien-Marie de Saint-Joseph: La
volonté d’aprés saint Thomas d’Aquin ; Gabriel Marcel : Apercus phénoménolo-
giques sur la fidélité ; Jean Ladriere : Le volontaire et I'histoive ; DT Paul Chau-
chard : L’aspect neurophysiologique de la volonté animale et humaine ; DT Henri
Ey : La psychopathologie et le probléme de la volonté ; DT Julien Rouart : Impul-
sion et volonté ; Dr Serge Leclaire: A propos de laboulie ; G. Morel : Nature
et transformation de la volonté selon saint Jean de la Croix ; chanoine Yves
Lagrée : Psychopédagogie de la volonté ; DT Clément Launay : Orthopédagogie
de la volonté chez l'enfant.

GEORGES GARGAM : L’amour et la mort. Paris, Editions du Seuil,

1959, 331 Pp-

Cet ouvrage, qui a pour auteur un prétre licencié en théologie de I'Institut
catholique de Paris, reprend les idées d'une thése soutenue en Sorbonne. Le
motif initial est celui d’une étroite complémentarité, rarement avouée, entre
I'amour et la mort que relie étroitement le méme vouloir d’éternité. L’auteur
songe moins a cerner son vaste sujet qu’a le laisser déployer lui-méme ses
dimensions multiples. Cette méthode souple et respectueuse nous vaut des
pages suggestives et des apercus originaux sur ’absence, le deuil, la réciprocité,
le suicide passionnel, le don, la liberté, le martyre et I’expérience mystique.



BIBLIOGRAPHIE 405

WM. OLIVER MARTIN : Metaphysics and Ideology. Milwaukee, Mar-
quette University Press. 1959, The Aquinas Lecture, 87 p.

L’auteur imagine saint Thomas traversant aujourd’hui le boulevard Saint-
Michel pour entrer a la Sorbonne et découvrant la statue d’Auguste Comte.
I1 signale a ce propos la dissociation qui s'est produite entre idéologie et méta-
physique et tente de préciser cette derniére en proposant quatre critéres de
la métaphysique en tant que science : critére d’autonomie, de continuité, de
systeme, et d’adéquation. Ces pages, qui reproduisent une conférence univer-
sitaire, se lisent avec agrément et profit.

Jost ECHEVERRIA : Réflexions métaphysiques sur la mort et le pro-
bléme du sujet. Paris, Vrin, 1957. 186 p.

Cette thése de doctorat soutenue en Sorbonne développe douze proposi-
tions. Le point de départ est fourni par la certitude originaire du «j’existe »,
et celle-ci a pour corollaire immédiat I’existence de 1’Autre. Dire que mon
existence est une évidence nécessaire, c’est dire que, pour moi, je suis immortel.
Cette évidence s’accompagne de l'expérience du vieillissement qui parait la
contredire. En fait, nous ne pouvons cesser d’étre présents a nous-mémes. Ce
qui disparait, ce sont les étres et les choses que nous voudrions conserver.
L’expérience synthétique et totale est celle de I'éternité vécue.

JeaN-CLaUDE Firioux: La Personnalité. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1957. Collection « Que sais-je ? », 758, 126 p.

Cet ouvrage riche et bien informé pose son probléme sous 1’angle psycho-
logique pour en étudier ensuite les déterminants constitutionnels, les compo-
santes de conduite, de culture, de développement génétique, de conditionne-
ment social et historique. Un dernier chapitre situe la personnalité dans le
développement historique et marque fortement l'irréductible originalité des
individus, chaque histoire étant « unique en son genre ».

MicueLE-F. Sciacca : Acte et Etre. Trad. F. Authier. Paris, Aubier,
1958, 226 p.

La participation a I’Etre, théme lavellien par excellence, a toujours été
conjointe chez l'auteur a l'idée de dialectique ainsi qu'a des thémes hérités
du personnalisme. Néanmoins l'accent est mis ici sur 1'échec de I'idéalisme
actualiste de Gentile et sur la nécessité (acquise par l'auteur au contact des
Peres rosminiens) de remonter a la source méme de 'augustinisme. Ce livre
reprend quelques articles publiés dans diverses revues.

BERNARD WELTE : La foi philosophique chez Jaspers et saint Thomas
d’Aquin. Traduit de l'allemand par M. Zemb. Bruges, Desclée
De Brouwer, 1958, 282 p. Collection « Textes et Etudes philo-
sophiques ».

Ouvrage trés important qui essaie, comme beaucoup d’autres, de rappro-
cher les philosophies de l'existence du thomisme. L’auteur, trés informé de
I'ceuvre de Jaspers et de celle de saint Thomas, étudie d’abord la place du
monde dans l'acte de transcendance chez Jaspers, puis la communication méta-
physique, étant donné que la révélation est une communication transcendante.
Ainsi la foi philosophique n’est pas un savoir ; elle ne peut étre ni fondée, ni
voulue. Chez saint Thomas, c’est le désir naturel de voir Dieu qui force ’homme
4 sortir de I'immanence ; l'intelligence qui s’applique & 1’ontologique doit étre
relayée par la volonté qui tend & l'existentiel, Dieu échappant aux prises de
I'intelligence. Il y aurait donc aussi chez I’Aquinate une foi philosophique
4 partir d’'un non-savoir, seulement cette derniére postulerait une participation



406 BIBLIOGRAPHIE

de l'esprit & I'étre. M. Welte, fort heureusement, ne cherche pas a concilier
une philosophie oti prime la démarche existentielle (Jaspers) et une philosophie
qui repose sur la structure ontologique (Thomas). Mais que ces deux types
de philosophie impliquent wune foi philosophique nous donnent, a nous
réformés, une occasion de réfléchir sur la légitimité d’une telle foi.

KATHARINA KANTHACK : Vom Sinn der Selbsterkenninis. Berlin,
W. de Gruyter, 1958, 210 p.

Cet ouvrage n’est que la reprise de thémes heideggeriens sur la communi-
cation et la conscience de soi. L’auteur s’excuse de n’avoir guére pu éviter
de parler un tout petit peu en son nom propre, ce que le lecteur regrette de
son cOté. Quelques pages sont consacrées ci et la a une confrontation avec
Sartre, ce qui aurait pu donner l'objet d’un excellent ouvrage.

PaurL RIC®UR : Efat et violence. Genéve, Foyer John Knox, 1957.

16 p.

L’Etat, de nature, est wiolent: il punit. L’autorité ne semble donc pas
procéder de I'amour. I1 y a ainsi conflit entre « I’Agapé chrétienne et la Vio-
lence punitive ». Cette situation s’aggrave en temps de guerre, ou I’Etat sort
de la légitimité méme de sa violence. En conclusion, I’éthique se décompose
en « éthiques de détresse », sans réconciliation possible.

DAGOBERT D. RUNES : A Dictionary of Thought. New York, Philo-
sophical Library, 1959, 152 p.

Un éditorial nous apprend que l'auteur a résumé dans ce dictionnaire
une sagesse exprimée en de nombreuses autres publications, qui lui ont valu
I'approbation d’Albert Einstein et d’'Albert Schweitzer. Le lecteur ne feuil-
lettera pas sans profit ni divertissement ces pages aérées ou, de A jusqu’a Z,
de nombreuses définitions lui sont proposées sur 1I’Absolu, les Anges, la Chance,
I'Imagination, le Mariage, le Suicide, la Réincarnation, le Sabbat ou Zéro,
etc., etc. La gravité, 'humour et l'ironie s’y mélent, non sans concession a
la facilité.

Humamiser Uhépital psychiatrigue. Paris, Editions du Cerf, 19509,

176 p.

Ce livre est le recueil des travaux présentéds aux journdes d’études de
1’Association des aumodniers des hopitaux psychiatriques en 1957. Il présente
des études sur les fondements doctrinaux du travail pastoral parmi les malades
mentaux, sur les institutions francaises traditionnelles et nouvelles, et sur le
role du psychiatre, de 'aumonier et de la religieuse travaillant dans un hépital
psychiatrique. La derniére partie est consacrée a des suggestions pratiques
et a quelques expériences tentées par des aumodniers conscients du fait que
leur action pastorale se double d’une action thérapeutique.



	Bibliographie

