
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Helmer Ringgren, Ake v. Stroem : Die Religionen der Völker,
Grundriss der allgemeinen Religionsgeschickte. Edition allemande
de I. Ringgren et C. M. Schröder. Stuttgart, A. Kröner Verlag,
1959, ix + 538 p. Kröners Taschenausgabe, 291.

Les éditions Kröner nous présentent la traduction allemande de l'œuvre de

deux professeurs d'Uppsala, publiée en suédois en 1957. La version allemande,
préparée en collaboration avec les auteurs, contient un chapitre sur la religion
d'Israël et le judaïsme qui ne figurait pas dans le suédois. On peut à ce sujet
se demander pourquoi, s'il paraît indiqué de donner un portrait de la foi d'Israël
vue sous l'angle de l'histoire des religions, on s'abstient de faire subir le même
traitement au christianisme. Il y aurait là nous semble-t-il un excellent moyen
d'édifier le lecteur chrétien sur la métamorphose que subit l'image d'une religion
en passant de l'état d'expérience vécue à celui de schéma objectif. Car, et
c'est inévitablement le cas lorsqu'on veut donner en un volume une esquisse
de l'ensemble des religions, il est évident que chaque système présenté serait
méconnaissable aux yeux de ses adeptes pour lesquels il n'est que le lieu d'une
rencontre avec l'indescriptible. Les hymnes et prières citées ici et là frappent
par le contraste de leur réalité spirituelle avec l'abstraction de l'analyse des

croyances. — Ceci dit, on admire les auteurs d'être parvenus à nous donner
une telle masse de renseignements, clairement ordonnés, complétés d'une
bibliographie classée par chapitres et d'un copieux index, et Ton félicite l'éditeur
de présenter cette petite somme de façon claire et lisible dans le format d'un
livre de poche. Pierre Gander.

Marie Delcourt : Hermaphrodite. Mythes et rites de la Bissexualité
dans l'Antiquité classique. Paris, Presses Universitaires de France,
1958, 136 p. Collection « Mythes et Religions ».

Le nom d'Hermaphrodite fait penser aussitôt à une figure équivoque, celle
d'un adolescent efféminé, dont la représentation a tenté parfois les sculpteurs.
Marie Delcourt y voit, elle, « un exemple privilégié de mythe pur » où s'expriment

non pas quelque rêverie erotique mais certaines aspirations essentielles de
l'homme. Il ne s'agit pas en effet d'un être à la nature indécise, ni homme ni
femme, mais au contraire d'un symbole qui unit de façon positive les pouvoirs
de la virilité et ceux de la féminité. Il est donc vain de se demander si les anciens
ont tiré cette représentation de l'observation pathologique. « La figure est née
dans l'esprit, avec ses racines au plus profond de l'inconscient. » — A l'appui
de sa thèse, Marie Delcourt allègue une masse de faits : rites archaïques de

passage, rites nuptiaux avec travestissement intersexuel, divinités bissexuées
en Grèce et en Orient, vieilles légendes (Tirésias, le Phénix), symboles androgynes

chez les Orphiques, Platon, les gnostiques et les alchimistes. La documentation

est vaste et intéressante, mais son interprétation est délicate et reste
sujette à caution. Jacques Sulliger.



BIBLIOGRAPHIE 255

L. Cerfaux et J. Tondriau : Un concurrent du christianisme. Le
culte des souverains dans la civilisation romaine. Paris et Tournai,
Desclée, 1957, 535 p. Bibliothèque de théologie, série III, vol. 5.
Cette forte étude s'ouvre sur 73 p. de bibliographie et se termine sur 80 p.

de tables et d'index divers, utiles répertoires qui constituent peut-être son
apport le plus précieux. — Les auteurs, maîtres en une matière délicate entre
toutes, sont bien conscients de la difficulté du sujet : « Nous ne saurons
probablement jamais exactement dans quelle mesure les sujets grecs, macédoniens
ou orientaux ont cru vraiment à la divinité de leur roi... » (p. 77). On pourrait
ajouter : saura-t-on jamais ce que le mot « divinité » signifiait dans ces divers
contextes historiques examinés Après un chapitre très succinct sur l'Orient
(p. 81 à 99), le thème de la royauté et le processus de T« héroïsation » sont
analysés en Grèce classique, pendant l'ère macédonienne, à la période
hellénistique puis dans le monde romain. L'enquête prend fin avec un bref chapitre
de «comparaison avec le judaïsme et le christianisme» (p. 441 s.). En Grèce,
avant Alexandre, « la divinisation d'un mortel vivant est chose rare » (p. 116).
Autre point important : si les souverains hellénistiques jouent le rôle des dieux,
ils le font souvent avec un certain humour et « ne sont pas pour cela de nature
pleinement divine » (p. 267). Enfin, à la base du « malentendu » entre l'Empire
et le christianisme, il y eut peut-être une réaction instinctive des populations
contre les communautés chrétiennes considérées comme des corps étrangers,
plutôt qu'une défense officielle et précise de la personne divinisée de l'empereur :

« ce qu'on défendait contre les chrétiens, c'était tout l'édifice de l'ancienne
civilisation et non l'empereur lui-même » (p. 393). — Mais alors se pose cette
question : en donnant l'impression d'être « une religion centrée sur l'au-delà »

(p. 387) et de se désintéresser du monde présent, le christianisme n'était-il
pas, déjà, infidèle à son génie propre Les auteurs de cette étude semblent
partager cette conception d'un christianisme étranger à ce monde.
L'interprétation qu'ils donnent de certaines paroles de Jésus (« Rendez à César...
Mon royaume n'est pas de ce monde... ») va dans ce sens. Mais est-elle fondée
en exégèse Nous en doutons. De même pour la thèse selon laquelle l'apôtre
Paul « distingue autant que possible la sphère religieuse de la sphère politique »

et fait du Christ le Kurios des seuls morts ressuscites « abandonnant aux autorités

déléguées par Dieu Tordre purement temporel » (p. 390). — On voit que
cette savante étude, bien loin de se limiter à quelques analyses minutieuses
du passé, pose de grosses questions à la pensée théologique actuelle. C'est
pourquoi il est bon qu'elle figure dans une bibliothèque de théologie.

Pierre Bonnard.

Jean Rudhardt : Notions fondamentales de la pensée religieuse et
actes constitutifs du culte dans la Grèce classique. Etude préliminaire
pour aider à la compréhension de la piété athénienne au IVe siècle.
Genève, E. Droz, 1958, 344 p.
Ce titre, très précis, définit clairement le propos de l'auteur. Il ne s'agit pas

d'un tableau synthétique de la religion athénienne, mais d'une recherche
préliminaire qui passe en revue et réunit les divers éléments de la piété au IVe siècle.
Comme source principale, l'auteur se sert des orateurs attiques, qui, dans leurs
plaidoiries, nous offrent des données positives sur la vie religieuse des Grecs.
Pour éclairer le contexte politique et social, il cherche les compléments nécessaires

chez Thucydide, Xénophon et dans les documents épigraphiques, tandis
qu'une analyse lexicologique fondée sur les poètes, les scholiastes et les lexico-



256 BIBLIOGRAPHIE

graphes lui permet de préciser le vocabulaire religieux à l'aide duquel les anciens
nous ont transmis leurs rites et leurs croyances. — C'est là un labeur considérable,

dont il faut savoir gré à M. Rudhardt. Son livre, étayé sur plusieurs
milliers de références, témoigne d'une grande modestie et d'une grande probité
intellectuelles. Il est très soigné dans sa présentation typographique comme
dans son écriture. Malgré ces qualités, il faut avouer que le lecteur est un peu
déçu, qu'il reste sur sa faim. Cela tient sans doute, comme le titre l'indique, à la
démarche même d'une recherche qui se veut préliminaire et qui vise seulement
à réunir les matériaux indispensables à une synthèse ultérieure. Mais cela
semble découler aussi d'un parti pris méthodologique. Dans un avant-propos,
l'auteur définit sa méthode comme une méthode interne qui « recherche la
signification d'une religion historique dans la vie de ceux qui l'ont pratiquée et non
dans les usages de leurs ancêtres ou dans ceux des peuples primitifs, ni dans
aucune philosophie moderne ». Elle vise à rendre intelligibles les faits religieux
« en situant ces faits dans la conduite quotidienne et dans la vie affective des

croyants, pour les mettre en rapport et les associer comme ils l'étaient dans
leur conscience ». C'est ce souci d'éviter toute explication à priori qui a dicté
à M. Rudhardt le choix de son sujet, le IVe siècle étant une période sur laquelle
les orateurs nous fournissent des documents abondants « dont l'interprétation
ne laisse pas trop de marge à la fantaisie de l'historien ». Mais les mêmes
scrupules le condamnent, quoi qu'il en dise, à rester au niveau d'une description
pure et simple des faits religieux. Significative à cet égard est la note de la
page 5 où il récuse les recherches phénoménologiques, « qui visent, par la description

des comportements religieux connus dans le monde, à mettre en évidence
des structures permanentes et à faire apparaître, à travers ces structures, un
sens... Sceptique ici quant à la valeur de la généralisation, nous croyons que
seul le singulier porte vraiment en lui une signification. » Ce refus de toute vue
systématique plonge dans l'embarras le lecteur, qui doit débrouiller seul un
tissu complexe de faits « singuliers ». Privé de lignes directrices, de fil conducteur,
il se lasse peu à peu de ces enumerations minutieuses, solidement fondées sur
les témoignages antiques, mais qu'aucune hypothèse ne vient structurer ni
éclairer. Finalement les conclusions de cette vaste enquête, qui tiennent en
quelques pages, paraissent assez minces eu égard à l'immense effort déployé
par l'auteur et par le lecteur attentif. — Il faut ajouter que le même excès de
prudence a grossi exagérément le nombre des notes. Beaucoup de références
sont inutiles, soit parce que les faits mentionnés sont trop connus (par exemple
la présence sur l'Acropole d'une Athéna Parthénos), soit parce qu'on les trouve
ailleurs en plus grand nombre et mieux groupées (dans le Dictionnaire des

Antiquités de Daremberg et Saglio, par exemple), soit enfin parce qu'elles se

répètent. Il y a en effet un grand nombre de redites tout au long de l'ouvrage,
mais ce n'est pas ici le lieu d'en dresser la liste. Il est regrettable que l'auteur
n'ait pas composé son ouvrage d'une manière plus vigoureuse, en mettant en
relief les faits essentiels et les documents les plus significatifs. Quelques
témoignages caractéristiques cités et discutés dans le corps de l'ouvrage seraient plus
intéressants et plus utiles que toutes ces références empilées en pied de pages,
qui obligent le lecteur à se reporter chaque fois au texte et à faire lui-même
le tri. — Ces quelques remarques toutefois ne diminuent en rien le mérite du
travail de M. Rudhardt, et Ton attend avec intérêt le second volume qu'il nous
promet. On souhaite qu'il soit plus élaboré, mieux structuré. Que l'auteur se
dispense de reprendre en détail ce qui fait partie du bien commun de la recherche
philologique et qu'il insiste sur les apports nouveaux qu'il doit mettre en
lumière. Jacques Sulliger.



BIBLIOGRAPHIE 257

Alfred Métraux : Le vaudou haïtien. Paris, Gallimard, 1958, 358 p.
Collection « L'espèce humaine », 14.

M. Métraux présente son œuvre comme une mise au point qui, parce qu'elle
réagit contre une certaine publicité de mauvais aloi dont le vaudou haïtien
fait de plus en plus les frais, risque de décevoir le lecteur avide de sensations
épicées. Certes, le ton adopté par l'auteur, parce qu'il est tout objectif,
scientifique avec un brin d'humour soigneusement dissimulé, n'est pas fait pour
exciter. Et pourtant cette étude émeut, à cause sans doute de la sympathie
réelle de l'ethnographe pour les vaudouistes auprès desquels il a vécu. Parce

que toute sympathie authentique est communicative, le lecteur se sent non
seulement informé mais encore conduit par la main d'un guide sûr qui l'initie
à sa manière à l'extraordinaire expérience vaudou. On sait que le vaudou est une
religion synthétique, née en Haïti du mélange de divers cultes africains,
dahoméens surtout, et d'éléments du rituel et de la piété populaire catholiques.
Le résultat, bien que la synthèse ait été réalisée selon une logique interne aussi
certaine qu'inconsciente, est d'autant plus étonnant que le vaudou est une
religion moderne s'exprimant en français créole, se servant d'une foule d'objets
qui sont pour nous aussi profanes que familiers. Seule la couleur noire des
sectateurs du vaudou nous rassure en nous rappelant que ce n'est pas notre
propre monde qui est tout à coup devenu à l'égard du divin d'une inquiétante
perméabilité On éprouve le regret, en lisant ce livre, que la musique qui joue
dans la vie vaudou un rôle si capital ne puisse pas être davantage présente dans
la description. — Le dernier chapitre, consacré aux relations entre vaudou et
Eglises chrétiennes, peut être, selon le point de vue adopté par le lecteur, la
source de méditations profondes et éventuellement salutaires ou un régal
d'irrésistible cocasserie. — Glossaire, notes, bibliographie, index et tables
complètent utilement ce beau travail. Pierre Gander.

André Chouraqui : Histoire du judaïsme. Paris, Presses Universi¬
taires de France, 1957, 126 p. Collection « Que sais-je »

« L'histoire du judaïsme, dont la signification est entière pour l'Occident,
demeure bien la plus ignorée des histoires humaines » (p. 9). Ce petit livre,
destiné à « soulever le voile qui cache un visage et permettre une rencontre »,

parcourt en moins de 130 pages près de quatre mille ans d'histoire et nous initie
au mystère d'Israël. L'auteur a su remarquablement évoquer la genèse de son
peuple, la période biblique, l'interminable exil qui débute à l'époque romaine et
s'achève vingt siècles plus tard, l'importance du contact avec l'Islam qui
provoque un renouvellement du judaïsme, les horreurs de l'antisémitisme chrétien
auxquelles les Juifs répondent par le mysticisme de la Cabbale et du Hassi-
disme ; enfin les problèmes posés par le Retour. — Cet ouvrage atteint son
but, il nous invite à un « pèlerinage aux sources » qui s'avère toujours plus
nécessaire. Robert Martin-Achard.

André Robert, André Feillet : Introduction à la Bible. Tome I :

Introduction générale et Ancien Testament. Tournai, Desclée
et Ci*, 880 p.
Ce gros volume, publié avec l'imprimatur du cardinal Feltin, préfacé par

Mgr Weber, évêque de Strasbourg, écrit par quelques-uns des meilleurs biblistes
catholiques de France, est destiné avant tout aux professeurs des grands
séminaires et doit permettre aux futurs prêtres de connaître les résultats les plus



258 BIBLIOGRAPHIE

sûrs des études bibliques d'aujourd'hui. On sait que Rome a sévèrement critiqué
cette tentative et interdit la traduction sans modification de cet ouvrage qui
fait honneur pourtant au catholicisme de langue française. — Le tome I
comprend deux parties ; la première aborde les problèmes généraux tels que l'inspiration,

la doctrine du canon et de l'inerrance, les règles de la critique textuelle,
littéraire, etc., l'interprétation catholique des livres saints. Ces pages écrites

par A. Barucq, H. Cazelles, P. Grelot sont remarquables et donnent une idée
claire des questions que l'étude de l'Ecriture, renouvelée par l'encyclique
« Divino afflante Spiritu », pose aux spécialistes des sciences bibliques au sein
de l'Eglise romaine. — La seconde partie, consacrée à l'Ancien Testament,
comporte une présentation succinte, mais judicieuse du cadre historique de la
Bible. H. Cazelles aborde le difficile problème du Pentateuque et dégage la
signification théologique de ses diverses traditions. Les professeurs Delorme et
Gelin situent les livres prophétiques, P. Auvray parle avec compétence des

psaumes ; Mgr Lusseau s'intéresse aux ouvrages sapientiaux et le professeur
A. Lefèvre aux deutérocanoniques. Enfin P. Grelot résume avec talent l'histoire
de la formation de l'Ancien Testament. — Cette « Introduction », qui bénéficie
d'une excellente impression, est l'œuvre d'une équipe de chercheurs dont la
compétence est égale au profond respect qu'ils vouent à l'Ecriture ; elle mérite
de retenir notre attention. — Le tome II consacré au Nouveau Testament vient
de paraître et une seconde édition « revue et corrigée » du premier tome est
sous presse. Robert Martin-Achard.

Alfred Jepsen : Die Quellen des Königsbuches. Halle, M. Niemeyer
Verlag, 1953, 115 pages.

Cette étude, achevée déjà en 1939 et qui n'a pu paraître à cause des
circonstances que quatorze ans plus tard, n'a pas perdu son intérêt ; menée avec
minutie, elle analyse d'abord le contenu des livres des Rois, et cherche à en
déterminer les sources et les rédactions successives. Le professeur Jepsen
reconnaît en effet, dans l'histoire des souverains de Juda et d'Israël, l'œuvre
de divers écrivains de tendance sacerdotale, prophétique et lévitique. Il achève
son ouvrage par quelques considérations sur la manière dont l'histoire est
racontée dans les écrits bibliques qu'il a étudiés.

Robert Martin-Achard.

Aubrey R. Johnson : Sacral Kingship in Ancient Israel. Cardiff,
University of Wales Press, 1955, 155 p.
Le professeur A. R. Johnson, dont les études précédentes ont retenu l'attention

des spécialistes de l'Ancien Testament, s'est attaqué dans ce volume à l'un
des problèmes les plus complexes de la recherche vétérotestamentaire, celui
de la signification de la royauté en Israël et donc de l'origine du messianisme.
— A la suite des travaux de H. Gunkel, de S. Mowinckel, de l'école d'Uppsala,
l'auteur reprend et développe ses propres conclusions sur « The Rôle of the
King in the Jerusalem Cultus » (The Labyrinth, 1935) et passe en revue les

psaumes royaux et ceux qui chantent la souveraineté de Yahvé. Il insiste sur
le rôle que le descendant de David joue dans la destinée du peuple élu. Il lui
appartient en effet d'assurer l'existence de la nation, l'avenir de celle-ci est
liée à sa justice. — Le Davidide est revêtu de l'Esprit de Yahvé, il est le fils du
Dieu d'Israël ; pourtant il reste une créature et demeure un primus inter pares
au milieu de ses sujets. Il tient cependant la place centrale à la fête des Taber-



BIBLIOGRAPHIE 259

nacles dont le rituel peut être reconstitué, selon A. R. Johnson, d'après les

cantiques israélites notamment. Ceux-ci laissent entendre que l'Oint de Yahvé
doit affronter au cours du drame liturgique, joué chaque année à Sion, et dont
divers éléments sont d'origine cananéenne, les puissances de mort ; il en triomphe
grâce à sa justice. Le professeur de Cardiff estime que l'espérance messianique
est dérivée du culte jérusalémite qui explique et exprime l'importance décisive
du roi de Juda à l'égard de son peuple. Son travail s'appuie sur une information
sûre et une réflexion nuancée et est une contribution durable au problème du
messianisme. Robert Martin-Achard.

Jean-Paul Bonnes : David et les Psaumes. Paris, Editions du Seuil,
1957, 191 p. Collection « Maîtres spirituels ».

Ce nouveau volume d'une collection bien connue, remarquablement illustré,
présente un portrait coloré et original de David dont l'auteur estime qu'il est un
sanguin, un génie, au sens kierkegaardien, un politicien à la manière de Talleyrand,

doué d'un étrange pouvoir de fascination. Jean-Paul Bonnes fait une
étude du caractère de David qui nous change de bien des descriptions
conventionnelles, il analyse avec la même veine psychologique l'esprit des psaumes
et achève son ouvrage par l'examen de quelques-unes des prières d'Israël.

Robert Martin-Achard.

Wilhelm Vischer : Die Immanuel-Botschaft im Rahmen des könig¬
lichen Zionsfestes. Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1955.
Theologische Studien, Heft 45.
L'oracle d'Emmanuel (Es. 7 : 14) est Tun des passages les plus discutés

de TA. T. Le prophète y utilise en effet un langage si elliptique que l'interprétation

de ce texte restera toujours délicate. Pour contribuer à l'éclairer, le
professeur Vischer le replace non seulement dans son contexte le plus large,
puisqu'il l'examine dans l'ensemble des chapitres 6 : 1 à 9 : 6. Il étudie surtout
d'une manière très serrée la terminologie utilisée par Esaïe, qui présente de
nombreux points communs avec la terminologie royale davidique, notamment
avec la promesse de Nathan (II Sam. 7), les dernières paroles de David (II Sam.
23) et les psaumes royaux. En soulignant, selon l'hypothèse de H. J. Kraus,
la relation de tous ces textes avec la fête royale annuelle de Sion, l'auteur
propose de voir dans l'Emmanuel un personnage royal mystérieux, contemporain

d'Esaïe, donné comme gage de l'accomplissement final de la promesse
faite à David. Une conclusion le présente à la lumière du N. T. comme le signe-
témoin de Jésus, fils de David. — Parue également en français dans les Etudes
théologiques et religieuses 29, 1954, P- 55_97. cette étude attire l'attention sur
un aspect important des oracles d'Esaïe. La parenté terminologique relevée

par M. Vischer, souvent frappante quoique parfois un peu lointaine, vient à

l'appui de l'interprétation royale. Peut-être pourrait-on regretter que sur la
base de ces rapprochements, l'auteur n'ait pas mieux mis en évidence l'originalité

de la contribution d'Esaïe à la tradition davidique.
Samuel Amsler.

Jean Steinmann : Le livre de Job. Paris, Les Editions du Cerf, 1955,
389 p. Lectio Divina, 16.

Il n'est pas trop tard pour signaler cette étude haute en couleur sur Job.
Plutôt qu'un commentaire, c'est une large enquête situant le livre de Job dans
l'ensemble de la littérature, depuis ses antécédents d'Egypte et de Babylone



2Ó0 BIBLIOGRAPHIE

jusqu'à ses commentateurs modernes, Kierkegaard, Claudel ou Gabriel Marcel,
tant il est vrai que le thème de l'homme souffrant et révolté accompagne
l'humanité dans sa destinée universelle. — Dans une première partie, l'auteur
présente le contexte littéraire du livre de Job en citant in extenso certains
textes égyptiens, assyro-babyloniens et grecs, et des extraits du Psautier et
des prophètes bibliques qui permettent d'utiles comparaisons. Puis vient le
texte du drame original dans une traduction nouvelle, vigoureuse et d'une
richesse de vocabulaire qui rend bien celle de l'original, accompagnée d'un bref
commentaire. Les notes textuelles sont réduites à leur plus simple expression,
et à part quelques heureuses exceptions, l'exégèse cède le pas à une
paraphrase qui se suffit à relever les idées principales, leur portée et leur enchaînement.

Cette seconde partie s'achève par le texte des adjonctions ultérieures
(discours d'Elihu, le mystère de la Sagesse du chap. 28, la satire sociale du
chap. 24, la strophe de l'autruche en 39 : 13-18 et les gloses plus brèves), puis
par des remarques sur les versions : celle de la Septante, très affaiblie, et celle
de la Vulgate, si proche de l'hébreu, présentées toutes deux comme bénéficiaires
de l'inspiration. Les problèmes critiques sont examinés en troisième partie.
Pour l'auteur, l'édition primitive se serait achevée au chap. 31 — ce qui nous
paraît douteux, car le poème tout comme le pari du prologue auraient été
privés de leur point de chute. Deux revisions parallèles auraient ajouté, Tune
les discours d'Elihu, l'autre ceux de Jahvé et l'épilogue, pour se trouver ensuite
combinées. Suivent les portraits des protagonistes du drame, brossés avec
beaucoup de verve, où les amis de Job, théologiens prisonniers de leur système,
reçoivent quelques coups de griffe — ce qui n'est pas pour déplaire — et
où Jahvé se présente comme le plus grand poète du drame (p. 285). Dans les
formes de la plaidoirie juridique et de la complainte, le livre de Job a pour
but d'exprimer le drame de l'homme pris entre sa foi et sa révolte. Une dernière
partie caractérise enfin quelques types de commentateurs patristiques, médiévaux

ou contemporains. — L'enquête est trop vaste pour être vraiment
satisfaisante au point de vue exégétique et théologique. Mais l'auteur, déjà dans
la traduction, a réussi à rendre la verve, le pathétique ou l'humour qui
traversent le livre de Job. C'est déjà beaucoup. Samuel Amsler.

Gerhard von Rad : Theologie des alten Testaments, Band i : Die
Theologie der geschichtlichen Überlieferungen Israels, 2e édition.
Munich, Chr. Kaiser Verlag, 1956, 472 p.

La parution de cet ouvrage, immédiatement épuisé, a été un événement
dans l'histoire de la science vétérotestamentaire ; son auteur l'avait fait
précéder de plusieurs études, en particulier sur le problème littéraire du Pentateuque
et la théologie du Deutéronome, et divers articles qui viennent d'être heureusement

réédités dans Gesammelte Studien zum Alten Testament (Chr. Kaiser
Verlag, Munich, 1958), qui lui avaient acquis un renom hautement mérité parmi
les théologiens de l'Ancien Testament. — La « Théologie » de G. von Rad
comprendra un volume consacré aux traditions historiques d'Israël et un second
qui concernera les traditions prophétiques du peuple élu. Le tome I se divise
en deux parties : la première esquisse l'histoire de la foi en Yahvé et des institutions

sacrales au sein d'Israël, la seconde traite de la théologie des traditions
historiques, et parle successivement de la théologie de l'Hexateuque, avec notamment

l'histoire des origines, l'Exode, la révélation du Sinaï, etc., de l'Oint en
Israël, avec des paragraphes sur l'alliance avec David, les conceptions de



BIBLIOGRAPHIE 2ÓI

l'histoire de l'école deutéronomiste et du Chroniste, et enfin de l'attitude
d'Israël vis-à-vis de Yahvé, telle qu'elle s'est exprimée en particulier dans les

psaumes et la sagesse. — L'ensemble constitue un ouvrage d'une grande qualité,

aux pages denses, qui inaugure une nouvelle manière de concevoir la théologie

de l'Ancien Testament. G. von Rad estime en effet que le plan classique
suivi par ses prédécesseurs qui exposent ce que l'Ancien Testament dit sur
Dieu, sur l'homme et sur l'eschatologie, ne tient pas compte de la façon dont les
textes vétérotestamentaires se sont, au cours des siècles, constitués, développés,
enrichis pour former quelques vastes ensembles littéraires, comme l'Hexateuque
ou les œuvres de l'historien deutéronomiste ou du Chroniste. Il n'existe pas une
doctrine de l'Ancien Testament sur les loci de la théologie, mais un credo en
devenir, sans cesse réinterprété à la lumière de l'histoire, une tradition constamment

revisée, qui s'exprime dans divers documents qu'il nous faut examiner
l'un après l'autre. — Une théologie de l'Ancien Testament interroge les témoins
successifs de la foi du peuple élu, elle ferait violence à l'histoire d'Israël et de ses
documents en leur demandant une réponse unique et définitive. — Dans le

premier volume qu'il nous présente, G. von Rad excelle à mettre en pratique
ses remarques de méthode. Cependant il est permis de poser certaines questions :

Une telle présentation de la théologie de l'Ancien Testament dépend étroitement

des résultats de la critique littéraire dont les conclusions sont sujettes à
revision ; ainsi, la notion de l'hexateuque auquel se range l'auteur est loin
d'être admise par tous les spécialistes, puisqu'on parle d'ordinaire de
pentateuque ou même, comme M. Noth, de tétrateuque. L'exposé théologique sera
donc modifié assez fondamentalement selon que Ton adopte l'une ou l'autre
solution. Un autre problème surgit de la séparation radicale que l'auteur semble
faire entre le témoignage de la tradition historique et celui des prophètes
(p. 183 s.). Ne pense-t-on pas aujourd'hui que le prophétisme n'est pas aussi
révolutionnaire qu'on Ta prétendu jadis, mais qu'il se réfère à une tradition
qu'il respecte et sans laquelle il ne se comprend pas. La théologie des prophètes
s'inscrit donc dans la ligne de la théologie traditionnelle, bien qu'elle sache la
critiquer dans la mesure même où elle entend lui demeurer fidèle. Enfin, ne
peut-on admettre qu'il n'existe pas seulement diverses théologies dans les écrits
de l'Ancien Testament, mais une manière vétérotestamentaire de parler de

Dieu, de son peuple et de la réalisation de son dessein Une théologie de l'Ancien
Testament ne saurait-elle pas faire la synthèse des diverses affirmations théologiques

que G. von Rad a su si bien relever dans son ouvrage — Ces questions
soulignent le vif intérêt que le premier tome de la Théologie des Alten Testaments

a soulevé ; nous attendons avec non moins de curiosité le volume
suivant qui nous permettra de nous faire une opinion mieux fondée sur la méthode
proposée par le professeur de Heidelberg.

Robert Martin-Achard.

Claus Westermann : Der Aufbau des Buches Hiob. Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1956, 115 p. Beiträge zur
historischen Theologie, 23.

Une étude antérieure sur les structures du genre littéraire de la complainte
dans le Psautier a conduit M. Westermann à une interprétation nouvelle du
livre de Job : c'est la représentation dramatique d'une complainte individuelle
dont les différents mouvements, plus largement développés qu'ailleurs,
correspondent à ceux de la forme traditionnelle présente dans le Psautier et dans
Jérémie. Le centre de gravité du livre n'est pas dans les diatribes des amis qui



2Ó2 BIBLIOGRAPHIE

n'aboutissent à rien qu'à exacerber la réaction de Job, mais dans les complaintes
pathétiques du juste qui, jugé à tort par ses amis, en appelle à Yahweh lui-
même (chap. 3 et 29-31), et à qui Dieu finit par se révéler dans sa souveraine
miséricorde (chap. 38-41). A un Job sapiential, l'auteur oppose donc un Job
psalmique. — Pour en faire la démonstration, l'auteur examine avec soin les
divers moments et les thèmes successifs du drame : contestation, plainte, vœu,
louange, argumentation, protestation d'innocence, confiance, réponse de Dieu,
confession de foi, qui sont autant d'éléments constitutifs de la complainte
traditionnelle. Même le cadre narratif des chapitres 1-2 et 42, destiné à mettre
le poème en situation, aurait son pendant dans les suscriptions « historiques »

de certaines complaintes. Par contre, les discours d'Elihu transforment la
plainte du juste souffrant en un problème de théodicée, malentendu qui trahit
justement leur caractère d'adjonction ultérieure. — Cet ouvrage est un bel
exemple de la fertilité des méthodes de la Formgeschichte. Il rend au livre de

Job sa vraie dimension de question existentielle, contre ceux qui y cherchent
— en vain — la solution du problème de la souffrance. Les nombreux
rapprochements entre Job et le Psautier contribuent, par contrecoup, à éclairer la
question si controversée de l'identité et du rôle des ennemis dans les complaintes
individuelles. Sans rien enlever à la thèse de l'auteur sur les ascendants formels
du livre de Job, on constatera pourtant dans cette œuvre une hypertrophie
poétique et une certaine confusion entre la complainte, la louange et le discours
sapiential qui sont les signes de l'assouplissement des formes littéraires
traditionnelles dans la période tardive de la littérature vétérotestamentaire.

Samuel Amsler.

Max-Alain Chevallier : L'Esprit et le Messie dans le Bas-Juiaïsme
et le Nouveau Testament. Paris, Presses Universitaires de France,
1958. Etudes d'histoire et de philosophie religieuses, 49.

Cette thèse de l'Université de Strasbourg se présente comme une contribution

aux recherches actuelles de pneumatologie chrétienne. L'auteur a divisé
son étude en quatre parties bien distinctes traitant de l'Esprit, successivement,
dans la tradition messianique juive, dans la vie de Jésus de Nazareth, dans
la doctrine du Christ ressuscité et, enfin, dans les Testaments des douze patriarches

et les écrits de Qumran. — Contrairement à ce qu'on pense souvent, il
s'avère, à la lumière de ces analyses, que la tradition messianique juive était
remarquablement cohérente et se fondait presque constamment sur les mêmes
textes de l'Ancien Testament : Psaume 2 et Esaïe 11 en particulier. Même
dans les Paraboles d'Hénoch, « notre surprise sera de retrouver tant de traits
d'Esaïe 11 et du Psaume 2 presque intacts sous leur nouveau vêtement » (p. 18).
— Autre constatation : le judaïsme, tant palestinien qu'alexandrin, a peu à peu
effacé et même éliminé l'Esprit de la tradition messianique ; ou alors, l'Esprit
du Messie n'y figure que sous le signe magique ou populaire de la puissance.
« Malgré un maintien formel de certaines expressions, il laisse échapper l'essentiel
de ce qui concerne l'Esprit de Dieu » (p. 126). Philon lui-même qui, par ailleurs,
était si friand de pneumatologie, a « effacé de la tradition messianique le don
de l'Esprit» (p. 41). Fort de ces constatations, l'auteur n'a pas de peine à

montrer l'originalité de la pensée des évangiles : Jésus est l'oint de Dieu, il a

reçu l'Esprit au plein sens d'Esaïe II et du Psaume 2. Fait capital : « l'affirmation

que Jésus a reçu l'Esprit n'a rien à voir avec l'expérience du pneumatisme,
c'est une affirmation de la foi », identique à la confession de la filialité divine



BIBLIOGRAPHIE 263

de Jésus (p. 96). Ce dernier aspect des textes aurait mérité une plus longue
elucidation. — Une partie, trop brève pour être vraiment utile, est consacrée

au don de l'Esprit par le Messie ressuscité, selon l'apôtre Paul. — Soulignant
enfin la parenté entre les Testaments des douze patriarches et les écrits de

Qumran, l'auteur prouve de manière convaincante que les premiers contiennent
une prophétie ex eventu de la venue de Jésus comme Messie pacifique tandis
que les seconds, « qu'il n'est pas invraisemblable de considérer comme judéo-
chrétiens » (p. 142, l'auteur rejoint ici les thèses du professeur Teicher),
développent les thèmes traditionnels juifs sur l'Esprit mais « dans une perspective
franchement gnostique » qui en transforme complètement la signification
(p. 143). Sur ce dernier point aussi, les intéressantes remarques de l'auteur
auraient mérité d'être développées. Ne pourrait-on pas montrer, en particulier,
que l'Ancienne Eglise a nourri une conception de l'Esprit plus judéo-gnostique
qu'évangélique — L'auteur de cette étude alerte et précise a droit à la
reconnaissance de tous ceux qui, avec lui, pensent que « l'Eglise chrétienne souffre
depuis longtemps d'une insuffisante clarté dans la connaissance du Saint-
Esprit » (p. 1). Pierre Bonnard.

C. H. Dodd : Morale de l'Evangile. Les rapports entre la foi et la morale
dans le christianisme primitif. Traduit de l'anglais par J.-H. Marrou.

Paris, Pion, 1958, 141 p.
Fait significatif, ce sont les catholiques romains qui traduisent l'œuvre de

l'éminent professeur de Cambridge. Après La Bible aujourd'hui (Castermann,
Ï957) voici un autre de ces petits ouvrages dont Dodd a le secret : alerte,
profond, limpide sans superficialité. Il s'agit de leçons données à l'Université
de Columbia, complétées par deux conférences antérieures. Selon sa méthode
habituelle, désormais classique, l'auteur analyse les structures de la pensée
néotestamentaire en partant des épîtres, le groupe de documents le plus ancien,
pour aboutir ensuite aux évangiles. Ici et là, il constate que les parties morales
du Nouveau Testament « ont pour base un schéma d'enseignement bien établi
qui remonte aux premiers temps de l'Eglise et dont on peut, avec une probabilité

suffisante, retrouver la forme générale et le contenu » (p. 25). Cet enseignement

moral se rattache à l'Evangile sur quatre points (p. 34 ss.) : l'eschatologie,
l'idée de corps de Christ, l'imitation du Christ, la primauté de l'amour. L'auteur
analyse successivement ces quatre racines de l'éthique chrétienne. L'amour
évangélique est « une bonne volonté énergique et bienfaisante, que rien n'arrête
quand il s'agit du bien de l'objet aimé» (p. 58). Il est ce quelque chose «qui
rend solides, fortes et durables toutes les autres qualités» (p. 60). — De tels
brefs exposés prêtent forcément le flanc à la critique : la pensée biblique s'y
exprime souvent dans les catégories de l'idéalisme classique, si cher à tant de

grands intellectuels anglo-saxons. Le Sermon sur la montagne est-il vraiment
une morale d'un « effort qui porte en lui la qualité et agit dans la direction
que Dieu a prescrite » Est-il vraiment destiné à nous faire seulement courir
vers une « perfection » jamais atteinte (p. 104 ss.) Existe-t-il une telle parenté
de pensée entre certains lieux communs stoïciens et l'éthique paulinienne
(p. 131) Est-il possible de faire du « Verbe qui éclaire tout homme » Jean 1 : 9)
une Sagesse que « l'humanité tout entière connaît comme loi naturelle par la
voix de sa conscience et de sa raison » (p. 141) C. H. Dodd est plus convaincant

par sa méthode et ses analyses des structures de la pensée biblique que
par les idées générales exprimées dans ses ouvrages de vulgarisation.

Pierre Bonnard.



264 BIBLIOGRAPHIE

Wilhelm Vischer : Valeur de l'Ancien Testament. Commentaires des
livres de Job, Esther, l'Ecclesiaste, le second Esaïe, précédés d'une
introduction. Genève, Editions Labor et Fides, s. d. (1958), 191 p.

Dans la collection de commentaires bibliques destinés au grand public,
les Editions Labor et Fides présentent cinq études de M. Wilhelm Vischer, dont
quatre ont paru en allemand dans les années 1930 à 1938 et dont la plus récente,
celle sur l'Ecclesiaste, est de la plume française du professeur de Montpellier.
Il est bon que les lecteurs de langue française, encore si démunis pour l'étude
de l'Ancien Testament, puissent connaître ces contributions dont la réputation
n'est plus à faire, puisqu'elles ont suscité en leur temps des débats importants
et parfois acharnés. — On peut cependant se demander si la réaction salutaire
dont M. Wilhelm Vischer fut le génial initiateur à l'heure où l'exégèse vétéro-
testamentaire s'enlisait dans les problèmes critiques demeure suffisante aujourd'hui,

et si des affirmations aussi massives que celles de La signification de

l'Ancien Testament pour la vie chrétienne (1938) ne devraient pas se laisser
nuancer et enrichir par les résultats plus récents de la réflexion herméneutique.
C'est ainsi que le rôle de l'histoire dans la foi d'Israël, reconnu comme essentiel

par la plupart des théologiens de l'Ancien Testament, reste en dehors du champ
de cette étude, tandis qu'il nous paraît souligner si bien l'importance de l'Ancien
Testament pour l'engagement historique qu'est la vie chrétienne. — Pour nous
limiter à l'étude récente sur l'Ecclesiaste, témoin du Christ Jésus, on notera
l'art avec lequel l'auteur, après avoir très bien caractérisé ce livre comme le
refus de toute explication systématique du monde (p. 108), « la crise totale
de la sagesse» (p. 117), le met en relation organique avec la révélation en
Jésus-Christ dont il est en quelque sorte l'attestation par l'absurde. « En effet,
si l'Ecclesiaste s'est trompé, si, contrairement à ses constatations, l'homme
peut résoudre en théorie ou en pratique les énigmes de ce monde, pourquoi
alors Christ est-il descendu de dessus le soleil sur notre terre, pour y vivre la
vie humaine, pourquoi est-il mort et ressuscité devant les portes de Jérusalem »

(p. 120). Mais justement, d'où vient la «vanité des vanités» sinon du fait
que, sur le terrain de l'ancienne alliance déjà, la réflexion de l'Ecclesiaste se

meut en dehors du plan de l'histoire qui est le lieu de la révélation à Israël
Samuel Amsler.

André Benoit : Le Baptême au second siècle. La Théologie des Pères,
Paris, Presses Universitaires de France, 1953, 242 p. Etudes
d'histoire et de philosophie religieuses de l'Université de
Strasbourg.

Le fait que le compte rendu de cet ouvrage vient tardivement ne doit
en aucun cas préjuger défavorablement de sa valeur et de son importance ;

au contraire, l'étude très fouillée et très objective de A. Benoit est venue combler
une lacune dans la théologie de langue française. Une opinion trop courante
veut que les théoriciens du christianisme, au second siècle, aient perdu de

vue l'enseignement néo-testamentaire sur le baptême et soient tombés au
niveau d'un moralisme plat. L'auteur n'a pas de peine à montrer combien
cette appréciation est injuste et simpliste. Certes, la mystique paulinienne
dont témoigne Rom. 6 ne trouve presque plus d'écho à l'âge postapostolique,
du moins dans les documents dont nous disposons. Cependant, Tertullien est
témoin de l'usage assez répandu de conférer le baptême lors des fêtes pascales,
« car c'est alors que s'est consommée la passion du Seigneur en laquelle nous



BIBLIOGRAPHIE 2Ó5

sommes baptisés » (De baptismo, 19.1), ce qui semble sous-entendre une
conception de l'initiation chrétienne assez proche de celle de Paul sinon identique.
Mais il n'entrait pas dans le propos de l'auteur d'examiner le témoignage de

Tertullien, qui déborde sur le siècle suivant. Il s'est attaché tout particulièrement

à Barnabe, à Ignace d'Antioche, à Hermas, à Justin et à Irénée, sans
omettre les écrits moins importants. La rémission des péchés, la nouvelle
naissance, l'illumination, le « sceau », le don de l'Esprit, toutes ces
caractéristiques du baptême selon le Nouveau Testament se retrouvent chez ces
auteurs, avec des accentuations diverses. Barnabe est resté particulièrement
fidèle à l'eschatologie néo-testamentaire : le baptême fait des hommes nouveaux
en vue de la nouvelle création. Ailleurs la perspective eschatologique estompée
a généralement provoqué un durcissement légaliste de la notion de metanoia ;

et ce fait a engagé l'Eglise ancienne dans le chemin compliqué de la pénitence
post-baptismale avec toutes ses difficultés. — Du problème particulier du
baptême, l'auteur s'élève à des considérations générales sur le christianisme
du second siècle, qui n'aurait pas obéi à un développement rectiligne à partir
du donné primitif, mais se caractériserait plutôt par le pluralisme et le
parallélisme des courants de pensée. Sur un fonds commun qu'on peut appeler, faute
de mieux, le christianisme hellénistique, le paulinisme ne serait qu'un de ces
courants parmi les autres. Cette vue me paraît juste, et c'est peut-être une
déficience de la Réforme du XVIe siècle de s'être fondée trop exclusivement
et unilatéralement sur Paul, sans tenir assez compte de la complémentarité
d'autres courants attestés dans le Nouveau Testament. — On pourrait peut-
être chicaner l'auteur sur son penchant à retrouver le baptême implicitement
dans plusieurs textes qui ne le mentionnent pas et dont la portée est plus
générale (ainsi p. 73 et p. 84). Il semble aussi que l'ouvrage eût pu être
sensiblement allégé et condensé, en évitant nombre de répétitions, tant dans les
textes cités que dans leur interprétation. Mais ce sont là défauts minimes qui
n'enlèvent rien à la valeur de ce travail. Richard Paquier.

Michel Spanneut : Le stoïcisme des Pères de l'Eglise de Clément de
Rome à Clément d'Alexandrie. Préface de H.-L Marrou. Paris,
Editions du Seuil, 1957, 476 p. Patristica Sorbonensia 1.

Comme première publication du Séminaire d'histoire ancienne du christianisme

de l'Université de Paris, l'ouvrage du P. Spanneut est une réussite et une
aubaine pour celui qui cherche à voir clair dans la rencontre entre le christianisme

et les philosophies. Il comble une lacune. Si on dispose d'excellentes
monographies sur l'influence du stoïcisme chez quelques Pères, on manquait
d'un ouvrage d'ensemble. Dorénavant grâce à l'excellente étude de M. Spanneut,
on saura ce que les Pères apostoliques et les Pères apologètes, Tertullien et
Irénée, Hippolyte et Clément doivent au stoïcisme de Zenon et de Chrysippe
ou au stoïcisme de la diatribe, qui furent l'une des composantes philosophico-
religieuses de l'éclectisme des Ier et IIe siècles. Après une esquisse des thèses
principales du stoïcisme, de leur histoire et de leur insertion dans le monde
ambiant du christianisme naissant, M. Spanneut met à jour les vestiges et les
références des traités stoïciens dans les œuvres si diverses des premiers Pères.
Cette enquête passionnante nous fait assister par le dedans à l'élaboration de

l'anthropologie, de la théologie et de la cosmologie théologiques. Les premiers
théologiens, humanistes et philosophes, découvrent dans le stoïcisme des
éléments doctrinaux qui leur permettront d'expliciter les intuitions de l'Ecriture.

18



266 BIBLIOGRAPHIE

On note, par exemple, le rôle des sciences médicales pour la compréhension de

l'embryologie et de la genèse de l'homme, ou de la naissance virginale du Christ.
Cet inventaire systématique dissipe bien des contresens dans l'interprétation
que l'on donne de la pensée des Pères : ainsi, si Clément d'Alexandrie soutient
un dualisme de type platonicien en éthique et en spiritualité, il défend le
monisme stoïcien en métaphysique et en cosmologie ; si Tertullien souligne le
caractère mystérieux de l'acte de foi et de son objet, il n'est pas pour autant
irrationaliste, puisqu'il recourt à la raison dans sa critique des spéculations
gratuites de la gnose. Pour l'auteur, les premiers Pères se sont appuyés surtout
sur le stoïcisme classique ; ils s'en sont servis comme de la doctrine la plus
adéquate dans leur lutte contre le gnosticisme, où ils décelaient l'héritage du
platonisme, d'où leur refus du dualisme, leur affirmation du libre-arbitre, leur
optimisme en présence du monde et de la matière. Après une étude si poussée
et si informée, il resterait à mettre en lumière les rapports entre ce stoïcisme
d'emprunt et les données scripturaires que commentent les Pères, et à montrer
comment les plus originaux d'entre eux édifient une doctrine une et cohérente,
synthèse originale et audacieuse du stoïcisme et de l'Evangile.

Gabriel Widmer.

Georg Kretschmar : Studien zur frühchristlichen Trinitätstheologie.
Tübingen, J. B. C. Mohr (Paul Siebeck), 1956, 247 p. Beiträge
zur historischen Theologie, 21.

C'est à une exploration de l'infrastructure du dogme trinitaire que se livre
l'auteur de cet ouvrage très fouillé et qui révèle une connaissance approfondie
de la littérature apocalyptique juive et des textes patristiques des trois premiers
siècles. L'auteur remet en lumière un aspect très méconnu de la formation de
la foi trinitaire, l'aspect imaginatif-symbolique, alors qu'on s'attache
habituellement au seul élément conceptuel. Il montre d'abord la peine qu'ont eue
les théologiens de l'ancienne Eglise à situer le Logos, la Sophia et le Pneuma

par rapport à Dieu le Père. Théophile d'Antioche, le premier à user du vocable
Trias, ne semble pas désigner par là le Père, le Fils et le Saint-Esprit, mais
Dieu, le Logos et la Sophia, celle-ci ne s'identifiant pas à l'Esprit. Une tradition
apocalyptique ancienne et fort répandue imagine deux êtres surnaturels ou
angéliques auprès de Dieu, l'un à sa droite, l'autre à sa gauche. Cette imagerie de
deux associés célestes de Dieu est en relation avec la « théologie du trône »

du bas-judaisme et les représentations qu'on se faisait du tribunal céleste,
avec un accusateur et un défenseur. Dans l'Ascension d'Esaïe, Christ et l'Esprit
sont des puissances angéliques supérieures, dans le septième ciel. Même un
Origene s'est laissé influencer par cette imagerie dans son exégèse d'Esaïe 6 : 1-8,
où il fixe à deux le nombre des séraphins, qui sont le Fils et l'Esprit. Il est vrai
que Philon, dans son interprétation de plusieurs textes de l'Ancien Testament,
par exemple Gen. 18 : 1-3, avait préparé le chemin. L'aboutissement, dans le
Nouveau Testament, de tout ce courant, est la théologie johannique de l'Esprit,
autre Paraclet, à côté du Christ avocat. — L'auteur consacre une cinquantaine
de pages au problème qui tourmente depuis longtemps les liturgistes : pourquoi
et quand le Sanctus d'Esaïe 6 fut-il introduit au cœur de la prière eucharistique
La discussion, conduite avec une méthode rigoureuse, fait certainement avancer
la solution du problème : En Syrie, le Sanctus, référé au Père seul ou au Fils
seul, remonte aux origines de la liturgie. En Egypte, il se serait introduit
entre 250 et 300, sous l'influence de la théologie d'Origène, tandis qu'en Occident,
à Rome notamment, il n'apparut que vers la fin du IVe siècle, avec une pointe



BIBLIOGRAPHIE 267

nettement antiarienne. — Après des aperçus intéressants sur Tépiclèse
eucharistique, l'auteur étend son enquête à la liturgie baptismale telle que nous
pouvons l'inférer des textes les plus anciens. Il y découvre, à l'arrière-plan,
la même imagerie apocalyptique de deux paraclets ou témoins célestes, le Fils
et l'Esprit, correspondant en quelque sorte aux témoins terrestres et humains
de l'acte sacré. —• La conclusion de ces recherches à plus d'un titre originales,
c'est que le point de départ du dogme trinitaire n'est pas dans la personne
eminente du Jésus historique, mais dans le problème de la place du Seigneur
glorifié à la droite du Père. L'événement pascal, et non l'incarnation, a déterminé

le développement trinitaire. Le concile de Nicée a démythisé la tradition
trinitaire en transposant l'apocalyptique en métaphysique.

Richard Paquier.

H. M. Dieppen : Aux origines de l'anthropologie de saint Cyrille
d'Alexandrie. Bruges, Desclée De Brouwer, 1957,115 p. Textes et
Etudes théologiques.

Le défenseur de la doctrine du Verbe incarné au concile d'Ephèse a-t-il
fait des emprunts à l'anthropologie spiritualiste du néo-platonisme comme
l'avait démontré M. Liébaert ou a-t-il recouru à la doctrine néo-platonicienne
de l'apatheia comme le pense Mgr Jouassard Dom Diepen montre à l'aide
de nombreux textes qu'il n'en est rien : l'évêque d'Alexandrie reconnaît seulement

l'autorité de l'Ecriture et de la tradition orthodoxe, critique la notion
origéniste et platonicienne de préexistence et corrige l'expression apollinariste
du mia phusis pour caractériser la nature du Christ. Saint Cyrille n'aurait
donc pas subi l'influence de la philosophie ambiante dans l'élaboration de son
anthropologie qui est à la base de sa christologie ; au contraire, il aurait défendu
à l'aide d'arguments scripturaires la conception de l'union de l'âme et du corps,
dans laquelle la chair implique une âme rationnelle. On ne saurait donc enfermer
sa christologie nuancée dans les cadres modernes (Verbe-chair ou Verbe-homme),
puisque le Verbe éternel assume dans sa position un corps qui lui est propre
et une âme rationnelle qui lui est conjointe. L'enquête de Dom Diepen ne
mettra pas fin à un débat qui reprend de l'actualité au moment où les christologies

des églises orientales et occidentales sont réexaminées, et où les théologiens
évitent de tomber dans les difficultés du monophysisme toujours renaissant.
En effet, on ne peut interpréter un théologien, fût-il de l'envergure de saint
Cyrille, sans examiner toujours plus à fond le milieu intellectuel dans lequel
il a élaboré son œuvre ; les notions dont il use sont-elles comprises par lui,
seulement dans leur sens biblique ou dissimulent-elles à son insu une signification

philosophique La solution de Dom Dieppen a pour elle la netteté,
mais ne sous-estime-t-elle pas trop l'importance du facteur philosophique

Gabriel Widmer.

A. Hamman, O. F. M. : Prières eucharistiques des premiers siècles.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1957, 308 p. La croix de Saint-
Pierre.

Un assez grand nombre des textes recueillis dans ce volume se trouvait
déjà dans le recueil plus important publié en 1952 par le même auteur sous le
titre Prières des premiers chrétiens. Mais d'autres textes, souvent inédits, y
figurent. A vrai dire, ce qui distingue ce nouveau recueil du précédent, c'est
son caractère pratique : il s'agit d'un livre de piété, ce que suggère déjà sa



268 BIBLIOGRAPHIE

présentation extérieure. Ce caractère détermine un principe de classement
des textes tout différent de celui du premier ouvrage analogue du P. Hamman.
Une première partie s'articule sur l'ordo de la messe, une seconde sur les temps
liturgiques de Tannée ecclésiastique. Des prières et des hymnes d'une grande
beauté sont mis ainsi à la disposition de tout chrétien qui veut enrichir la
ligne mélodique de la liturgie de sainte Cène de tout le revêtement harmonique
constitué par les textes liturgiques de l'ancienne Eglise, en leurs diversités
régionales. Les références de chaque texte sont données ; un tableau chronologique

sommaire des anciennes liturgies, une brève synopse des divers actes
successifs du rite romain et des rites orientaux, enfin un petit lexique des termes
techniques complètent utilement cet opuscule. Richard Paquier.

Saint Augustin : Le visage de l'Eglise. Textes choisis et présentés
par Hans Urs von Balthasar. Traduction française par Th.
Camelot et J. Grumel. Paris, Les Editions du Cerf, 1958, 341 p.
Unam Sanctam, 31.

Après un volume consacré à l'ecclésiologie de J. H. Newman, paru dans
la même collection, sous le titre de Pensées sur l'Eglise, voici un choix de textes
tirés des Sermons, des Tractatus sur l'Evangile et la première Epître de Jean
et des Enarrationes sur les Psaumes de saint Augustin, groupés autour d'une
dizaine de thèmes de style augustinien : la rédemption, l'Eglise dans l'ancienne
alliance, le Christ et l'Eglise, l'année de l'Eglise, les sources du salut, membres
et fonctions, l'Eglise est amour, le scandale (de la division), l'espérance de
l'Eglise. Le P. H. U. von Balthasar souligne dans une précieuse préface, le
caractère ecclésial de la dogmatique augustinienne, son « panthéisme christologique

», sa portée existentielle. A la lecture de ces fragments, on est frappé
par l'insistance avec laquelle l'évêque d'Hippone élucide le rapport entre
l'Epoux et l'Epouse, entre l'Eglise et l'Esprit, entre la Tête et le Corps avec
le souci de Tunité ; il développe une mystique, où s'opère le transfert des vertus
du Christ à son Eglise, dans la faiblesse de l'abaissement et dans la force de
l'élévation. Gabriel Widmer.

Denys l'Aréopagite : La hiérarchie céleste. Introduction par René
Roques, étude et textes critiques par Günter Heil, traduction
et notes par Maurice de Gandillac. Paris, Les Editions du Cerf,
1958, xcv et 225 p. (pagination double de 70 à 191). Sources
chrétiennes, 58.

Le Pseudo-Denys, auteur difficile, mais combien attachant, est plus que
jamais actuel. La présente édition satisfera les plus exigeants de ses lecteurs.
Un des meilleurs connaisseurs de l'Aréopagite, l'abbé Roques, auteur d'un
captivant ouvrage: L'Univers dyonisien (cf. R. Th. Ph. 1955, p. 51 ss.), nous
offre une introduction précise et exhaustive : l'auteur (début du VIe siècle
d'un milieu syrien, sa christologie n'est ni dyophysite, ni monophysite), le
mouvement de sa pensée (de la dialectique des schemes et des idées à la
mystique), la mystique de la divinisation, l'intention de la Hiérarchie céleste et
ses triades, les sources du Pseudo-Denys et les influences néo-platoniciennes,
l'angelologie. M. Heil, spécialiste lui aussi du Corpus, donne l'historique de
la tradition manuscrite d'une manière très erudite et le texte de Migne avec
un apparat critique de toute première valeur. La traduction de M. de Gandillac



BIBLIOGRAPHIE 269

est plus proche de l'original que cèlle qu'il avait donnée chez Aubier en 1943 ;

ses notes doctrinales et historiques sont une mine précieuse de renseignements.
A la fin de l'ouvrage, index des citations bibliques, des noms, des choses et
des mots grecs. Puissions-nous lire prochainement dans la même édition les

autres ouvrages de l'Aréopagite. Gabriel Widmer.

Saint Thomas d'Aquin : Contra Gentiles. Livre IV. Texte de l'édition
léonine. Traduction de R. Bernier et de F. Kerouanton. Paris,
P. Lethielleux, 1957, 496 p.

Contrairement à l'opinion courante qui voit une orientation nouvelle dans
ce quatrième livre de la Summa Gentiles, les PP. Bernier et Kerouanton insistent
sur Tunité qui caractérise les trois premiers livres d'allure apologétique et ce

quatrième plus théologique. Dans les trois premiers livres, saint Thomas
explicite ce qui dans la doctrine chrétienne peut être atteint par la raison
(le révélable) et qui est confirmé par l'Ecriture ; dans le dernier livre de sa

somme, il complète son exposé de la foi en explicitant le révélé, qui est
inaccessible à l'intelligence rationnelle, mais qui n'est pas démenti par elle : les

dogmes trinitaires et christologiques avec la réfutation de leurs hérésies, la
théologie sacramentaire et celle des fins dernières, à la lumière du mystère
de l'Incarnation. Les traducteurs font état, dans la préface, de la situation
historique dans laquelle l'Aquinate a composé ce quatrième livre. On appréciera
l'effort des traducteurs qui réussissent à donner un texte aéré, tout en restant
fidèle à l'original, quand on connaît les difficultés à rendre en français le style
dense et concis de saint Thomas. Les références à l'Ecriture et aux auteurs
ne se trouvent que dans le texte latin ; il est aisé de s'y reporter, puisque le
texte original est donné en regard de la traduction. Gabriel Widmer.

Karl Barth : Fides quaerens intellectum. La preuve de l'existence de
Dieu d'après Anselme de Cantorbéry. Traduction française de
Jean Carrère. Neuchâtel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1958,
159 p. Bibliothèque théologique.

Traduction attendue d'un ouvrage très important, qui à cause des
difficultés de la langue originale n'a pas eu malheureusement le retentissement
qu'il aurait dû avoir en France. Barth y démontre d'une manière concluante
que la preuve n'a pas une portée ontologique, comme l'ont cru Descartes,
Leibniz et Kant, mais noétique. D'après le scheme augustinien, Anselme croit
selon l'autorité, puis cherche la raison de l'objet de la foi. La définition « quo
magis cogitari nequit » est celle du Nom de Dieu ; pour la prononcer dans l'obéissance

et l'adoration, il faut être sauvé par grâce ; l'interlocuteur insensé
s'exprime comme celui qui est étranger à la grâce, donc un perverti de nature. La
situation existentielle (croyant ou insensé) détermine deux attitudes opposées
en présence de l'argument. L'intelligence humaine ne peut se rendre maîtresse
ni de l'existence de Dieu, en la réduisant à une essence, ni du passage de son
existence in intellectu à son existence in re. Réalisme théocentrique que celui
de saint Anselme, à l'abri de tout déviationnisme idéaliste, il est spécifiquement
théologique, selon Barth, puisque les propositions révélées (et le Nom de Dieu
en est une) ont en elles-mêmes leur propre rationalité, indépendamment et
antérieurement à toute connaissance. L'être existant authentiquement est
celui qui est à la fois dans l'intelligence et dans la réalité (in intellectu et in re) ;



270 BIBLIOGRAPHIE

il est vérité-existence en soi et par soi. Une telle interprétation a soulevé et
soulèvera bien des objections chez les théologiens pour qui la « preuve » n'a
pas seulement une valeur théologique, mais philosophique ; elle nous semble
cependant conforme à l'augustinisme d'Anselme. Reste ouvert le problème
de savoir si une « philosophie protestante » ne pourrait pas se développer à

partir de ce « theologoumenon ». Gabriel Widmer.

Wolfhart Pannenberg : Die Prädestinationslehre des Duns Skotus.
Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1954.

Duns Scot, surnommé le Docteur Subtil, a un surnom qui lui convient.
Car ses écrits sont généralement aussi difficiles que ceux de son adversaire,
frère Thomas, comme il dit, sont clairs et apparemment simples. De plus, Duns
Scot est moins connu ; il disparaît un peu dans l'ombre de son grand devancier.
Aussi faut-il se réjouir des travaux qui lui sont consacrés. — Celui-ci est une
thèse de théologie systématique présentée à l'Université de Heidelberg. Il
comprend quatre chapitres. Le premier traite du concept scotiste de prédestination.

Le second envisage la question classique de savoir si un prédestiné
(c'est-à-dire un élu) peut être damné. Le troisième est consacré au problème
suivant : un mérite ou une faute peut-il être, dans la prescience divine, la cause
de la prédestination ou de la réprobation Un chapitre de synthèse : « Dieu et
la liberté humaine », termine l'ouvrage. Dans les trois premiers chapitres,
l'auteur introduit l'exposé de la pensée de Duns Scot par Texamen rapide,
mais précis de la pensée de ses prédécesseurs, d'Augustin ou du Lombard aux
contemporains du maître franciscain. A la fin du livre, en quelques pages, il
décrit l'évolution du problème de la prédestination jusqu'à Luther. — L'auteur
montre que Duns Scot maintient à la fois l'absolue indépendance de la volonté
divine et la responsabilité du damné. Il semble que Duns Scot cherche une
nouvelle manière de poser la question de la prédestination. Il cherche sa voie
en dehors de l'opposition du déterminisme et du synergisme, le premier supprimant

la liberté humaine et le second limitant la liberté de Dieu. L'auteur suggère
d'interpréter la pensée de Duns Scot sur ce point, non pas en partant de l'idée
de Dieu, mai3 d'une manière moins spéculative et plus existentielle. Duns
Scot exprimerait dans les catégories de son temps le face-à-face (das Gegenüber)
de Dieu et de l'homme (p. 118-119). Fernand Brunner.

Calvin : Lettres anglaises, 1548-1561. Textes choisis, transcrits et
présentés par Albert-Marie Schmidt. Paris, Berger-Levrault, 1959.

Cet élégant volume contient beaucoup plus de choses que son titre n'en
annonce : quatre lettres de Calvin au duc de Sommerset (de 1548 à 1551),
un panégyrique d'Edouard VI par Accasse d'Albiac (1552), les lettres patentes
d'Edouard VI instituant l'Eglise des étrangers à Londres (1550), des fragments
liturgiques et disciplinaires appartenant à cette même Eglise, des lettres de

Calvin à Edouard VI ainsi qu'un commentaire du Psaume 87. Chaque pièce
est présentée par M. A.-M. Schmidt avec la compétence et la sobre ferveur
qu'on lui connaît. Quatre portraits et un glossaire ajoutent encore à l'intérêt
de ce précieux recueil. — On est ainsi en possession d'un ensemble de textes
qui permettent une connaissance directe d'une situation politique et spirituelle
bien précise. Avec fermeté et prudence, Calvin exhorte, reprend, suggère et
console. Loin de défendre des intérêts étroitement « réformés », il fonde toutes
ses interventions sur le roc essentiel de l'Evangile ; la gloire de Dieu et le bien



BIBLIOGRAPHIE 27I

suprême de tout le peuple d'Angleterre sont ses constantes préoccupations.
En quelques lignes, il élabore une théorie du prince chrétien. Il demande des

prédicateurs qui soient « de bonnes trompettes qui entrent jusques au profond
des cœurs » (p. 57). Il prescrit « sobriété et mesure aux cérémonies, en sorte
que la clarté de l'Evangile n'en soit obscurcie » (p. 106). Surtout, à propos de

l'Eglise des étrangers, il développe toute une conception de l'unité ecclésiastique,
faite de fermeté évangélique alliée à une réelle liberté : « Vrai est que, si on
a vu quelque forme diverse qu'on trouve meilleure, il sera bien licite, en devisant
premièrement avec le pasteur, de lui en dire ce qu'on en pense, moyennant
qu'on s'accommode à l'usage du lieu auquel on est... » (p. 179). — C'est peut-être
dans de telles instructions, limitées dans leur objet mais constamment fondées
en doctrine théologique, que l'efficacité du génie de Calvin apparaît le mieux.

Pierre Bonnard.

Jean Calvin : La vraie façon de réformer l'Eglise chrétienne et d'apaiser
les différends qui sont en elle. Préface et adaptation d'Eric Fuchs.
Genève, Labor et Fides, 1957, 99 p. Nouvelle série théologique, 5.

Interim Adultero-Germanum cui adjecta est vera Christianae pacificationis
et Ecclesiae reformandae ratio, tel est le titre complet de la réponse de Calvin
à l'Interim des théologiens de Charles-Quint, qui cherchaient un terrain d'entente
avec les protestants ; elle parut en 1549. Dans cette mise au point polémique,
Calvin déduit les conséquences des principes scripturaires de la foi réformée,
pour démolir les doctrines hétéroclites des partisans des solutions de compromis,

de ces « moyenneurs » qui détournent les réformés de leur obéissance à

l'Ecriture. Ni la charité, ni les mérites, ni la soumission à la hiérarchie de

l'Eglise et la reconnaissance de la succession apostolique, ni la pratique des
sacrements et la participation au sacrifice de la messe ne peuvent donner
l'assurance du salut. Seul le Christ qui pardonne les péchés et fait don de sa
vie peut nous certifier que nous sommes sauvés. Ce sommaire de la foi réformée
aux arêtes tranchantes choquera ceux qui pensent à une Eglise unifiée sur
la base de certains accommodements ; il montrera à ceux qui en doutent la
cohérence interne de la théologie réformée, dont on ne saurait interpréter
libéralement les principes sans nuire à l'ensemble. Il nous semble regrettable
que le préfacier et adaptateur M. E. Fuchs n'ait pas facilité la lecture du texte
par quelques notes historiques et doctrinales. Gabriel Widmer.

Jean Levie, S. J. : La Bible, Parole humaine et message de Dieu.
Paris-Louvain, Desclée De Brouwer, 1958, 345 p.
La première partie de cet ouvrage, fort bien documentée, décrit le mouvement

des études bibliques de 1850 à nos jours : les premières grandes fouilles
archéologiques (1850-1914), la critique biblique dans le protestantisme libéral
de 1870 à 1914, l'exégèse catholique de 1880 à 1914, les interventions du magistère

romain lors de la crise moderniste (1890-1914), l'essor de l'archéologie
biblique et la nouvelle orientation de l'exégèse catholique dès 1918, orientation
dirigée par les encycliques Divino afflante spiritu (1943) et Humani generis
(1950). L'auteur a fait un grand effort de sympathie, dont on lui saura gré,
pour comprendre l'apport capital de l'exégèse protestante, dite libérale, d'avant
la première guerre mondiale. Ainsi sur la critique d'authenticité des livres
bibliques, « souvent radicale, audacieuse durant les premières décades, se

corrigeant elle-même plus tard mais parvenant par ce travail collectif inter-



272 BIBLIOGRAPHIE

universitaire à des résultats solides, à des dates très probables, qu'on n'eût
pu envisager autrefois » (p. 34). Il eût fallu montrer que cette possibilité, pour
l'exégèse protestante, de se corriger elle-même, correspond à la nature même
du christianisme non romain qui, en assumant consciemment le risque de
l'erreur dans la recherche de la vérité, connaît aussi la possibilité de se corriger.
D'ailleurs, peut-on encore parler de vérité là où l'erreur n'est plus possible,
là où la tâche de l'exègète « doit tendre à rejoindre le dogme » (p. x) et où,
pour l'institution ecclésiastique, « la marche fondamentale est assurée par les

garanties divines, malgré les inévitables imperfections humaines » (p. 87) —
La seconde partie de l'ouvrage tente d'élucider ces grandes questions : modalités

humaines de l'œuvre inspirée, intentions des auteurs bibliques et Parole
de Dieu, exégèse critique et interprétation théologique. Ici encore, le savant
professeur de Louvain a fait un réel effort pour frayer la voie, dans son Eglise,
à une compréhension plus vivante de la Bible. Nous avons particulièrement
apprécié les pages sur la Bible révélant « le plan de Dieu » (p. 229 ss.) et celles
sur les « genres littéraires » à interpréter « selon les normes de l'époque où ces
livres ont paru » (p. 250). Mais, fait étrange, c'est par une double doctrine
évolutionniste que l'auteur tente d'établir l'infaillibilité ecclésiastique et
l'inerrance biblique. L'unité et Tinerrance bibliques sont fondées sur l'idée de
T« ascension d'un peuple » jusqu'à Jésus-Christ (pp. 274, 277, 282, 334, etc.)
et les imperfections temporaires de l'Eglise, en particulier dans ses décrets
bibliques, sont expliquées par la doctrine, combien ambiguë, de 1« explicitation
progressive de la révélation divine» dans l'Eglise (pp. 222, 229, 302, 309, etc.).
On rejoint ainsi cet évolutionisme progressif et optimiste que l'on avait dénoncé
chez les exégètes protestants. La Bible nous apprend, au contraire, que la
vérité n'est pas toujours en avant, ni d'ailleurs toujours en arrière. Révélée en
Jésus-Christ, elle n'est l'apanage ni des générations qui l'ont immédiatement
précédé en Israël, dont l'Histoire ne fut pas une ascension, ni des toutes
dernières encycliques pontificales. Et là, il faudrait revenir sur Humani generis,
en la confrontant à Divino afflante spiritu, confrontation qui nous laisserait
moins optimiste que l'auteur sur « Texplicitation progressive » qui se produit
aujourd'hui dans l'Eglise romaine considérée dans son ensemble.

Pierre Bonnard.

Frédéric Klein : Retour aux réformateurs ou Réforme progressive
Où est la vraie fidélité protestante Genève, Cahiers de « Foi
et Vérité », 1959, 80 p.
Le titre et le sous-titre indiquent l'intention de l'auteur, critique

clairvoyant du courant néo-orthodoxe, représenté à Genève par M. de Senarclens
particulièrement. S'appuyant sur les ouvrages de Strohl consacrés au premier
Luther, M. Klein voit dans la redécouverte du salut par la foi l'essence de la
Réforme, mais il interprète ce salut à la lumière d'une théologie de l'expérience
et de la conscience en se réclamant de Schleiermacher, de Vinet et de Sabatier,
comme des représentants vraiment fidèles de la pensée de la Réforme. Mélanchton,

puis l'orthodoxie réformée marquent une régression par rapport au jeune
Luther, une retombée dans la religion de l'autorité. Par contre le protestantisme
moderne apparaît bien comme l'expression de la religion de l'esprit, de la foi
vécue, de la liberté de conscience. Dans ces conditions, les réformateurs n'ont
pas donné « une forme définitive à la doctrine protestante » ; il faut constamment
réformer la Réforme. Cependant néo-orthodoxes et libéraux se rejoignent
dans l'affirmation centrale de la justification par la foi, c'est pourquoi ils sont



BIBLIOGRAPHIE 273

unis malgré leur diversité dans la mesure où ils critiquent toute méthode
d'autorité. Attendons la parution de l'ouvrage sur La Valeur du protestantisme
moderne, du même auteur, pour critiquer la distinction vraiment dépassée
entre religion de l'autorité et religion de l'esprit, la continuité qu'il veut établir
à tout prix entre la théologie moderne et la première réforme. Quoi qu'on
puisse penser du libéralisme, on saura gré à M. Klein de remettre en lumière
quelques-unes de ses thèses et d'avoir témoigné d'un peu de compréhension
à l'égard de ce qu'on nomme, faussement d'ailleurs, la néo-orthodoxie.

Gabriel Widmer.

J. de Senarclens : La personne et l'œuvre de Jésus-Christ. Genève,
Editions Labor et Fides, 1958, 103 p. Cahiers du Renouveau, 18.

Ces quatre leçons de christologie données au Centre protestant d'Etudes
de Genève se recommandent par leur clarté et leur contenu doctrinal. L'auteur
excelle à présenter d'une manière complète et dépouillée les positions orthodoxes
à la lumière de l'Ecriture et des réformateurs, sans négliger les apports de la
tradition. La naissance, la fuite en Egypte, le baptême, les tentations, le ministère,

la crucifixion et la résurrection du Christ, autant de signes de la présence
de Dieu parmi nous. Les deux natures sans confusion, ni séparation du Christ
sont réclamées, selon les arguments de convenance, par l'œuvre rédemptrice.
La portée expiatoire de sa mort est affirmée aussi bien par la Bible que par
la tradition : elle est un sacrifice (substitution), qui est à la source de la
réconciliation et de la justification. Christ ressuscité ne peut être séparé de son triple
office prophétique, sacerdotal et royal et de la réhabilitation de l'homme.
On appréciera les conséquences pratiques que M. de Senarclens, en disciple
averti de K. Barth, tire judicieusement des affirmations dogmatiques.

Gabriel Widmer.

L. de Grandmaison : La Personne de Jésus et ses témoins. Paris,
Beauchesne, 1957, 262 p. Verbum Salutis.

Sous le titre : Jésus-Christ, sa personne, son message, ses preuves, le P. de
Grandmaison avait publié, il y a une trentaine d'années, un ouvrage
apologétique assez volumineux, qui eut son heure de notoriété. Depuis lors, le développement

et l'orientation de l'exégèse et de la théologie néo-testamentaire ont
rendu caduque une bonne partie de cette œuvre. Des admirateurs du Père
aujourd'hui disparu, ont voulu sauver de l'oubli les pages qui, à leurs yeux,
ont gardé une certaine valeur. C'est ce qui nous vaut ce petit livre, accessible,

pour l'ensemble, même au lecteur non théologien. Dans une préface très
pertinente, le P. Daniélou explique le sens de cette réédition et dégage la ligne
générale de l'apologétique du P. de Grandmaison.

Richard Paquier.

Max Huber : Jesus-Christus als Erlöser in der liberalen Theologie.
Winterthur, Verlag Keller, 1956, 307 p.

De tous les représentants de la théologie libérale de langue allemande,
l'auteur a retenu neuf « cobayes » qu'il a répartis en trois groupes : Vermittlung,
Spekulation, Existenzverständnis. Cette classification s'avère d'ailleurs très
approximative et d'autant plus arbitraire qu'elle ne correspond à aucune
articulation véritable dans l'élaboration de cette thèse d'habilitation. Le choix des



274 BIBLIOGRAPHIE

théologiens est plus arbitraire encore — mais il fallait bien choisir : Schleier
mâcher, Alexander Schweizer, Strauss, Biedermann, Lipsius, Lüdemann,
Neuenschwander, Tillich, Buri. — Le test que l'auteur leur fait passer est très
précis : ils prétendent tous reconnaître en Jésus-Christ le Rédempteur, mais
leurs systèmes théologiques lui accordent-ils effectivement cette place
Malheureusement ce test ne semble pas être aussi révélateur qu'on pourrait le croire,
ou du moins l'auteur Ta-t-il mal utilisé. Ses conclusions manquent en effet de
clarté. Il semble toutefois qu'on puisse les résumer ainsi : d'une part, ces
théologiens libéraux font à la rédemption une place centrale, mais aux dépens
de la personne du Rédempteur, cela pour répondre aux nécessités internes de
leurs systèmes respectifs ; d'autre part, en voulant rester attachés au dogme
de la rédemption, ils n'ont pas fait le pas décisif qui les aurait libérés des impératifs

rationnels de la dogmatique traditionnelle, et leur tentative d'expliquer
la rédemption s'avère plus insatisfaisante encore que celle de l'orthodoxie. —
C'est un ouvrage de critique, et non d'histoire. Aussi l'analyse de M. Huber
est-elle intéressante dans la mesure où il fait un bilan de la christologie libérale
pour la dépasser et aboutir à des conclusions positives. Mais l'auteur semble
s'être laissé prendre au jeu d'une critique trop unilatéralement formelle et
logique : de ce fait, il n'atteint pas nécessairement le centre de la pensée
critiquée. Il confronte l'orthodoxie et les libéralismes comme autant de systèmes
clos et ne dégage pas les motifs profonds de ces deux attitudes. C'est dommage.

Bernard Reymond.

M. J. Scheeben : Nature et Grâce. Bruges, Desclée De Brouwer,
1957. 348 P-

On sait le rôle joué par un Scheeben et un Moehler dans la restauration
théologique du catholicisme romain à la fin du XIXe siècle, après la décadence
rationaliste et fidéiste qui s'origine au XVIIIe siècle. En publiant en 1861

son livre Natur und Gnade, Scheeben renouait avec la grande tradition thomiste
et préludait à la restauration officielle qu'en a faite vingt ans plus tard le pape
Léon XIII. Il remettait en pleine lumière la distinction entre Tordre de la
nature et celui de la grâce, avec tout ce que celle-ci comporte d'essentiellement
gratuit et de participation librement concédée à la vie même du Dieu trinitaire.
Cet ouvrage marquant, qui conserve beaucoup de son intérêt, est réédité aujourd'hui

dans une présentation très soignée, avec une introduction du traducteur
qui est déjà une analyse poussée du contenu de l'œuvre, ainsi qu'avec un
sommaire détaillé que Scheeben lui-même a prévu en conclusion. Une table des
citations, une table des noms propres et une table alphabétique des matières
facilitent grandement l'étude de l'ouvrage. Richard Paquier.

Catholicisme et Protestantisme. Lettre pastorale du Synode général de
l'Eglise réformée des Pays-Bas. Paris, Les Bergers et les Mages,
1957-

Ce texte a déjà paru en français dans un numéro largement répandu de la
Revue réformée. Cette réédition est d'un format plus maniable et d'une présentation

plus soignée. — Les auteurs n'ont pas voulu innover, mais seulement faire
le point. Les citations pontificales sont nombreuses, utiles et bien choisies.
Les réflexions sur l'attitude des protestants à l'égard du catholicisme romain sont
judicieuses. Regrettons pourtant que l'on s'inspire trop de la scolastique pro-



BIBLIOGRAPHIE 275

testante, particulièrement dans le chapitre sur la justification : une réfutation
bien fondée de la prétention romaine à la catholicité l'aurait probablement
évité, mais cette réfutation est trop laissée dans l'ombre.

Bernard Reymond.

Bernard Häring : La loi du Christ. Théologie morale à l'intention
des prêtres et des laïcs. Tome IL Théologie morale spéciale. La
vie en communion avec Dieu. Tournai, Desclée & Cle, 1957,
388 p.

Trop souvent les traités catholiques d'éthique chrétienne sont des

compilations indigestes et rebutantes, faites à partir du Codex iuris canonici.
Rompant avec le plan et l'esprit de tels ouvrages, le P. Häring développe dans
ce tome II de sa Morale, dont notre Rédaction n'a malheureusement pas reçu
le premier volume, les thèmes de la communion avec Dieu. Le Nom, la Gloire,
la Sainteté de Dieu sont les attributs de sa révélation miséricordieuse ; de tels
attributs sont inséparables des vertus données par Dieu au fidèle pour entrer
en communion avec lui. Cette communion avec Dieu puise sa force dans les
sacrements et surtout dans la Messe. Toute la vie morale trouve sa raison
d'être dans le culte rendu à Dieu et dans le service du prochain ; morale et
spiritualité, action et contemplation, comme dans le thomisme original, ne
sont plus séparées mais se fécondent mutuellement. A la lumière des données
scripturaires, l'auteur décrit les vertus et les vices ; mais, selon nous, il ne
parvient pas à amalgamer, et pour cause, l'Ecriture aux considérations du
Droit canon, la Loi de Dieu et les commentaires humains, la Volonté divine
et Tordre ecclésiastique. Pourtant cet essai de dépasser une morale d'interdits
et de prescriptions par une morale de communion, où Dieu dialogue avec sa
créature est des plus significatifs de l'orientation nouvelle de la théologie
systématique catholique : l'Ecriture y retrouve sa place, les données proprement

philosophiques tendent à disparaître, le théocentrisme est affirmé et
l'aspect juridique ne subsiste plus que dans le domaine de la discipline
ecclésiastique. Gabriel Widmer.

Hendrik Kraemer : La foi chrétienne et les religions non chrétiennes.
Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1956, 169 p.

L'ancien directeur de l'Institut œcuménique de Bossey est aussi un historien
des religions : il était donc spécialement qualifié pour aborder le problème
théologique que l'existence « des » religions pose à la foi chrétienne. Dans une
première partie, qui est aussi la meilleure de l'ouvrage, l'auteur examine les
résultats des recherches d'histoire des religions, en souligne les bienfaits, mais
dénonce aussi vigoureusement le mauvais usage qu'on en a fait. Il nous invite
à distinguer rigoureusement entre la description, qui est le fait de l'histoire des

religions, et l'explication, qui est du ressort de la philosophie ou de la théologie.
Il démontre judicieusement qu'il est impossible de dégager une essence de la
religion, sans faire violence aux religions et compromettre la révélation
chrétienne. Relevons enfin ce jugement : « Il est certain que le fait de reconnaître
une valeur à une religion n'implique nullement une reconnaissance de vérité...
La sublimité d'une expérience religieuse, si impressionnante soit-elle, n'est pas
forcément une preuve de vérité authentique » (p. 42). Cette mise au point était
nécessaire. — La deuxième partie est historique : comment, des pères apologètes

à nos jours, la théologie chrétienne a-t-elle expliqué l'existence des reli-



276 BIBLIOGRAPHIE

gions Une analyse rapide permet à M. Kraemer de conclure que personne
encore n'a vraiment résolu le problème sans sacrifier soit la vérité chrétienne
soit le fait de l'existence des diverses religions, deux erreurs également contraires
aux données bibliques. — Dans une troisième partie, l'auteur essaie de dégager
l'essentiel de ces données, en montrant qu'il faut abandonner les notions de
révélation naturelle ou générale et centrer le problème sur la conscience
religieuse. « La conscience religieuse de l'homme se trouve dans une situation
dialectique ; et la relation de Dieu à cette situation dialectique doit également
être interprétée dialectiquement ou, si Ton préfère, paradoxalement » (p. 122).
Cette réflexion est guidée par une exégèse des textes essentiels : Actes 14 et 17,
Rom. 1 : 18-32 et 2 : 1-16. — A vrai dire, nous ne pensons pas que l'auteur ait
résolu la question : il a indiqué une marche à suivre et, en sortant le problème
de l'ornière dans laquelle il était engagé, il a utilement préparé le terrain pour
des recherches plus poussées. Bernard Reymond.

Jean-Jacques Dottrens : Enseignement religieux et éducation chré¬
tienne. Remarques et suggestions. Genève, Cahiers de « Foi et
Vérité », n° 33-34, 1957, 56 p.

Dans ces quelques pages, le pasteur Dottrens se préoccupe surtout
d'instruction biblique, dont les résultats actuels sont peu satisfaisants selon l'enquête,
adroite mais très limitée, qu'il a organisée dans des paroisses vaudoises. —
Il propose une réforme qui s'inspirerait des idées de « L'Education nouvelle »

qu'il décrit de façon sommaire. Il cite par contre d'intéressantes expériences
étrangères. L'essai se termine par l'esquisse d'un enseignement religieux idéal. —
Les nombreuses suggestions et les résultats des recherches personnelles qui s'y
trouvent cités mériteraient de plus longs développements pour être justement
appréciés. Pierre Furter.

M.-A. Genevois, dominicain : Le mariage selon le dessein de Dieu.
Paris, Editions du Cerf, 1957, 265 p.

Tout en se gardant fort opportunément de procéder à une « initiation
sexuelle », l'auteur offre ici une véritable petite « somme » sur le mariage, selon
la doctrine catholique romaine (car tel est, selon lui, « le dessein de Dieu »).

Il faut reconnaître à ce livre, primitivement destiné aux étudiants et étudiantes
catholiques, une grande clarté, et féliciter l'auteur pour sa finesse psychologique,

appuyée sur une fructueuse expérience de confesseur. Les sujets les plus
délicats sont abordés avec tact et élégance : ce n'est pas un moindre mérite.
Mais n'est-il pas regrettable qu'un talent aussi bien adapté au sujet traité doive
user le meilleur de lui-même à composer avec les prescriptions minutieuses de
la casuistique On reste confondu devant toutes les arguties que la doctrine
catholique requiert de qui veut l'illustrer. L'auteur veut s'appuyer sur les
textes bibliques, et c'est bon signe que ses lecteurs catholiques exigent de telles
preuves. Mais où trouver, par exemple, dans le Nouveau Testament, la preuve
que Jésus lui-même a ordonné le sacrement de mariage Le récit des noces
de Cana est une plate-forme pour le moins étroite Notons que le P. Genevois
ne s'est pas risqué à parler des mariages mixtes : on peut bien essayer de faire
passer la doctrine vaticane pour libérale... mais à condition de ne pas aborder
certains sujets Bernard Reymond.



BIBLIOGRAPHIE 277

J. K. S. Reid : The Biblical Doctrine of the Ministry. Scottish
Journal of Theology Occasional Papers, n° 4, 1955, 47 p.

Cette brève étude s'inscrit dans la ligne de la recherche actuelle sur le
ministère et la structure de l'Eglise et dans le contexte des entretiens entre
l'Eglise anglicane et l'Eglise d'Ecosse. De manière logique et précise, l'auteur
fonde son travail sur le ministère du Christ, défini essentiellement par le terme
de diakonos, qui n'exclut pas le principe hiérarchique ; le ministère des douze
est décrit en fonction de celui du Christ, et il comporte un aspect de gouvernement

de l'Eglise. L'apostolat ne prend pas fin avec les Douze, mais il se poursuit
sous la forme de l'épiscopat historique ; à ce sujet, J. Reid s'appuie surtout
sur les études de Ramsey et de Manson, et aborde les différentes questions
posées par ce ministère : sa nature, sa transmission. Pour sa part, l'auteur
en reconnaît la légitimité historique et la nécessité, pour sauvegarder le caractère
apostolique de l'Eglise et la validité du ministère. Il appartient au bene esse

de l'Eglise, mais aussi à son plenum. Edouard Diserens.

Jean Galot, S. J. : Le cœur du Père. Paris-Louvain, Desclée De
Brouwer, 1957, 208 p. Museum Lessianum — Section ascétique
et mystique.

Avec cet ouvrage, le P. Galot poursuit une série d'études de spiritualité
où il a déjà donné Le cœur du Christ, puis Le cœur de Marie. Ces titres révèlent
l'intention de l'auteur, qui est d'éveiller le sens de la proximité de l'amour
divin en ceux qu'une foi informe tient à l'écart de ce courant de vie. La
méditation est souvent riche, certaines paraphrases bibliques sont suggestives. On
suivra volontiers le P. Galot lorsqu'il rappelle que la paternité divine ne se
modèle pas sur nos paternités humaines, Dieu « n'ayant de personnalité que
paternelle » (p. 25) ; on appréciera également le chapitre qui traite de « la
réponse filiale », qui est foi et confiance. Mais le style est bien fleuri (que d'adjectifs

émerveillés et l'effort de l'auteur pour dégager une « psychologie » de Dieu
est contestable. Claude Bridel.

J. D. Hughey Junior : Religious freedom in Spain; its ebb and flow.
London, The Carey Kingsgate Press, 1958, 211 + vu p.
La situation religieuse espagnole provoque si souvent des controverses

passionnées que l'auteur —¦ pasteur baptiste américain — doit être félicité
pour la méthode et le ton de son travail académique. — Il s'est limité à décrire
les législations, et leurs interprétations espagnoles, qui ont réglé au cours des
siècles la situation confessionnelle en Espagne. Il prouve ainsi que la recherche,
puis la défense, de l'unité politique et à travers elle, de Tunité spirituelle de

l'Espagne, est à l'origine de l'intolérance espagnole. Son analyse minutieuse
de la vie politique agitée du XIXe siècle souligne la force, encore actuelle, de
cette idéologie. Si les libéraux et les républicains ont défendu la tolérance et
la liberté religieuses, ce fut surtout par anticléricalisme ou par opportunisme
politique. La situation actuelle lui paraît d'autant plus pénible que le régime
franquiste a obtenu la caution des puissances occidentales. — Ce travail est
complété par un index, une excellente bibliographie, et de nombreuses
références très précises, mais qui renvoient parfois à des ouvrages de seconde main.
L'analyse de l'évolution de l'intolérance espagnole à la fin du moyen âge est



278 BIBLIOGRAPHIE

limitée à l'essentiel et il aurait été très important de ne pas centrer l'étude
uniquement sur la situation du protestantisme, mais d'envisager aussi la
situation de l'Islam et du judaïsme d'une manière systématique.

Pierre Furter.

Paul Gohlke : Die Entstehung der aristotelischen Prinzipienlehre.
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1954, 116 p.

On sait que les ouvrages d'Aristote, contrairement à ceux de Platon, ne
nous sont pas tous parvenus et qu'un curieux renversement des choses a fait
que nous connaissons la partie technique de l'œuvre aristotélicienne, que le
public ancien ignorait avant l'époque de Cicéron, tandis que nous avons perdu
la partie populaire de cette œuvre, que les anciens connaissaient seule. De plus,
l'histoire des écrits techniques est obscure et l'état de ces textes bourrés de
redites et de corrections exige une explication. Quelle est la forme primitive
de ces ouvrages Quel est l'ordre chronologique de ses parties et des adjonctions

Les adjonctions sont-elles l'œuvre d'Aristote lui-même ou d'un de ses

successeurs Autant de problèmes auxquels se sont attachés des savants comme
Werner Jäger, qui a tenté en 1923 de décrire l'évolution de la pensée du Stagirite,

comme J. Zürcher qui, en 1952, a soutenu une thèse audacieuse : les écrits
techniques d'Aristote ne sont pas d'Aristote, mais de son successeur,
Théophraste, ou comme Paul Gohlke. — Le présent livre, le troisième d'une série,
achève d'examiner l'origine des écrits d'Aristote, que nous avons conservés. Le
premier ouvrage avait paru à Berlin en 1936 ; il était consacré à la logique.
Le second, paru à Vienne en 1944, traitait de l'éthique, de la politique et de la
rhétorique. Le troisième étudie l'origine de la physique et de la métaphysique.
— Paul Gohlke, qui est connu d'autre part par ses traductions d'Aristote, est
un conservateur en ce sens qu'il laisse à Aristote la responsabilité des ouvrages
qui nous ont été transmis sous son nom. Selon lui, nos textes, jusque dans leurs
adjonctions, sont bien d'Aristote. Le savant critique s'est appliqué cependant
à distinguer les couches de la rédaction et leur ordre chronologique. Il étudie
d'abord d'une manière particulière certains passages délicats, comme le livre VII
de la Physique et le livre Z de la Métaphysique, et certains thèmes doctrinaux
caractéristiques, comme la doctrine de la puissance et celle du moteur immobile.
Puis il expose à la fin de l'ouvrage ce qu'il reste à connaître pour avoir sur la
composition de la Physique et de la Métaphysique une vue d'ensemble. Ses

résultats sont résumés aux pages 106 et 114. Les plus importants, selon l'auteur
lui-même, sont la découverte du caractère tardif de la doctrine de la puissance
et mise en lumière de la rédaction tardive des livres II et 12 (Kappa et Lambda)
de la Métaphysique. En quoi l'auteur ne s'accorde guère avec Jäger.

Fernand Brunner.

Jean Brun : L'épicurisme. Paris, Presses Universitaires de France,
1959, 125 p. Collection « Que sais-je », 810.

Excellent ouvrage, riche, documenté, nourri d'une véritable culture. L'auteur
recourt à l'histoire, partiellement, pour situer Epicure, et à l'histoire de la
philosophie, essentiellement, pour tracer de remarquables comparaisons. Il
insiste sur l'humanisme de ce matérialisme : pour la première fois l'homme
est seul, sans les dieux qui ne se soucient aucunement de lui. Mais il souligne
fort heureusement que cet humanisme n'est pas du tout, comme on le prétend
trop souvent, un humanisme scientifique : entre les extrapolations audacieuses



BIBLIOGRAPHIE 279

des philosophies scientifiques, qui tracent l'origine de toutes choses et dont
les auteurs semblent avoir assisté à l'Evolution dès ses débuts, et le matérialisme
antique, il n'y a pas de commune mesure. « Epicure, nous dit M. Brun, ne
s'intéresse absolument pas aux sciences » (p. 115) ; il convient de ne pas l'oublier
quand on compare superficiellement l'atomisme contemporain des savants et
celui d'Epicure. J.-Claude Piguet.

Nicolai de Cusa : De pace fidei. Ediderunt commentariisque illus-
traverunt Raymundus Klibansky et Hildebrandus Bascour.
Londini in aedibus Instituti Warburgiani, 1956, 136 p. (Mediaeval
and Renaissance Studies, supplement III.)
M. Raymond Klibanski, professeur à l'Université de Montréal, est un

spécialiste de Nicolas de Cuse, puisqu'on lui doit en particulier une édition du
De docta ignorantia, publiée à Leipzig en 1932 avec le concours de E. Hoffmann.
L'édition qu'il donne ici, avec le P. H. Bascour, du De pace fidei, auquel s'ajoute
la lettre à Jean de Ségovie du 29 décembre 1453, est un modèle du genre. Elle
est précédée d'une préface étendue en latin consacrée à l'époque où l'ouvrage
a été écrit, à la transmission du texte, à la langue et aux sources du Cusain et
aux témoignages des auteurs des XVe et XVIe siècles. A l'apparat critique
s'ajoute la mention des sources, des passages parallèles et des témoignages.
Des notes erudites étendues sont rejetées à la fin du volume, où l'on trouve
aussi quatre index différents. Ajoutons que cet ouvrage, orné de plusieurs
planches, est, comme tous ceux de la collection où il paraît, d'une belle présentation.

— Le De pace fidei, écrit par Nicolas de Cuse sous l'impression terrible
de la prise de Constantinople, est un livre très curieux qui rapporte la vision
d'un homme ayant assisté à la réunion devant Dieu d'une élite de représentants
des différentes religions. L'objet de l'auteur est de montrer qu'il y a une seule
et même religion sous la diversité des rites. Il ne s'agit pour personne de changer
de foi, mais de découvrir la foi unique qui est présupposée partout. Il est donc
possible d'arriver à un concordat universel et à la paix religieuse perpétuelle.

Fernand Brunner.

André Robinet : Correspondance Leibniz-Clarke présentée d'après
les manuscrits originaux des bibliothèques de Hanovre et de Londres.
Paris, Presses Universitaires de France, 1957, 224 p.
C'est une nouvelle édition critique de l'excellent éditeur des Principes de

la nature et de la grâce et de la Monadologie. André Robinet y use de la technique
inaugurée par ses travaux précédents : il distingue les variantes et traduit
l'aspect des manuscrits en se servant d'artifices typographiques. Cette célèbre
correspondance Leibniz-Clarke est présentée d'une manière suggestive en cinq
sections. Chacune d'elles est munie d'une brève introduction donnant les
indications indispensables sur les circonstances de la correspondance. L'éditeur a
ajouté encore les lettres ou les fragments de lettres inédits ou non où il est
question de cet échange entre le philosophe de Hanovre et le newtonien Clarke.
C'est ainsi qu'apparaît la personnalité attachante et bien ignorée jusqu'ici de
la princesse de Galles, auparavant Wilhelmine-Charlotte von Anspach, que
l'éditeur considère comme une des « princesses sacrées » de la philosophie, avec
Elisabeth, Sophie-Charlotte et la duchesse d'Orléans. — On sait que la
correspondance Leibniz-Clarke date de la fin de la vie de Leibniz et porte sur les

questions de métaphysique qui pouvaient séparer Leibniz et Newton. Leibniz



280 BIBLIOGRAPHIE

y présente ainsi sa conception de l'action de Dieu sur le monde, son principe
de raison suffisante, sa doctrine de la matière, de l'espace et du temps, etc.
Un index des matières permet de retrouver facilement ces différentes questions.

Fernand Brunner.

Jean Cazeneuve : La philosophie médicale de Ravaisson. Ravaisson
et les médecins animistes et vitalistes. Paris, Presses Universitaires
de France, 1958, 149 p.
Dans sa première partie, ce livre est une étude de sources et d'influences.

Ravaisson doit beaucoup à Van Helmont, à Stahl, à Barthez, à Bichat. Ces

médecins animistes ou vitalistes sont des philosophes : s'ils ne professent pas
toujours une métaphysique explicite, ils proposent une philosophie de la nature
et de la vie. Ravaisson s'en est inspiré, en opérant les transpositions nécessaires.
Son monisme spiritualiste sera plus animiste que vitaliste : la nature est « l'histoire

de l'âme ». C'est à cet aspect de la doctrine de Ravaisson que Jean
Cazeneuve consacre la seconde partie de son exposé. La théorie de l'intuition
procède de Stahl et annonce Bergson. (On regrette qu'il ne soit fait aucune allusion
à Schelling.) — Les analyses de Jean Cazeneuve vont à l'essentiel ; elles
indiquent les similitudes et les dissemblances avec une heureuse netteté, et mettent
en pleine lumière les problèmes cruciaux. Certains points sont d'un intérêt
particulièrement actuel : pour Van Helmont, la maladie est « une idée substantielle

» ; cette théorie, reprise par Ravaisson, reparaît sous une forme modernisée
dans la psychanalyse et la médecine psycho-somatique. Les remarques de Jean
Cazeneuve, dans leur brièveté même, sont très suggestives. Que les psychiatres
se hâtent d'en prendre connaissance — Il est dommage que la bibliographie
soit insuffisante, surtout en ce qui concerne Stahl et Van Helmont.

Jean Starobinski.

Nietzsche : Lettres à Peter Gast. Introduction et notes d'André
Schaeffner. Trad, de Louise Servicen. T. I-II. Monaco, Editions
du Rocher, 1957, 355 + 360 p. Collection Domaine musical.

Au moment où l'édition nouvelle des œuvres de Nietzsche par K. Schlechta
retient l'attention, il convient de signaler l'édition critique des lettres de
Nietzsche à Peter Gast par André Schaeffner. Une longue introduction précise,
avec une conscience et une précision historique remarquables, les rapports de
Nietzsche avec le monde musical, avec Wagner principalement, le sens de ses

jugements sur la musique et sur les musiciens, et l'importance qu'a eue Peter
Gast. Des notes détaillées sont groupées de manière non seulement à éclairer
le sens de chaque lettre, mais encore à donner, dans une lecture suivie, un
raccourci saisissant de la vie de Nietzsche. — Profitons de cette occasion pour
signaler et souligner l'effort digne d'admiration de P. Souvtchinsky, directeur
de cette collection qui constitue aujourd'hui la meilleure introduction possible
à la musique contemporaine. Aux Ecrits d'Alban Berg, commentés par Henri
Pousseur, s'ajoute le fameux recueil intitulé Avec Strawinsky, où figure en
entier et en français l'interview retentissant où le maître définit les tendances
de sa production toute récente (il s'y ajoute des textes d'hommage signés
des musiciens tout à fait contemporains Stockhausen et Boulez). La collection
a publié en outre l'ouvrage d'esthétique musicale de Busoni, si rare et si curieux,
ainsi que des lettres inédites de Debussy, des ouvrages sur ou de musiciens
dodécaphoniques. J.-Claude Piguet.



BIBLIOGRAPHIE 28l

Paul Fraisse : Psychologie du temps. Paris, Presses Universitaires
de France, 1957, 326 p. Bibliothèque scientifique internationale.
Etudier comment l'homme « réagit à la situation qui lui est faite de vivre

dans le changement » (p. 10) permet de décrire la genèse de l'idée de temps.
Adoptant le point de vue et la méthode de la psychologie du comportement,
l'auteur passe en revue l'ensemble des conduites temporelles. — Un premier
groupe de conduites temporelles constitue le conditionnement au temps. Le
niveau de l'adaptation se situe ici sur le plan biologique. Les organismes sont
soumis aux changements périodiques du milieu ; ils présentent eux-mêmes,
d'autre part, des processus rythmiques. Parmi ceux-ci, il en est qui sont endogènes

(battements du cœur, cycle respiratoire) ; les autres sont induits par les
variations périodiques du cosmos (veille et sommeil, rythme de la température
du corps, de certaines sécrétions). D'abord exogène, leur régulation devient
endogène par induction. Ces rythmes organiques ne sont donc pas seulement
des réactions réflexes, mais apparaissent, selon l'expression de Piéron, « comme
un effet de l'expérience et une adaptation par anticipation aux changements »

(p. 20). Sous l'influence du cycle nycthéméral, en particulier, ils engendrent
des repères internes de l'heure, véritable horloge physiologique, dont l'existence
a été mise en évidence non seulement chez l'homme, mais chez les arthropodes
et les oiseaux. L'adaptation au temps peut être réalisée sous des formes moins
élémentaires même chez l'animal. On connaît les travaux de Pavlov sur les

réflexes conditionnés. Dans le conditionnement retardé, où une durée notable
sépare le stimulus conditionnel du stimulus normal, l'animal se montre capable
d'estimer pratiquement le temps. L'homme utilise aussi les repères organiques,
mais cette aptitude est intégrée chez lui à des conduites plus complexes. —
Avec le deuxième groupe de conduites, nous accédons au niveau de la
perception du temps, « possible dans la mesure où nous saisissons en une relative
simultanéité plusieurs phases successives du changement » (p. 65). Le présent
psychologique a donc une épaisseur qui est déterminée par l'organisation d'une
succession de changements et d'intervalles en une unité perceptive. Les unités
perceptives se succèdent, séparées les unes des autres par de légers temps
morts. La durée serait donc discontinue, ainsi que l'affirmait Bachelard contre
Bergson. Déterminer à partir de quel seuil la perception de l'instantané et du
simultané fait place à celle du durable et du successif, « c'est assister à la
naissance perceptive du temps » p.100). Il faut tenir compte ici des processus de
la réception sensorielle, qui ont chacun leur inertie ou latence propre. — Le
troisième niveau d'adaptation est celui de la maîtrise du temps. «L'homme...
est capable de se représenter des changements autres que ceux qu'il perçoit
dans le présent » (p. 147). Les perspectives du passé et de l'avenir constituent
notre horizon temporel. L'animal n'en présente qu'une ébauche parce qu'il ne
peut s'évader des limites de la perception, alors que l'homme déploie consciemment

les dimensions du temps. L'âge, le caractère, le milieu social déterminent
une grande diversité d'horizons temporels : soumission ou résignation au
présent, carpe diem, fuite vers le passé ou le futur. — Enfin l'auteur, utilisant
surtout les travaux de Piaget, analyse la notion de temps, « la forme la plus
achevée de l'adaptation au changement » (p. 246). L'enfant de 5 ans est
incapable de percevoir la durée indépendamment de son contenu, incapable aussi
de percevoir Tordre de succession d'événements appartenant à deux séries
différentes. Le progrès décisif s'accomplira vers 7-8 ans lorsque, ayant acquis
des représentations de l'ordre et de la durée plus indépendantes de l'expérience
concrète immédiate, il saura les mettre en relation. Mais ce n'est que vers

19



282 BIBLIOGRAPHIE

14-15 ans que la plupart des enfants arrivent à concevoir un temps homogène,
indépendant de son contenu. Bergson a montré que ce temps abstrait, spatialise,
laisse «échapper l'aspect dynamique de l'expérience du devenir» (p. 278).
Pouvait-il en être autrement « Des tentatives formées par l'homme pour se
débarrasser de l'emprise du temps, il n'existe pas que des formes d'évasion.
Une libération plus haute consiste moins à s'affranchir du temps qu'à le
maîtriser : dépassement qui n'est possible qu'à la condition d'échapper au
devenir » (p. 286). — La conclusion, on le voit, débouche sur la philosophie ;

aussi bien est-ce tout l'ouvrage qui, en dépit de son orientation purement
psychologique, offrira au philosophe de quoi alimenter sa réflexion sur le temps.

Charles Favarger.

André de Muralt : L'idée de la phénoménologie. L'exemplarisme
husserlien. Paris, Presses Universitaires de France, 1958, 400 p.

C'est là un ouvrage où l'auteur est tellement dans son sujet qu'il ne s'en
distingue plus ; M. de Muralt réassume en effet la phénoménologie husserlienne
au point qu'il ne semble plus nous en parler, mais la réécrire. Disons d'emblée
que cette tentative est une réussite, magistrale par plus d'un côté. — L'introduction

livre immédiatement une clef de l'ouvrage : l'intentionnalité, écrit
M. de Muralt, n'a pas qu'une dimension. Du même coup toutes les ouvertures
tracées par Husserl dans le réel gagnent à être inversées, et tous ses chemins
à être parcourus à l'envers, car l'intentionnalité n'est que le parcours en zigzag
des données phénoménologiques. — L'accent est donc mis d'emblée sur la
réversibilité des chemins parcourus, c'est-à-dire sur une propriété logique de
la pensée phénoménologique. Et c'est bien là une nouvelle thèse de l'auteur :

que la phénoménologie, dans son fond, est une logique, plus précisément la
logique formelle subjective, donc transcendantale. Affirmant cela, l'auteur
entend dire que la phénoménologie n'est pas simplement une description,
naïve et réaliste, des choses ; mais qu'elle n'est pas non plus simplement une
méthode qui conduirait aux choses, un peu comme chez Descartes. Cela n'est
pas le cas parce que, précisément, le chemin doit être parcouru dans les deux
sens, de la méthode à la description et de la description à la méthode. La
phénoménologie est donc bien une logique, constitutive et concrète, qui révèle à la
fois la méthode qui conduit aux choses et les choses elles-mêmes, qui révèle
donc le chemin lui-même, et non seulement Tune ou l'autre de ses extrémités. —
L'ouvrage de M. de Muralt se présente de surcroît comme la mise en œuvre
même des thèses qu'il étudie chez son auteur. M. de Muralt ne prétend donc
pas tracer l'histoire de la phénoménologie, ni en dresser le tableau systématique
ou l'exposé théorique, mais écrire la phénoménologie de la phénoménologie
husserlienne. C'est à un Husserl redoublé que nous avons ainsi affaire là. —
M. de Muralt vérifie cette réversibilité des chemins parcourus dans la dialectique
de l'idée et du réel dont témoigne la science, ce qui lui permet de confronter
magistralement Husserl à Platon. Or la science elle-même est une réalité dont
l'idée est présupposée ; l'idée de la science nous conduit donc à la science de
cette idée, qui n'est autre que la logique. M. de Muralt montre alors comment
la logique traditionnelle doit être envisagée selon ses deux dimensions : d'un
côté elle s'élargit en philosophie, et de l'autre son objet devient « l'objet en
général de la science en général » (p. 89), ce qui est définir la logique comme
apophantique et comme ontologie — et comment cette logique formelle se

prolonge à son tour dans les deux dimensions de la logique transcendantale
exprimées par Formale und transzendentale Logik et par Erfahrung und Urteil.



BIBLIOGRAPHIE 283

Le premier de ces ouvrages va en effet du formel à l'expérience, selon le point
de vue de la description, tandis que le second remonte de l'expérience au formel,
selon le point de vue transcendantal. — La phénoménologie, dans son sens

profond, est donc bien une logique, qui échappe à la fois au psychologisme et
au transcendantalisme. — La suite de l'ouvrage entraîne le lecteur dans des

problèmes plus particuliers, destinés à illustrer la thèse fondamentale de l'auteur
et à parcourir les nombreux méandres de la pensée husserlienne. On y trouvera
des analyses, très fidèles au texte, consacrées aux deux objectivités (Objektivität
et Gegenständlichheit), au rôle du langage, modèle de monde déjà réduit, à la
morphologie des significations, aux deux évidences de clarté et de distinction.
Enfin l'ouvrage aborde le problème si contesté de la réduction transcendantale,
où M. de Muralt, après discussion, s'engage dans la voie qui va du cogitatum
au cogito, et, de là, à l'ego. Un bel et long index analytique termine ce livre. —
On nous permettra une critique. A lire cet ouvrage, nous avons eu le sentiment
constant que M. de Muralt « entrait » en Husserl d'un point de vue « antiquisant »

et qu'il était tenté par là de « platoniser » ou d'« aristotéliser » Husserl à l'excès,
alors que l'entrée par le néo-kantisme ou par la psychologie, ou même par Hegel,
ne semble pas pouvoir en réalité être évitée. Je sais bien que M. de Muralt
a, en cette question, Husserl avec lui, dont l'intention était bien de synthétiser
Platon et Aristote en les dépassant. — Mais il y a plus grave. On sait en effet
que la philosophie d'Aristote paraît boiteuse (elle le paraît en particulier
à M. de Muralt), parce qu'on ne sait jamais comment s'y harmonisent le point
de vue logique (distinction des substances première et seconde) et le peint
de vue ontologique (distinction de la substance et de l'accident) ; et Ton reçoit
habituellement cette idée que la logique, chez Aristote, « a » portée ontologique.
Or il me semble que Husserl, aux yeux de M. de Muralt, aurait eu essentiellement

et principalement pour mérite d'harmoniser, si j'ose dire, Aristote.
La théorie de la double intentionnalité permet en effet de comprendre aisément
comment les deux points de vue logique et ontologique sont réunis. Husserl
serait donc, à cet égard, un Aristote perfectionné, et, du reste, perfectionné
par Platon. Comment ne pas avoir, dès lors, le sentiment d'un arrangement
un peu trop « systématique »? — Ce procès de tendance a finalement une cause
réelle : c'est que M. de Muralt ne souligne pas assez une des composantes
fondamentales de la phénoménologie : d'être essentiellement voie d'accès, et
non exposition de résultats ; d'être une discipline « ouverte », au sens gonsethien,
et non pas close sur elle-même. M. de Muralt, lui, s'en tient à la critique interne,
et cette méthode lui réussit du reste admirablement ; mais empêche-t-elle
de lui faire prendre la philosophie de Husserl pour un ensemble de propositions
fermées sur elles-mêmes, dont il s'agirait de réaliser l'ajustement En un mot,
la phénoménologie est-elle vraiment une logique — Mais à ce point, on le voit,
le recenseur tend à se séparer de l'auteur qu'il étudie ; il préfère laisser ici
libre cours à son admiration. J.-Claude Piguet.

Otto Samuel : Die Ontologie der Logik und der Psychologie. Eine
meontologische Untersuchung. Köln, Kölner Universitäts-Verlag,
1957, xn + 336 p. Kantstudien, 74.

L'auteur appelle x la chose en soi de Kant et il désigne par X un quelque
chose d'inconnu, d'indéterminé qui est pensé en même temps que x, un quelque
chose qui serait comme le « mobile » logique, ontologique et métaphysique de

l'opposition radicale entre x et toute apparence. L'étude de O. Samuel est un
essai pour progresser dans la connaissance de ce X, pour autant qu'il soit relatif



284 BIBLIOGRAPHIE

à la logique et à la psychologie. — L'auteur nous avertit dans sa préface qu'il
est kantien depuis l'âge de 18 ans et que sa réflexion philosophique doit tout
à Kant, notamment le désir de le dépasser. Nous ne sommes cependant pas
convaincu qu'il soit possible de dépasser Kant en lui restant fidèle et le présent
ouvrage nous semble valoir plus par certaines de ses analyses de détails que
par son attitude d'ensemble. Jean-Blaise Grize.

Leopold Malevez, S. J. : Transcendance de Dieu et création des
valeurs. L'absolu et l'homme dans la philosophie d'Henry Duméry.
Paris-Louvain, Desclée De Brouwer, 1958, 139 p. Museum
Lessianum — Section philosophique, 46.

Si la liberté humaine n'est pas un pouvoir de ratification d'un ordre et des
valeurs préexistants en Dieu, comme l'enseigne l'anthropologie traditionnelle,
mais si elle est productrice d'ordre et de valeur, comme le veut tout un courant
de la philosophie contemporaine, est-il légitime de conserver en théologie et
en anthropologie une ontologie de la participation, qui définit la dépendance
des êtres par rapport à l'Etre, les attributs de Dieu et les capacités de l'homme
Duméry ne le pense pas. Mettant en œuvre une quadruple réduction et une
analyse de l'acte-loi, qui respecte les mouvements ascendant et descendant
qui unissent l'homme à l'Absolu (cf. Rev. théol et phil. 1958, p. 206 ss.), Duméry
en arrive à envisager Dieu, comme l'Un plotinien, au-delà de toute détermination,

de tout ordre et de toute catégorie, d'où procède le cogito transcendantal,
qui, lui, instaure l'être, le multiple, les déterminations. Il nous découvre non une
théologie ontologique, où Dieu est l'Etre et la source de toutes les déterminations,

mais une hénologie. Quelles relations peut-il y avoir entre la théologie
et l'anthropologie hénologiques, et la théologie et l'anthropologie ontologiques
Tel est le problème étudié avec beaucoup de sagacité par le P. Malevez. Pour
ce dernier, à l'aide d'une argumentation serrée, il ne peut y avoir une hénologie
sans une ontologie, la procession implique la participation. Même Duméry
recourt à la déduction et à l'intuition pour atteindre l'Un ; il reconnaît à celui-ci
Tauto-discernement et la générosité, ne doit-il pas alors lui reconnaître aussi
l'être, sinon l'Un serait privé de conscience De même en anthropologie,
Duméry admet que la liberté pour être créatrice doit adhérer à la motion par
laquelle l'Un veut nous attirer, sinon échappant à toute norme son œuvre
serait arbitraire. De toutes les études critiques publiées jusqu'à maintenant
sur les premières œuvres de Duméry, celle du P. Malevez est la plus incisive et
aussi la plus positive. Limitée dans son objectif, cette critique est d'ordre
philosophique, mais elle touche constamment à la théologie ; elle pose le
problème de l'accord entre la théologie hénologique (procession) et la théologie
ontologique (participation). Les prochains ouvrages de Duméry montreront
certainement en quoi cet accord semble, de son point de vue, difficilement
réalisable dans les termes où Ta établi le P. Malevez. Gabriel Widmer.

Jean Cazeneuve : Les rites et la condition humaine. Paris, Presses
Universitaires de France, 1958, 500 p. Bibliothèque de philosophie

contemporaine.
Parce qu'il est moins déterminé par l'instinct que l'animal, l'homme se

trouve exposé à l'angoisse, prix de la liberté. Cette angoisse provient de la
découverte du numineux, du mystère. Pour échapper à l'angoisse, l'homme
essaie de suppléer à l'instinct défaillant en conditionnant toute son existence,



BIBLIOGRAPHIE 285

en élaborant le monde des règles. Chaque fois que dans ce monde le numineux
fait son apparition, sous la forme de l'insolite essentiellement, il sera mis hors
circuit par la sanction du tabou, rite négatif, ou, lorsqu'il s'impose inéluctablement

sous la forme du devenir, il sera en quelque sorte exorcisé, assimilé à

une règle, par le jeu de rites positifs, de passage par exemple. — Mais si le
numineux est angoissant, c'est qu'il est puissant, et sa puissance peut être
convoitée par l'homme assez hardi pour renoncer aux sécurités de la condition
humaine et pour s'élancer dans le domaine magique du pur possible. — A ces
deux attitudes opposées face au numineux s'en ajoute une troisième, synthétique,

qui fait du mystère en tant que sacré l'archétype transcendant et parti-
cipable, le garant de la condition humaine, du monde des règles. Telle est
l'essence de la religion. — La thèse de M. Cazeneuve, que nous venons de
résumer, ne prétend pas exprimer ce que le primitif pense lui-même de son
attitude, mais bien fournir à l'observateur un schéma d'interprétation qui ne
fasse pas violence aux faits constatés. L'auteur illustre et étaie son exposé
d'une profusion d'exemples tirés de sa vaste information ethnographique.
Des faits moins nombreux mais présentés avec plus de détail auraient peut-être
été encore plus éclairants pour le lecteur qui n'a pas sous la main l'importante
bibliothèque de références dont témoignent les utiles index qui terminent le
volume. — M. Cazeneuve refuse prudemment d'attribuer une valeur historique
à Tordre thèse-antithèse-synthèse auquel il s'est conformé pour la clarté de

l'exposé. Tabou, magie et religion peuvent fort bien être contemporains ou
s'être succédé selon les lieux en des ordres divers. De même, prudence en ce

qui concerne les rites religieux et les réalités auxquelles ils se réfèrent.
Témoignent-ils d'une révélation du divin ou d'une recherche humaine La science
ne saurait trancher. La question est peut-être d'ailleurs oiseuse, car on voit mal
comment révélation et recherche pourraient ne pas s'impliquer l'une l'autre
en quelque mesure. — Reste une question qui n'est pas abordée. On constate
au départ que l'homme est moins déterminé que l'animal. C'est un fait Mais
le fait de qui De l'homme en qui reposerait alors toute la réalité du numineux
Sinon, ne peut-on envisager que la condition humaine est justement le fait du
mystère qui ouvre l'homme à sa présence afin qu'il le cherche, puisqu'il ne
chercherait pas s'il n'avait déjà été trouvé Pierre Gander.

Henry Duméry : Phénoménologie et religion. Structure de l'institu¬
tion chrétienne. Paris, Presses Universitaires de France, 1958,
105 p. Initiation philosophique, 35.

La philosophie de la religion d'PIenry Duméry a déjà et aura un profond
retentissement. Le théologien doit en prendre connaissance ; il s'initiera à cette
pensée difficile en lisant ce volume bref par le nombre de pages, mais dense

par les thèmes qu'il aborde : restituer la genèse du christianisme et découvrir
son sens à travers ses principales structures. A la lumière de la méthode
phénoménologique, la religion chrétienne apparaît dans sa positivité, avec son contenu
doctrinal, sa vie cultuelle et sa morale communautaire ; elle se compose d'une
mystique vécue, d'une symbolique expressive (mythes) et d'une organisation
qui lui permet de se communiquer. Elle est donc une institution, au sein de

laquelle les notions doctrinales et les événements historiques interfèrent pour
structurer les rapports entre l'homme, l'histoire, le monde et Dieu. L'institution
chrétienne dépend de l'institution judaïque. Pour cette dernière, l'histoire est
révélante, les patriarches, les rois et les prophètes sont des types, annonciateurs



286 BIBLIOGRAPHIE

du Messie ; à partir d'expressions particulières (Ecriture, Loi) elle vise à
l'universalité. Le christianisme, religion historique, en affirmant la résurrection
du Christ, comme l'événement central, transforme le futurisme prophétique
en actualisme du salut, donne une date à l'avènement du Messie et une limite
à la révélation à l'intérieur de l'histoire ; religion typologique, il fait de Jésus
celui qui récapitule les prophéties et les promesses et revêt le titre de Seigneur
et de Sauveur, à partir duquel il élaborera une christologie et une théologie
trinitaire. Grâce à une reprise intellectuelle (dogmes) et cultuelle (sacrements),
le christianisme accédera à l'universalité en usant de ces expressions particulières.

Opposé à tout naturalisme, la religion chrétienne est un humanisme,
«puisque seul l'homme fait l'histoire et lui donne un sens » (63). Il appartient
au philosophe de décrire ses structures et de dégager l'originalité et l'authenticité

de ses valeurs et de sa visée de l'Absolu. Pour montrer que le philosophe
ne peut se désintéresser de la religion, Duméry retrace les étapes de la
philosophie de la religion des présocratiques à aujourd'hui dans un appendice
éclairant et suggestif. On ne saurait trop recommander la lecture de cet ouvrage
qui suscite la réflexion et invite à lire les autres ouvrages du même auteur.

Gabriel Widmer.

André Marc, S. J. : L'être et l'esprit. Paris-Louvain, Desclée De
Brouwer, 1958, 197 p. Museum Lessianum — Section philosophique,

44.

Disciple du P. Maréchal, le P. Marc a cherché à édifier une philosophie
de l'être dans le prolongement d'une philosophie de l'existence, une ontologie
qui ne fût pas un essentialisme ; son mérite fut d'user d'une méthode d'analyse
reflexive et d'intériorisation pour dépasser les oppositions traditionnelles entre
l'un et le multiple, l'être et le devenir. Ce dernier ouvrage fait voir comment
s'agencent les volumes précédents, recensés dans notre revue au fur et à mesure
de leur parution. Partant d'une analyse phénoménologique de l'idée d'être,
le P. Marc démontre contre tous les tenants d'un réalisme ou d'un idéalisme
naïfs que la conscience intentionnelle de l'objet est inséparable de la conscience
de soi ; il est donc faux de privilégier l'esprit aux dépens de l'être comme le
font les idéalistes, ou l'être aux dépens de l'esprit comme le font les réalistes
matérialistes. Le conflit de l'être et de l'esprit occupe toute l'histoire de la
philosophie de Duns Scot à aujourd'hui. Mais si l'on prend soin de définir
l'être, sa nature et son sens, comme ce qui n'appartient pas seulement à la
pensée et à l'objet déterminés et connus, mais aussi au domaine du préréflexif
et du préprédicatif, T« être-verbe » est alors « ce par quoi chaque être est soi,
c'est-à-dire autoposition parmi d'autres» (102). L'acte d'être, comme acte de
présence appelle l'acte de l'esprit, donateur de sens et condition de communication.

L'originalité de cette dialectique consiste selon nous au rôle
(malheureusement pas assez développé) que le P. Marc reconnaît au logos : « Il amène
l'être à la parole, installant cette parole dans l'être, pour exprimer celui-ci »

(15). Une telle ontologie, où l'être et l'esprit ont chacun des fonctions
complémentaires, examine les rapports entre les consciences personnelles, la société
et la communauté (l'économique, le politique, le culturel et le familial), entre
les êtres, les esprits et Dieu. Les êtres sont au service des personnes ; mais la
personne ne serait pas sans Dieu, dont la grâce lui est nécessaire pour triompher
du mal et de la mort. Dans cette dialectique de l'approfondissement, Dieu
apparaît comme l'Etre et comme l'Eventuel, « celui qui peut passer et se
présenter dans l'histoire de l'humanité» (167). En Christ, Dieu est présent



BIBLIOGRAPHIE 287

à l'histoire, réalisant ce qui, pour la philosophie n'est que possibilité souhaitable,
l'harmonie de l'humain et du divin. La positivité de la religion garde donc un
sens précis pour la recherche philosophique. Utile complément aux importants
volumes déjà publiés, cet ouvrage tient, entre autres, compte de la tentative
de P. Thévenaz de trouver un accord entre l'analyse reflexive et la phénoménologie

(44-52). La lecture du manuscrit laissé inachevé par P. Thévenaz, qui
sera éventuellement publié, nous permet de dire que si la recherche du P. Marc
a quelque chose de commun avec celle de l'auteur de L'Homme et sa raison
à l'origine, son cheminement et sa conclusion en diffèrent profondément.

Gabriel Widmer.

Gabriel Le Bras : Etudes de sociologie religieuse. Tome I : Sociologie
de la pratique religieuse dans les campagnes françaises. Paris,
Presses Universitaires de France, 1955, 394 p.
Professeur à l'Ecole des hautes études, M. Le Bras a été l'initiateur des

études de sociologie religieuse, et ses disciples et amis ont voulu rassembler
en deux volumes l'essentiel des études publiées naguère dans diverses revues. —
La lecture en est passionnante, et elle ouvre à notre compréhension de la vie
paroissiale la dimension indispensable du temps. Elle aide à saisir dans le
concret de quelle manière, entre les enseignements apostoliques sur l'Eglise
et les paroisses actuelles, il y a la longue histoire de communautés humaines,
dans leur vie changeante, nuancée, sensible à des événements contradictoires
dont elle gardera parfois la marque pendant longtemps. — Ce premier volume
comporte, après une « introduction à une enquête », des analyses de la vie
religieuse dans l'histoire des campagnes françaises (exemple : l'organisation du
diocèse d'Auxerre à l'époque mérovingienne ; état religieux et moral du
diocèse de Châlons au dernier siècle de l'ancien régime) complétées par des notes
de statistiques, classées par diocèses ; elles sont suivies par « cinq premières
synthèses », auxquelles sont annexées les cartes religieuses (catholiques et
protestantes) de la France, et que complètent les « conditions générales de la
pratique religieuse ». Partis d'études très localisées et détaillées, et fondés sur
toutes les remarques qu'elles contiennent, nous arrivons à des considérations
nuancées sur les situations géographiques de la foi ou de l'incrédulité et sur
leurs enracinements historiques. — A plusieurs reprises nous sommes mis en
garde contre une vue erronée du passé : « La foi universelle et ardente des anciens
âges m'est toujours apparue comme un mythe. Certes, il y a eu dans le passé
une puissante tradition chrétienne, soutenue par des institutions fortes. Mais
la tradition d'indifférence ou d'hostilité, moins vive sans doute, est-elle moins
continue, et qui oserait contester les défauts de l'organisation ecclésiastique
par quoi elle fut augmentée ?» — Et à la fin d'une esquisse de l'implantation
historique et géographique de la foi en France, nous sommes invités à un
jugement nuancé : « Les hommes d'Eglise ont toujours dénoncé le triomphe de

l'irréligion, et les hommes irréligieux le triomphe de l'Eglise. N'est-il pas plus
juste de dire que des traditions divergentes se sont toujours partagé notre pays :

l'insoumission et l'obéissance, la dévotion et l'impiété se transmettent d'âge
en âge, et les triomphes sont alternatifs et concomitants. Jamais la haine du
prêtre et des sacrements ne se manifesta mieux qu'au moyen âge, en même

temps que s'élevaient les cathédrales, que se multipliaient moines et
pénitents... » — Il y a, dans ce regard lucide sur l'histoire, la source d'une considération

plus exacte de notre situation actuelle, et sans doute d'une sorte d'optimisme

modéré qui pourrait colorer notre façon de parler de la vie paroissiale. —



288 BIBLIOGRAPHIE

A quoi il faudrait joindre un esprit d'invention et de hardiesse. Lisez plutôt :

« La paroisse n'est pas une création de Jésus-Christ ni de l'apôtre Paul... c'est
une organisation ecclésiastique qui s'est faite à mesure des besoins et en vue de
certains besoins... notre système paroissial actuel est fondamentalement un
système constitué vers les années 800-850. » Maurice Sweeting.

Gustav Siewerth : Ontologie du langage. Préface de Brice Parain.
Texte français, introduction et notes par Marc Zemb. Paris,
Desclée De Brouwer, 1958,187 p. Textes et études philosophiques.

Ce texte de 35 pages nécessite une avalanche de notes, une introduction
philosophique, biographique et philologique, une analyse statistique de la
fréquence des structures verbales, une comparaison enfin des génies allemand
et français, idéaliste et phénoménologique, siewerthien et non siewerthien.
A quoi s'ajoute une préface claire et intéressante, d'une portée générale, de B.
Parain. — En un mot, l'auteur a rédigé dans une langue difficilement intelligible
des thèses sur le langage dont l'origine heideggerienne d'une part, et scolastique
de l'autre, est évidente. Double carte que Ton joue du reste volontiers en
Allemagne contemporaine... — Le traducteur a fourni là un effort remarquable,
et son apport constitue une belle réussite. J.-Claude Piguet.

Jean-G. Lossier : Les civilisations et le service du prochain. Paris,
La Colombe, éd. du Vieux Colombier, 1958, 237 p.

Cet ouvrage est une « somme », fortement structurée par une idée directrice
qu'on peut formuler ainsi : l'évolution des civilisations est telle que l'homme
contemporain est menacé gravement dans ses rapports avec autrui ; rechercher
la cause de ce danger, c'est travailler à le diminuer — c'est travailler à l'avenir
de notre civilisation. — La matière de cet ouvrage est sociologique ; c'est des
sociétés que l'auteur nous parle, davantage que des individus. Sa méthode est
historique, mais son objet dernier est moral ; on ne saurait ainsi rêver synthèse
plus accomplie : dans le temps (aucune grande époque n'est négligée), et dans
l'espace (tous les groupes humains, civilisés ou non, sont mis à contribution). —
Après avoir posé en termes généraux le problème des civilisations, J.-G. Lossier
combat l'opposition simpliste du rationnel et du mythique où le mythique
est trop souvent assimilé à l'irrationnel. Ses vues à ce sujet sont importantes,
et le livre en tire sa substance. « Il n'est pas possible d'opposer simplement
mythique et rationnel, en affirmant que le mythique peut être identifié à

l'irrationnel. La pensée mythique accepte l'irrationnel ; elle le prend pour réel,
ce qui ne veut pas dire qu'elle soit elle-même irrationnelle... Cependant la
différence entre le mythique et le rationnel vient de ce que le premier est
tourné vers le passé... tandis que le second est braqué vers l'avenir... C'est
donc avant tout devant le temps que la pensée mythique procède autrement
que la pensée rationnelle, et de là découle que les civilisations religieuses ont
une autre attitude devant l'histoire que la civilisation scientifique... (p. 27-28). —
L'auteur peut suivre ensuite l'évolution de la figure des civilisations religieuses,
puis des civilisations scientifiques, en travaillant ainsi à l'édification de la
« civilisation du service », qui privilégie autrui sur soi, et l'amour sur la justice. —
Les thèses de l'auteur sont originales : une magnifique générosité les anime.



BIBLIOGRAPHIE 289

Sensible à la diversité du monde, J.-G. Lossier a ressaisi en Tunité d'une pensée
fine, nuancée et extrêmement informée, un problème qui nous touche tous,
et auquel, comme il le laisse entendre, la solution ne peut être, finalement,
que morale. J.-Claude Piguet.

Bernard Groethuysen : Philosophie de la Révolution française,
précédé de Montesquieu. Paris, Gallimard, 1956, 306 p.

Cet ouvrage constitue la suite posthume du remarquable essai sur les

Origines de l'Esprit bourgeois en France, dont seul a paru le premier volume
(L'Eglise et la Bourgeoisie) en 1927. L'auteur dresse d'abord devant nous le
vaste génie de Montesquieu, venu tout à point pour retrouver un ordre dans le
chaos d'un monde qui s'était peu à peu dérobé à la synthèse chrétienne et au
pouvoir unificateur de l'Eglise. Cet ordre se manifeste dans la contexture des

lois, dans un esprit législatif qui, mieux que le recours aux facteurs providentiels,

permet de restituer un sens aux événements d'une histoire et aux mouvements

d'un peuple. Avec Montesquieu, on voit s'achever l'émancipation
des sciences morales et politiques, l'historien des idées abandonnant sans regret
l'Absolu au théologien. — Après ce riche préambule, nous entrons dans le vif
du sujet. Les principaux penseurs qui, de Descartes à Rousseau, ont préparé
la doctrine révolutionnaire, nous sont présentés en des raccourcis originaux
et toujours suggestifs. C'est enfin la notion de droit naturel qui se dégage et
s'impose pour conduire à l'idée du contrat social et de la souveraineté de l'Etat,
sous l'égide de la Volonté générale armée d'un double idéal : la liberté et l'égalité.

— On admire en cet ouvrage la pénétration de l'analyse, le sens des grands
mouvements de l'esprit, la vivante limpidité du style. C'est plus qu'une page
d'histoire qui nous est ainsi restituée, c'est la genèse d'un monde nouveau dans
son atmosphère mentale, dans les principes, les images, les modèles dont il s'est
inspiré. Le philosophe, le juriste, le sociologue, le théologien trouveront grand
profit à méditer ces développements et à en prolonger les lignes jusqu'à aujourd'hui.

René Schaerer.

Henri Thibeaud : A Dieu et à Jésus-Christ par la philosophie. Paris,
Lethielleux, 1956, 336 p.

Etant entendu que le thomisme est la seule philosophie chrétienne valable
comme de nombreuses références à l'encyclique Humani generis nous le

rappellent, l'auteur invite le lecteur à un curieux examen de conscience philosophique

: « Suis-je bien thomiste » 231 pages sont consacrées à ce qui pourrait
être une brève, mais décevante, histoire de la philosophie, si Ton n'abordait les
diverses doctrines avec la même et immuable question : leur epistemologie
permet-elle de démontrer rationnellement l'existence de Dieu, avec les mêmes

preuves que celles de Thomas d'Aquin Seuls les philosophes qui ne furent pas
thomistes, mais sont morts munis des sacrements de l'Eglise ont droit à quelque
indulgence Passant ensuite à un exposé de son thomisme, l'auteur évite
soigneusement une question primordiale pourtant : la philosophie officialisée par
Pie XII est-elle soutenable Il préfère avancer à coups de jugements sommaires
et d'affirmations qui masquent naïvement toutes les difficultés. La troisième
partie révèle d'ailleurs assez dans quel esprit ce livre a été conçu : l'auteur veut
prouver, par le moyen des miracles, que seule l'Eglise romaine détient la vérité
— Nombreuses coquilles typographiques. Bernard Reymond.



2gO BIBLIOGRAPHIE

Cahiers d'Etudes biologiques, n0B 3 et 4. Paris, Lethielleux, 1957,
62 et 56 p.

Le Cahier n° 3 est consacré au thème : L'Origine de la vie sur la terre.
Qu'est-ce que la vie Il contient un exposé des connaissances acquises sur
ce problème en géologie, en virologie et en biochimie, sur lesquelles ont
été édifiées diverses hypothèses, actuellement incontrôlables. Deux articles
éclairent le lecteur sur les positions de la dialectique marxiste et du
spiritualisme dans ce domaine. A la question : « Fabriquera-t-on du vivant »,

neuf personnalités scientifiques répondent d'une manière nuancée. Un tel
problème ne se résout pas par un oui ou un non : il faut d'abord savoir
ce qu'on appelle du « vivant ». Le P. Caries étudie en guise de conclusion la
position du chrétien face à la possibilité de « fabriquer du vivant » : il peut
l'espérer, en douter, la nier même, mais non pas la craindre. — Le Cahier n° 4
est consacré à l'Hérédité, au Milieu, et à la Liberté qu'ils laissent à l'homme.
Avant de passer à ce dernier point, les divers auteurs des notices exposent les
données classiques de la génétique, et montrent que le milieu ne peut modifier
le génotype des individus. Une étude de P. Delost donne une explication à
la formation des diverses races humaines. Abordant le problème de la liberté
chez l'homme, P. Chauchard la considère comme le pouvoir de contrôle, de
choix et d'invention donné par le grand développement du cerveau humain,
pouvoir qu'il s'agit de développer et de cultiver, si on ne veut pas le perdre.
L'abbé L. Barbey, partant d'une position plus philosophique (le rapporteur
n'entend pas par là qu'elle soit moins légitime), aboutit à la conclusion que la
liberté n'est exclue ni par le jeu de l'hérédité, ni par celui du milieu.

Jacques Bovet.

Boris de Schloezer et Marina Scriabine : Problèmes de la musique
moderne. Paris, Editions de Minuit, 1959, 192 p.

Après avoir tenté de percer, dans un livre devenu classique, le mystère
de J.-S. Bach (et celui de la musique tout entière), B. de Schloezer se tourne
vers la musique moderne. Moderne, et non point contemporaine seulement ;

car on peut être né au XXe siècle et composer comme au XVIIIe ou XIXe. —
Cette musique moderne est en fait dodécaphonique, sérielle, puis électronique ;

et l'auteur lui accorde le plus grand poids. Mû jadis par un magnifique sens
cosmique, qui lui ouvrait les horizons de la profondeur et de l'intimité des

musiques classiques, B. de Schloezer rationalise et intellectualise désormais
le fait musical. U est victime de ce mythe scientiste selon lequel, en art, les

organes suffisent à créer la fonction. Dès lors le véritable problème, qui est
de comprendre comment les mêmes organes peuvent exprimer des fonctions
différentes, échappe ; pour B. de Schloezer, une gamme est une gamme, et
trois sons sont trois sons, alors que le génie de Beethoven a toujours été de
faire d'une gamme autre chose que ce qu'elle semble être. —¦ Procès de tendance

que nous intentons, qui n'ôte rien à l'admiration que nous portons aux auteurs,
lucides, perspicaces, et terriblement intelligents. Mais leur tendance demande
une réaction ; sinon on en viendrait à croire que toute règle, toute structure
mentale pensée avec suffisamment de précision et de rigueur, équivaut à une
œuvre d'art. Ce qui, en nos temps de décadence, est davantage qu'un risque :

c'est un danger. J.-Claude Piguet.



BIBLIOGRAPHIE 29I

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

F. J. Doelger : Lumen Christi. Paris, Editions du Cerf, 1958, 117 p.
Traduction de Marc Zemb.

Il s'agit de la traduction de l'ouvrage classique de l'auteur paru en Allemagne,
sous le même titre, en 1936, puis réimprimé dans la collection « Antike und
Christentum » (vol. 5, p. 1-44). Après deux admirables chapitres consacrés au
thème de la lumière dans l'antiquité païenne, l'auteur analyse d'abord les
premières salutations chrétiennes au Christ-Lumière chez Clément d'Alexandrie,
les Actes de Philippe, Cyprien, etc., puis l'hymne d'Athénogène dont il situe
l'origine au second siècle. Les deux derniers chapitres sont consacrés au lucer-
naire chrétien en Occident et à l'acclamation de la lumière dans les liturgies
romaine et mozarabique. Vingt-cinq pages de notes et de développements
critiques ajoutent encore à la valeur de cet ouvrage dont on est heureux de
posséder une traduction française.

H. GoLLWiTZER : La joie de Dieu. Commentaire de l'évangile de Luc.
Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1958, 331 p. Traduction
d'Edouard de Robert et Jean Carrère.

L'édition allemande de ce commentaire avait paru, en deux volumes,
chez deux éditeurs différents. On est heureux d'en posséder une traduction
française, même si elle paraît parfois un peu lourde. Il s'agit moins, d'ailleurs,
d'un commentaire que d'une suite de méditations et d'exhortations pratiques.
Aussi les éditeurs n'ont-ils pas jugé nécessaire de faire figurer le texte évangélique
en regard du commentaire. Lorsque le texte biblique est cité, il Test dans la
traduction de la Bible de Jérusalem. La qualité des réflexions de M. Gollwitzer
ne comble pas notre attente d'un vrai commentaire populaire du troisième
évangile.

Jean-Paul Benoit : Combats d'apôtres. Paris, Société centrale
d'évangélisation, 1957, 256 p.
L'auteur a été guidé par le souci de fournir une nouvelle présentation du

Livre des Actes des apôtres, présentation construite elle-même sur un double
schéma : le texte biblique est offert dans une traduction nouvelle, suivie,
chapitre par chapitre, d'un commentaire dont on appréciera les caractères
d'actualité et de vivacité.

Karl Barth : Commentaire de l'épître aux Philippiens. Genève, Labor
et Fides, 126 p. Traduction d'André Goy.
Traduction d'un commentaire populaire paru en allemand en 1927 déjà,

ce petit ouvrage avait sa place bien marquée dans l'évolution de la pensée de
son auteur. Barth désirait y répondre aux objections de méthode soulevées par
la première édition de son grand commentaire de l'épître aux Romains. Aujourd'hui,

il n'a rien perdu de sa valeur ; à cette brève épître, dont on fait trop
souvent un joyau de simplicité humaine, l'exègète bâlois restitue son autorité
et sa virulence apostoliques : « Humanité, mais humanité chrétienne,
paulinienne » (p. 125).



2g2 BIBLIOGRAPHIE

Gabriel Bullet : Vertus morales infuses et vertus morales acquises
selon saint Thomas. Fribourg (Suisse), Editions universitaires,
1958, xm et 180 p. Studia friburgensia, 23.
L'un des problèmes les plus actuels de la théologie catholique est celui du

rapport entre la nature et le surnaturel dans la coopération de l'homme à son
salut. Le P. Bullet estime que saint Thomas, fidèle selon lui, à l'Ecriture et
aux Pères, a mis remarquablement en lumière le rôle de l'agir humain dans
l'acquisition des vertus à partir de l'habitus infus. Notons la manière heureuse
de l'auteur de concilier les fondements traditionnels de l'éthique thomiste avec
les données actuelles de la psychologie.

Francis Hermans : Ruysbroeck l'admirable et son école. Textes pour
l'histoire sacrée. Paris, Arthème Fayard, 1958, 240 p.
Consacré à l'illustre mystique flamand qui fonda un monastère de chanoines

réguliers en 1354, cet ouvrage a le mérite de nous présenter un choix de ses
œuvres et quelques textes émanant de son école. Une introduction vivante
situe ces admirables méditations dans leur climat spirituel.

G. Lagny : Le réveil de 1830 à Paris et les origines des diaconesses
de Reuilly. Paris, Association des diaconesses, s. d., 196 p.
La fondation de la « Communauté des Diaconesses » en 1841, par le pasteur

Vermeil, a marqué la naissance de la première communauté religieuse protestante

en France. Au surplus, elle a été en étroites relations avec les différents
mouvements de renouveau chrétien qui constituent, au début du XIXe siècle,
ce qu'on appelle le « Réveil ». En un récit alerte et solidement documenté,
l'auteur décrit l'histoire de la Maison de Reuilly, les origines jusqu'aux « temps
de stabilisation », qui se terminent en 1868.

Hélène J. Kocher : Mathilda Wrede. 2e édition. Genève, Labor et
Fides, 1957, 168 p.
La vie admirable de l'amie des prisonniers finlandais a fait l'objet de maints

ouvrages, parus notamment dans les pays Scandinaves. On se réjouira de voir
rééditer l'œuvre qui constitue, en langue française, la meilleure biographie
de M. Wrede.

Emile Marion : La Suisse protestante. Genève, Labor et Fides, 1957,
72 p.
L'auteur nous présente, en ces pages aussi claires que précises, les origines

de la Fédération des Eglises protestantes de la Suisse (1920), et brosse un
tableau suggestif de l'activité et du rayonnement de ce faisceau des Eglises
cantonales, responsable du protestantisme suisse sur le plan fédéral et vis-à-vis
de l'étranger.

B. Fraigneau-Julien, P.S.S. : L'Eglise et le caractère sacramentel
selon M. J. Scheeben. Bruges, Desclée De Brouwer, 1958, 292 p.
Collection : Textes et Etudes théologiques.
Le grand théologien allemand Scheeben est surtout connu comme dogmaticien

et moins comme ecclésiologue et pourtant, comme le montre d'une manière
approfondie et savante le P. Fraigneau, sa doctrine de l'Eglise tient une place
importante dans son œuvre : elle souligne la dépendance étroite entre le Christ
et son corps dans la ligne augustinienne, inspirée d'ailleurs par la patristique
et le rôle décisif de la théologie sacramentaire. On appréciera la manière dont
l'auteur part de la christologie et de l'incarnation pour édifier sa réflexion
ecclésiologique ; on lui sera reconnaissant de traiter avec quelque ampleur les
sources de Scheeben et surtout sa méthode, si nouvelle au siècle dernier.



BIBLIOGRAPHIE 293

Albert Hartmann, S.J. : Vraie et fausse tolérance. Traduit de
l'allemand par A. Beshard. Paris, Editions du Cerf, 1958, 292 p.
Un chapitre initial permet à l'auteur de rappeler quelques jalons historiques,

du moyen-âge à l'époque moderne, et d'exposer parmi d'autres, les positions
de Castellion et de Lessing. La suite de l'ouvrage est consacrée à une présentation

à la fois systématique et théorique du problème de la tolérance, dont
on appréciera le caractère nuancé et précis. La conclusion est réservée à une
discussion des rapports entre l'Eglise et l'Etat, où sont réaffirmées les distinctions

classiques professées par l'Eglise romaine.

Jacques Ellul : Leben als moderner Mensch. Zürich, Zwingli-Verlag,
1958, 116 p.
Ce texte est une traduction de l'ouvrage paru en 1948 à Genève, dans la

Collection du Centre protestant d'études, sous le titre « Présence au monde
moderne ». Nous ne pouvons que nous réjouir que la pénétrante étude de
J. Ellul soit accessible au public de langue allemande.

Pierre Blanchard : Jacob et l'Ange. Bruges, Desclée De Brouwer,
I957> 232 P- Etudes carmélitaines.
Ce témoignage, où s'unissent l'investigation psychologique et la méditation

spirituelle, s'adresse aux partisans de l'athéisme, qui affrontent Dieu et à ceux
qui sont en quête de Dieu. On ne sera pas surpris de trouver en passant des
critiques adressées à Sartre, alliées à une présentation vivante de la spiritualité
augustinienne et thérésienne.

Pierre Serouet : De la vie dévote à la vie mystique. Bruges, Desclée
De Brouwer, 1958, 446 p. Collection Etudes carmélitaines.
Plus en critique littéraire qu'en théologien, le P. Serouet aborde l'œuvre

de sainte Thérèse d'Avila et de saint François de Sales pour mettre en lumière
l'originalité de ce dernier, qui, comme la mystique espagnole, se réfère à une
expérience vécue plus qu'à des sources écrites. L'influence de sainte Thérèse
s'est fait sentir à une époque où l'auteur du Traité de l'amour de Dieu a déjà
sa propre doctrine. On retrouve chez l'un et chez l'autre ce souci de traduire
l'amour de Dieu dans des œuvres, le rôle primordial de la prière et le zèle
apostolique.

Gaston Salet, S.J. : Le Christ, notre vie. Tournai-Paris, Casterman,
1958, 204 p.
Le P. Salet a réuni dans ce volume quatre études parues antérieurement,

et consacrées à des problèmes de théologie spirituelle. Appuyées sur une
connaissance approfondie des Pères de l'Eglise, notamment d'Augustin, elles
apportent des éléments fort intéressants sur plusieurs questions touchant le
mystère du Christ, les rapports de la loi et de la grâce, et représentent une
féconde contribution à la spiritualité christologique.

Magda Martini : Présence de l'Esprit. Paris, Berger-Levrault, 1959,
206 p.
L'intention de l'auteur est de faire revivre quelques personnalités en

lesquelles l'Esprit a été à l'œuvre au cours des siècles, et de présenter les moments
principaux d'une ligne qui, de la Pentecôte à nos jours, démontre la persistance,
la fidélité de la puissance divine à l'œuvre dans l'Eglise ou dans des courants
para-ecclésiastiques.



294 BIBLIOGRAPHIE

Aemiliana Löhr : Les mystères de la Pâque. Paris, Editions du Cerf,
1957, 267 p.
Paru en Allemagne, en 1957, sous le titre Die heilige Woche, cet ouvrage

était destiné à réagir contre une certaine « stabilisation » (p. 11) du mouvement
liturgique catholique romain, dont les origines, en Allemagne, datent des
années qui précédèrent la première guerre mondiale. Il s'agit d'une méditation,
pleine de ferveur, sur la liturgie de chaque jour de la Semaine sainte. Cette
méditation ne laisse pas de trahir des positions théologiques parfois surprenantes,
bien que l'auteur s'en réfère constamment aux textes scripturaires qui jalonnent
la liturgie de son Eglise.

Hans Urs von Balthasar : La prière contemplative. Traduit de
l'allemand par Robert Givord. Paris, Desclée De Brouwer, 331 p.
Collection Présence chrétienne.
Hors des différents aspects de la Révélation chrétienne, la prière est menacée

de sombrer dans la distraction et l'incohérence ou dans la tiédeur et la grisaille ;

pour donner une structure à la contemplation, H. U. von Balthasar en reprend
les bases dans l'Ecriture, où s'affrontent la méditation de l'enfer et du péché,
et celle du salut, à la lumière du Christ. Une telle initiation qui réintroduit les
richesses des méthodes contemplatives dans la vie quotidienne d'aujourd'hui
mérite une lecture suivie et ne peut être simplement résumée.

Charles Journet : La volonté divine salvifique sur les petits enfants.
Bruges, Desclée De Brouwer, 1958, 195 p.
L'auteur essaie de répondre à la question du sort des enfants morts sans

baptême. L'ouvrage comprend sept chapitres traitant successivement de l'étendue

du dessein salvifique de Dieu, des limbes des enfants, des enfants morts
au moment de l'éveil de la raison, des enfants baptisés mais non conscients
de leur baptême et des récentes controverses sur le baptême des petits enfants.
En plus d'une revalorisation de la doctrine traditionnelle des limbes, cet ouvrage
est une illustration, sur un point particulier, de la doctrine catholique romaine
sur le péché et la grâce. A ce titre, il est caractéristique.

Dom Gaspar Lefebvre, O.S.B. : L'Esprit de Dieu dans la Sainte
Liturgie. Paris, Arthème Fayard, 1958, 125 p. Collection « Je sais
— Je crois ».

La position générale de cet ouvrage intéressant s'exprime dans ces lignes
de l'introduction : « La descente du Saint-Esprit sur les Apôtres ouvre une
phase toute nouvelle dans l'histoire du salut dont Dieu le Père a pris miséri-
cordieusement l'initiative, non seulement en nous envoyant son Fils comme
médiateur de réconciliation, mais aussi en nous faisant ensuite don de Celui
qui devait vivifier divinement l'Eglise, et compléter par elle l'œuvre du Sauveur. »

L'auteur suit les temps successifs de Tannée liturgique et termine son étude
par un chapitre sur la dévotion au Saint-Esprit dans la Sainte liturgie.

G. Rotureau : Amour de Dieu et amour des hommes. Bruges, Desclée
De Brouwer, 1958, 216 p.
Il y a une dialectique de la charité, qui se fonde sur l'amour de Dieu pour

les hommes et qui appelle en retour l'amour des hommes pour Dieu ; l'Ecriture
la manifeste dans ce que l'Eglise nomme dogme de la création et de la rédemption.

La philanthropie chrétienne s'enracine en elle pour instaurer une morale
de la personne. On saura gré au R. P. Rotureau d'insister dans la ligne de la
spiritualité oratorienne sur le fait que cette philanthropie ne se confond pas
avec celle de l'incroyant.



BIBLIOGRAPHIE 295

Paul Winninger : Vers un renouveau du diaconat. Bruges, Desclée
De Brouwer, 1958, 214 p.
Faute de prêtres, l'Eglise romaine revalorise le ministère diaconal en

fonction de la liturgie, des missions. Faire le point de cette rénovation, tel est
l'objet de cet ouvrage suggestif, qui approfondit certaines perspectives ouvertes
en France par le P. Congar, en les appuyant sur des expériences réalisées en
Allemagne et sur les fondements du droit canon.

Jean Galot, S.J. : L'Esprit d'amour. Bruges, Desclée De Brouwer,
1959, 252 p. Museum Lessianum, Section ascétique et mystique.
Constituant en quelque sorte un cours traité de pneumatologie, cet ouvrage

cherche à dégager le Saint-Esprit des prises abstraites par lesquelles on l'a
trop souvent déformé, et à le présenter comme étant « en nous le principe de
la vie divine» (p. 176). A partir de cette intuition, le Saint-Esprit apparaît
comme la source d'une œuvre de Dieu qui se manifeste dans la vie du Christ
(Incarnation, Rédemption), dans celle du chrétien (union au Fils et au Père,
sanctification), et, dans la réalité de l'Eglise, corps mystique, où le principe
d'unité est essentiellement spirituel (cf. p. 225).

Roger Mehl : Le vieillissement et la mort. Paris, P.U.F., 1956, 137 p.
« Initiation philosophique. »

Nul n'était mieux préparé que M. Roger Mehl, professeur à l'Université
de Strasbourg pour traiter cet important sujet. Ceux qui connaissent les
remarquables études qu'il a consacrées à la Condition du philosophe chrétien et à
la Rencontre d'autrui retrouveront dans ces pages graves et lucides les qualités
d'analyse, de pénétration qui en sont la marque. « Achèvement, mais non
accomplissement, voilà le visage de la mort. Voilà aussi son paradoxe. » Cette
formule, qui ferme la mort sur elle-même en l'ouvrant sur l'au-delà, indique
le thème général de l'ouvrage.

Joseph de Tonquédec, S.J. : La philosophie de la nature, i. La
nature en général. Paris, P. Lethielleux, 1956-1957. 3 vol. de
105 p., 279 p. et 186 p.
Edition refondue d'un ouvrage plus ancien, ce cours de cosmologie thomiste

dû à l'un des pionniers de la néo-scolastique en France se signale par sa fidélité
à Aristote et à saint Thomas, et par son souci de confronter leurs positions
avec celle des philosophes de la première moitié de ce siècle. Mais où trouver
dans ce prétendu cours un affrontement fécond avec la physique d'aujourd'hui
Il y a pourtant quelque chose de changé depuis 1920. Les thomistes eux-mêmes
s'accordent pour reconnaître que le point de vue de l'auteur est quelque peu
dépassé.

Stanislas Breton : Situation de la philosophie contemporaine. Paris-
Lyon, Vitte, 1959, 199 p. Centre d'études de Carthage, 1.

Deux chapitres, l'un sur le marxisme en fonction des concepts de révolution
et de négativité, l'autre sur les philosophies existentielles et leurs conceptions
de la liberté, illustrent la thèse que les courants actuels de la philosophie
prennent « conscience d'une situation historique bien déterminée... la crise
des fondements de notre civilisation. » (26). Ouvrage qui se recommande aux
étudiants par sa clarté et sa perspicacité.

Walter Ehrlich : Philosophische Anthropologie. Tübingen, Max
Niemeyer, 1957, 124 p.
Après avoir publié une Esthétique, une Sociologie, une « Geistesgeschickte »

et une Ethique, l'auteur s'efforce de situer l'homme dans son univers de sensa-



296 BIBLIOGRAPHIE

tions, de sentiments, de connaissances et de volitions. Il conclut en développant
des vues synthétiques sur l'unité de la nature humaine conçue dans sa
perspective structurelle et téléologique.

Gottfried Martin : Einleitung in die allgemeine Metaphysik. Kölner
Universitäts-Verlag, 1957, 152 p.
Cette introduction, qui s'appuie sur des thèmes et des textes classiques,

conclut par une affirmation de sagesse : les objections dirigées contre la
métaphysique ne sauraient triompher d'elle. Certes les problèmes qui la concernent
demeurent insolubles ; ils sont « aporétiques » de nature. Ils convergent tous,
cependant, vers une question fondamentale, qui ne saurait être éludée, celle
de l'être.

Herman Nunberg : Principes de psychanalyse. Leur application aux
névroses. Traduit par Anne-Marie Rocheblave. Paris, Presses
Universitaires de France, 1957, 415 p.
Cette importante monographie fut publiée en allemand en 1932. L'actuelle

traduction française est précédée d'un court avant-propos de S. Freud qui voit
dans cet ouvrage « la présentation la plus complète et la plus précise que nous
ayons aujourd'hui d'une théorie psychanalytique des processus névrotiques ».

Il s'agit là, effectivement, d'une étude sérieuse centrée autour des affections
mentales et des processus de défense organisés par le moi. Un dernier chapitre
développe les principes théoriques de la thérapeutique psychanalytique.
Abondante bibliographie et riche index.

Simon Moser : Metaphyzik einst und jetzt. Kritische Untersuchungen
zu Begriff und Ansatz der Ontologie. Berlin, Walter de Gruyter
et Co., 1958, 294 p.
Cet ouvrage a pour fil directeur le problème de l'être tel qu'il se pose à

partir d'Aristote pour rejoindre, à travers saint Thomas, Suarez et Nicolai
Hartmann, l'ontologie contemporaine, celle de Heidegger, en particulier.
Un dernier chapitre est consacré à la philosophie de la technique et aux
questions qu'elle soulève dans le cadre d'une école professionnelle. L'information

en est riche et l'exposé vivant.

Edouard Lescaze : De l'étoile à l'homme. Introduction à la pensée de
Teilhard de Chardin. Genève, Cahiers de « Foi et Vérité », 30 p.
Nous avons apprécié ces pages claires et vivantes qui, sans apporter des

vues nouvelles sur la pensée du P. Teilhard, constituent une utile introduction
à la lecture de l'œuvre et sont accompagnées de quelques textes choisis brefs,
mais suggestifs.

N. M. Luyten, A. Portmann, K. Jaspers, K. Barth : Immortalité.
Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1958, 69 p.
Ces conférences, prononcées à la radio de Beromünster, abordent avec

autant de franchise que de respect le grave problème de l'au-delà. Le savant
(Portmann) déclare qu'on ne saurait attendre une vérité sur cette question-
limite, les philosophes (Luyten, Jaspers) voient dans l'immortalité, non une
constatation de fait, mais une conquête capable d'assurer à notre vie, hypo-
thétiquement, son épanouissement, le théologien protestant (Barth) définit
son attitude comme une espérance craintive, mais confiante en Celui qui seul
possède l'immortalité et peut en disposer.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

