
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Mélanges bibliques, rédigés en l'honneur d'André Robert. Paris, Bloud
et Gay, 1958, 580 p. Travaux de l'Institut catholique, 4.

Rarement a-t-on érigé à un savant biblique un mémorial aussi somptueux,
aussi digne, aussi précieux qu'à André Robert (1883-1955), ancien directeur
du Supplément au Dictionnaire de la Bible et coéditeur de la Bible de Jérusalem.
Impossible d'en résumer le contenu. Il faut se limiter à une mention générale
de la richesse des cinquante-sept articles qui le composent, rédigés par des
savants de pratiquement tous les pays d'Europe (dont notre compatriote
Walter Zimmerli) et des U.S.A. Quatre travaux ont trait aux civilisations dans
l'entourage de l'Ancien Testament, vingt-quatre à l'Ancien Testament lui-
même, trois au judaïsme, six aux manuscrits de Qumran, trois aux civilisations
sémitiques du temps du Nouveau Testament, quatorze au Nouveau Testament,
et trois au christianisme primitif. La valeur de ces ouvrages est nécessairement
un peu inégale, mais il faudrait en citer beaucoup qui apportent une contribution

originale et permanente. Dans l'ensemble : reflet fidèle et resplendissant
de l'intense effort exégétique de nos jours. Carl A. Keller.

Paul Humbert : Opuscules d'un hébraïsant. Préface de Walter
Baumgartner. Mémoires de l'Université de Neuchâtel, 1958, 227 p.

Ce recueil de travaux de l'un des plus grands maîtres de l'exégèse vétéro-
testamentaire de nos jours a été envisagé pour célébrer le 70e anniversaire de
celui-ci (11 janvier 1955). Le retard qui est survenu dans sa publication a

permis de tenir à jour la bibliographie des travaux de Paul Humbert (p. 220-
225), et d'ajouter la seconde partie de l'essai sur Job prononcée lors de l'ouverture

des cours de la Faculté de théologie à l'Université de Lausanne, en 1957.
— Des treize articles réunis dans ce volume, cinq ont trait, soit directement soit
indirectement, au récit de la création et à la foi qui s'y exprime : La relation
de Genèse 1 et du Psaume 104 avec la liturgie du Nouvel-An (1935) ; Emploi et

portée du verbe bara (créer) dans l'Ancien Testament (1947) ; Qana en hébreu

biblique (1950) ; L'emploi du verbe paial et de ses dérivés substantifs en hébreu

biblique (1953) ; et Trois notes sur Genèse 1 (1955) : Le premier mot de la Bible
— L'image de Dieu — La relation entre le récit sacerdotal et le récit yahviste
de création. On regrette l'absence d'une étude plus récente sur le verbe yäsar
f10^), qui compléterait l'analyse du vocabulaire de la création. Que le récit
de création — auquel, on le sait, il a consacré un livre séparé — ne l'occupe
pas seulement pour son intérêt philologique et littéraire, l'auteur le déclare
lui-même dans la conclusion de l'article de 1955 : «Dieu dit, et nous voilà, au
travers et par delà philologie et histoire, confrontés avec Lui. Mais ici s'ouvre

13



l86 BIBLIOGRAPHIE

une autre Histoire » (p. 203). Cette passion religieuse, elle est aussi toute palpitante

dans la deuxième partie de l'étude sur Job (p. 204-219), qui contient les
résultats de longues méditations sur ce livre. Cinq autres articles ressortissent
encore au domaine de la lexicographie : Die Herausforderungsformel hinneni
elèka (1933) ; La formule hébraïque en hinneni suivi d'un participe (1934) ; Les

adjectifs zar et nokri et la femme étrangère des Proverbes bibliques (1939) ; Laetari
et exultare dans le vocabulaire religieux de l'A. T. (1942) ; Le mot biblique èbyon
(1952). Dans un autre travail, Humbert nous convie à l'admiration, à la
manière de Gunkel : Art et leçon de l'histoire de Ruth (1938). Enfin, une étude sur
Renan, historien de l'hébraïsme (1924) vient arrondir ce recueil, où Ton ne
regrette que l'absence de quelques spécimens des importants ouvrages que
Paul Humbert a consacrés à la littérature prophétique. — Signalons, pour
terminer, ce passage de la belle Préface, sobre bien qu'amicale, dans laquelle
W. Baumgartner nous présente l'auteur et son œuvre : « La Suisse romande,
non : la Suisse entière peut être fière de lui » (p. 13).

Carl A. Keller.

Eduard Schweizer : Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und
seinen Nachfolgern. Zurich, Zwingli-Verlag, 1955, 168 p.
Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 28.

L'auteur est parti de l'idée que l'homme moderne, comme l'homme
hellénistique au premier siècle, ressent moins le besoin d'une rédemption qu'un
sentiment d'abandon et d'angoisse devant le monde et l'histoire (p. 3). Pour
répondre à cette angoisse, l'Eglise pagano-chrétienne a développé très tôt,
indépendamment de la théologie paulinienne, le thème du Sauveur descendant
des cieux pour y entraîner les élus à sa suite. Ce thème doit d'abord être analysé
dans son développement historique au sein du christianisme primitif. Il doit
surtout être comparé aux nombreux mythes semblables des religions ambiantes.
C'est ce que l'auteur a fait dans une étude extrêmement fouillée qui comprend
quatre parties traitant respectivement de l'expression « suivre Jésus » dans
les évangiles et l'épître aux Hébreux, de l'abaissement et de l'élévation du
juste dans le judaïsme puis du Christ dans le Nouveau Testament, de la
signification pour les croyants de ce « chemin » de Jésus et, enfin, des premières
formulations hymnologiques et catéchétiques que ce thème a reçues au premier
siècle (Phil. 2 : 5-11 ; I Tim. 3 : 16; Col. 1 : 15-20, etc.). Une telle enquête
comparative suppose des analyses innombrables, principalement dans les textes
d'interprétation très discutée de l'Hermétisme. Dans chaque chapitre, l'auteur
a mis à jour et soigneusement numéroté un tel nombre de remarques que l'on
s'y perd un peu, et c'est par là qu'il faut commencer Cette étude était rendue
nécessaire par la nouvelle critique, inaugurée par Bultmann, des mythes du
Nouveau Testament. Peut-être pourrait-on résumer, avec l'auteur, l'originalité
de la pensée biblique dans les cinq points suivants : 1. Le Nouveau Testament
présente l'abaissement de Jésus comme un fait unique, et seul rédempteur ;

cet événement ne se perd pas dans la nuit des temps, ou dans un présent éternel ;

il ne s'inscrit pas dans une loi générale ou saisonnière qui le conditionnerait ;

il s'agit d'un fait récent et bien localisé, en Palestine. 2. L'abaissement et
l'élévation du Christ ne sont pas seulement exemplaires, ou initiatiques, mais
substitutifs ; Jésus est mort « pour » les pécheurs. 3. L'idée de cet abaissement
rédempteur est toujours complétée par celle de seigneurie de celui qui est



BIBLIOGRAPHIE 187

mort (voir par ex. Phil. 2). 4. Sur cette base, on pourrait formuler une conception
chrétienne de l'imitation du Christ. 5. Celui qui s'attache au Christ « mort
et ressuscité » n'est pas ôté du monde mais, au contraire, renvoyé au monde
pour y vivre et y souffrir à son tour. La vie « avec » le Christ est inséparable
de sa résurrection «pour» les hommes (p. 149). «Tout croyant doit être mis
en contact direct avec Jésus-Christ et les événements décisifs du salut... Au
sens du Nouveau Testament, le croyant ne saurait se contenter de bénéficier
du « produit fini » (Endprodukt) de l'œuvre du Christ, fût-il le pardon des

péchés » (p. 110). — On retrouve dans cet ouvrage la préoccupation pastorale,
alliée à l'acribie scientifique, qui caractérise toute l'œuvre, déjà considérable,
du professeur de Zurich. Dans sa préface, l'auteur présente son étude comme
un essai et, humblement, appelle les systématiciens à élaborer et compléter
ces premiers résultats exégétiques (p. 3). Pierre Bonnard.

Joseph Bonsirven : Le Règne de Dieu. Paris, Aubier, 1957, 230 p.
Coll. «Théologie», 37.

Les ouvrages du P. Bonsirven, professeur à l'Institut biblique pontifical, se

distinguent par leurs références constantes au milieu palestinien et rabbinique

du temps de Jésus, dont l'auteur était un des meilleurs connaisseurs.
Quant aux écrivains contemporains, tant philosophes, moralistes, que dogmaticiens

ou exégètes de toutes tendances, leurs noms côtoient ceux des grands
rabbins du premier siècle. Admirons une culture qui demeure constamment au
service de l'exégèse proprement dite ; car il s'agit bien ici d'une étude très
fouillée de la notion de Règne ou royaume de Dieu telle qu'elle apparaît
principalement dans les évangiles synoptiques. L'auteur l'examine d'abord dans ses

origines vétérotestamentaires et juives postbibliques puis groupe autour de ce
thème fondamental les données essentielles de la prédication de Jésus : le Dieu
Père, la foi, Satan, le péché, les « disponibilités » au Règne dont la pauvreté, la
loi d'amour, la prière et l'Eglise. — Sur un point capital, nous sommes heureux
de nous trouver en parfait accord avec l'auteur. Dans la formule qui ouvre et
domine la prédication de Jésus « le règne de Dieu s'est approché » (f\yfiKev),
ce dernier mot est compris dans ce sens : « Il est arrivé ; il est proche au sens
de : il est arrivé » (p. 47). L'auteur rejoint par là les thèses de C. H. Dodd,
pour en tirer d'ailleurs de tout autres conclusions. Mais, sur cette base, il
développe l'idée d'un règne de Dieu «moral et dynamique» (p. 31, 42, 147, 174,
etc.) qu'il finit par identifier, soit avec la civilisation européenne (p. 150 s.),
soit avec l'Eglise romaine (p. 187 ss.). Limitons notre réquisitoire bien
involontaire à deux citations : « Nous aimons à croire que le mouvement inspiré par
l'amour, gagnant peu à peu sur le flot fangeux de la haine, découvre et annexe
de plus larges terres au Royaume de Dieu » (p. 150). «Après la résurrection
(du Christ) sera réalisé le véritable règne de Dieu, tel que Jésus l'explique à
Nicodème : dans ce Royaume, ouvert par le baptême, les membres, devenus
fils de Dieu, posséderont cette participation à la nature divine, que procure la
génération par l'Esprit » (p. 200). D'où la définition générale à laquelle aboutit
l'auteur : le Royaume est « une économie de grâce divine, qui est ouverte à
des privilégiés » (p. 202). Alors que le platonisme de C. H. Dodd voit le Règne
réalisé dans les valeurs évangéliques conçues comme des « énergies vitales »,

l'exégèse catholique le voit réalisé dans l'Eglise romaine. Qui s'en étonnerait
Il reste que, dans ses analyses de détail, ce volume est riche en indications
utiles. Pierre Bonnard.



i88 bibliographie

C. Spicq, O.P. : Vie morale et trinité sainte selon saint Paul. Paris,
Editions du Cerf, 1957, 89 p. Lectio Divina 19.

Cette étude se présente d'emblée comme une sorte de pamphlet à l'adresse
des «professeurs, publicistes et journalistes, auxquels on réserve le titre pompeux

d'intellectuels» (p. 14) et qui ne sont souvent que des «bourreurs de crâne
auxquels il faut fermer la bouche » (Tite 1 : 10). La situation est la même aujourd'hui

qu'au premier siècle. A la débâcle générale des doctrines et des mœurs
il faut opposer la morale révélée, plus précisément la morale paulinienne qui
est de « structure trinitaire » : par amour gratuit, Dieu a pris l'initiative de
la réconciliation avec l'homme (chap. 2), sa volonté est que les croyants « soient
les images ressemblantes du Christ crucifié et glorieux» (chap. 3), mais «une
telle assimilation étant irréalisable pour l'homme laissé à ses propres forces,
la troisième personne de la Sainte Trinité prend le chrétien en charge dès son
baptême » (chap. 4). Les deux derniers chapitres sont respectivement consacrés
à l'éthique des Epîtres pastorales, caractérisée comme une éthique de beauté
(v. les «belles œuvres» de Tite 2 : 14 ; 3 : 8, etc.), et au caractère eschatologique

de la morale évangélique : sous l'emprise immanente de l'Esprit, le

croyant, bien que relevant encore du jugement dernier, « sera assez spiritualise
pour prendre place au foyer divin » (p. 85). — On hésite à exprimer des réserves
au sujet d'une étude où s'allient le métier exégétique que Ton sait, une culture
thomiste toujours prête à soutenir la pensée biblique et l'insistance passionnée
du prédicateur. Peut-être pourrait-on dire ceci : l'auteur a successivement
relevé les diverses lignes de force de l'éthique paulinienne, mais il n'a pu, en
si peu de pages, nous en montrer la hiérarchisation interne. D'où, chez le
lecteur, une adhésion presque constante au détail de l'exposé, mais une
insatisfaction quant à l'ensemble. D'un côté, à l'origine de notre être chrétien,
il y a une « gratuité pure » (p. 27) ; de l'autre, seuls adhèrent à l'Evangile
« ceux qui au préalable estimaient et cherchaient par-dessus tout la vérité »

(p. 19). D'un côté, le chrétien est «toujours pécheur et sans cesse sauvé»
(p. 84, c'est presque la formule luthérienne) mais par ailleurs ce qu'on appelle
le « mimétisme christologique » ou processus de divinisation est à ce point
garanti que tout doit finir « en beauté » (sic). Il manque à la santé de cette
admirable étude une description des misères morales des premiers chrétiens,
si concrètement attestées dans le Nouveau Testament, une optique plus
ecclésiale dans l'énoncé de l'éthique paulinienne et surtout une analyse du
rôle de la Loi dans cette éthique. A lire l'auteur, on pourrait penser que, pour
l'édification morale des communautés pauliniennes, « tout était une question
de pneuma » (p. 68). Pierre Bonnard.

L'Evangile de Jean. Etudes et Problèmes. Bruges, Desclée De Brou¬
wer, 1958, 258 p.
Ce volume contient des travaux présentés aux huitièmes « Journées bibliques

de Louvain », qui réunissaient des théologiens de Belgique, de Hollande, de
France et de Suisse romande. Ces « Journées » ont été présidées par F. M. Braun,
O.P., professeur honoraire à l'Université de Fribourg (Suisse), qui a muni le
recueil de travaux d'un Avant-propos et de conclusions qui le situent très
heureusement dans l'ensemble des recherches dont le quatrième évangile est
l'objet. Nous ne pouvons songer à le résumer, encore moins à le discuter ; nous
essaierons par quelques notes rapides de donner une idée de ses richesses. —
Ph. H. Menoud, dans une étude au titre suggestif : Les études johanniques de



BIBLIOGRAPHIE 189

Bultmann à Barrett, prolonge pour ces dix dernières années son ouvrage sur
L'évangile de Jean d'après les recherches récentes, qui a connu déjà deux éditions
revues et augmentées et dont la forme première a été trois articles sur Le
problème johannique parus dans notre Revue en 1941, 1942 et 1943. L'étude
du professeur de Neuchâtel est suivie, p. 31-40, d'une précieuse bibliographie.
— M. E. Boismard nous montre, avec son érudition et sa pénétration coutu-
mières, L'importance de la critique textuelle pour établir l'origine araméenne du

quatrième évangile, qui reste à juste titre controversée. — Il appartenait au
professeur Victor Martin, de Genève, de caractériser en deux pages Un nouveau
Codex de papyrus du IVe siècle publié par ses soins. — Rompant délibérément
avec la tentative faite par Bultmann pour substituer à Tordre actuel de l'évangile

de Jean un ordre meilleur, H. Van Den Bussche nous livre le résultat d'une
recherche très personnelle sur La structure de Jean 1-12. — Les pages de

J. Giblet sur Jésus et le « Père » dans le quatrième évangile et celles de W. Gros-
souw sur La glorification du Christ dans le quatrième évangile nous conduisent
par deux chemins convergents au centre de la christologie johannique. — Par
son étude : L'évangile de Jean et « le logion johannique » des Synoptiques, L.
Cerfaux arrive à la conclusion que le fameux logion est en réalité plus solidement
ancré dans la tradition synoptique que dans la tradition johannique. — Avec
beaucoup de science et un jugement très pondéré, L. De La Potterie apporte
une intéressante contribution à la solution du problème de E'impeccabilité du
chrétien d'après I Jean 3 : 6-g. — Nous revenons aux problèmes historiques
posés par l'évangile de Jean avec les savantes études de F. M. Braun sur
L'arrière-fond du quatrième évangile, de G. Quispel sur L'Evangile de Jean et la
Gnose, de J. Coppens sur Le don de l'Esprit d'après les textes de Qumran et le

quatrième évangile. — Et c'est à l'histoire de l'exégèse que ressortit la dernière
étude, signée par A. Laurentin, sur Jean ly : 5 et la prédestination du Christ
à la gloire chez saint Augustin et ses prédécesseurs. — Les travaux que nous
venons d'énumérer trop rapidement sont un reflet fidèle des recherches si
variées dont le quatrième évangile est l'objet aujourd'hui. Le signe le plus
apparent de leur actualité est peut-être le nombre d'allusions ou de références
plus développées aux documents de Qumran qu'on y rencontre. Une « fièvre
qumrânienne » va-t-elle succéder à la « fièvre mandéenne » heureusement tombée

Le volume que nous signalons est très rassurant à cet égard, car si la
plupart de ses auteurs s'accordent à reconnaître que les écrits de Qumran
éclairent d'une lumière nouvelle Tarrière-fond juif du quatrième évangile,
aucun ne songe à y trouver la clé de la pensée johannique dont la source demeure
la révélation de Dieu en son Fils, Jésus-Christ. Charles Masson.

Friedrich-Wilhelm Eltester : Eikon im neuen Testament. Berlin,
Verlag Alfred Töpelmann, 1958, xvi -+- 166 p. Beihefte zur
Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft, 23.

Cette thèse, présentée en 1955/56 à l'Université de Marburg/Lahn, porte
un titre un peu curieux, en ce sens que seules les dernières trente-six pages en
sont consacrées à l'étude annoncée par lui. La plus grande partie de l'ouvrage
traite de eikon en dehors du Nouveau Testament, dans la grecite classique, soit
essentiellement chez Platon, et dans l'hellénisme tant païen, surtout Plutarque,
les Hermétiques et Plotin, que juif avec Philon. — Il s'agit de préciser le rôle
joué par le mot eikon, dans les diverses significations qu'il peut revêtir et dans
les divers contextes cosmologiques et anthropologiques où il se rencontre. —¦



I90 BIBLIOGRAPHIE

C'est fort des conclusions de cette minutieuse étude que l'auteur peut aborder
les quelques textes du Nouveau Testament où le mot eikon apparaît, pour
désigner soit le Christ, soit l'homme comme l'image de Dieu, soit encore l'homme
comme l'image du Christ. — Pour l'auteur, il semble incontestable que ces

passages doivent se comprendre dans le cadre de la pensée cosmologique et
anthropologique contemporaine, et qu'il ne suffit pas de les rattacher directement

à la notion d'image qui figure dans Genèse 1. Mais M. Eltester, tout en
dégageant les schémas de pensée communs aux auteurs du Nouveau Testament
et à leurs contemporains païens ou juifs, ne manque pas de relever un certain
nombre de corrections apportées par le Nouveau Testament à la notion ambiante
de Veikon, signe que cette notion elle-même est soumise à la discipline originale
de la prédication apostolique. Pierre Gander.

D. Howlett, ancien ministre de la Première Eglise unitaire de
Boston : Les Esséniens et le christianisme. Une interprétation des
manuscrits de la mer Morte. Préface de A. Dupont-Sommer.
Paris, Payot, 1958, 262 p.

Cet ouvrage développe, pour l'essentiel, les mêmes thèses que celles de
M. Dupont-Sommer, qui en a écrit la préface. Les manuscrits du Désert de
Juda proviennent du groupe essénien mentionné par Pline l'ancien, établi dans
la région de Qumran ; la figure de son fondateur, le Maître de justice, se situe
dans le premier tiers du premier siècle avant Jésus-Christ. Au moment de la
Guerre juive, vers les années 70 de notre ère, la communauté quitta Qumran
et cacha ses livres sacrés dans les grottes où l'on vient de les retrouver. Quant à
la place de cet essénisme dans le mouvement religieux de son temps, l'auteur la
caractérise de cette manière : « Au point de vue théologique, le christianisme fut
une spiritualisation de l'essénisme, tout comme l'essénisme fut une spiritualisation

du pharisaïsme » (p. 227). Cependant, selon l'auteur, la foi chrétienne n'a
rien à craindre d'une comparaison avec l'essénisme car, contrairement à ce
qu'affirment les théologiens (auxquels l'auteur en veut beaucoup), l'originalité
du christianisme n'est pas dans le dogme de la messianité de Jésus mais dans
la personnalité de Jésus librement interprétée et le « pur idéalisme du Sermon
sur la montagne» (p. 197). On reconnaît ici les positions de l'Eglise unitaire
d'Amérique. — Dans le détail de l'exposé, l'ouvrage se recommande par une
discussion consciencieuse et bien informée des innombrables thèses en présence
sur le sujet ; il entend faire preuve de « hardiesse mêlée à un savoir précis »

(p. 201). On a parfois l'impression que ce savoir lui vient des livres qu'il a lus,
plutôt que d'un contact direct avec les manuscrits en question.

Pierre Bonnard.

Leonhard Goppelt : Christentum und Judentum im ersten und
zweiten Jahrhundert. Ein Aufriss der Urgeschichte der Kirche.
C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh, 1954, xn + 328 p. Beiträge
zur Förderung christlicher Theologie, 2. Reihe, 55. Band.

L'étude synthétique du professeur de la nouvelle Faculté de théologie
de Hambourg s'ouvre sur une double introduction caractérisant, d'une part,
le mouvement des études historiques sur les origines chrétiennes depuis le
XVIe siècle et, d'autre part, le milieu palestinien au temps de Jésus. Disciple
de Schlatter et de Schniewind, formé par ailleurs à la méthode historico-critique



BIBLIOGRAPHIE I9I

de l'école de Marbourg, l'auteur entend caractériser le devenir du christianisme
primitif jusqu'à la fin du deuxième siècle en l'analysant dans sa confrontation
dramatique, et combien changeante selon les temps et les lieux, avec le judaïsme
qui, lui-même, au travers des deux catastrophes de 70 et de 135, a reçu vers
150 le visage qu'il a gardé jusqu'à nos jours. Dans son essence, le christianisme
primitif est compris comme « le témoignage apostolique rendu au fait du
Christ ; ce témoignage n'est jamais perçu comme événement brut de la révélation

mais comme une Parole qui, sans cesse, reprend conscience d'elle-même
dans son dialogue avec les courants religieux ambiants qui menacent de toutes
parts de la transformer et de l'étouffer » (p. 13). On reconnaît ici une position
de base qui doit beaucoup à l'école de l'Histoire comparée des religions d'un
côté, et à Rudolf Bultmann d'un autre côté tout en demeurant fidèle à une
orientation théologique centrée sur l'Histoire du salut. L'auteur s'était déjà
fait connaître par un ouvrage sur l'Ancien Testament dans le Nouveau (Typos,
1939) qui annonçait la synthèse que nous présentons aujourd'hui. En quatre
grandes parties, il décrit ce dialogue tendu entre le christianisme naissant
et le judaïsme ; il traite successivement de Jésus au sein du judaïsme, de la
rupture entre le christianisme et le judaïsme sous l'influence de l'apôtre Paul,
des menaces de synthèse équivoque entre la foi nouvelle et un judaïsme épuré
après 70 puis, enfin, de la formation de la norme « catholique » au temps de
Marcion, des grands systèmes gnostiques, de Justin, d'irénée en conclusion.
Pour chacune de ces périodes, l'auteur situe et caractérise minutieusement
tous les écrits chrétiens et juifs du temps. En tout ceci, aucune appréciation
qui ne soit rigoureusement appuyée de références innombrables aux auteurs
anciens, aucun diagnostic qui ne soit comparé à ceux des écoles historiques
précédentes ; on conçoit difficilement travail plus solide et nuancé (mais Maurice
Goguel n'était pas un historien suisse vieux-catholique p. 14 note 1). Nous
avons particulièrement apprécié l'analyse de la crise corinthienne (p. 125 ss.)
et l'hypothèse originale du milieu syrien de l'évangile de Matthieu (p. 80 ss.)
où l'auteur renouvelle la thèse présentée par Schlatter dans son grand
commentaire de 1929. Relevons également les pages consacrées à Irénée (p. 304 ss.)

qui, sur la base d'une conception synthétique de l'Histoire du salut, a réussi,
contre Marcion et mieux que Justin, à revaloriser l'Ancien Testament en
maintenant l'éthique du Décalogue tout en en rejetant les réglementations
rituelles. — Il ne manque à cette esquisse qu'une référence plus constante
au milieu hellénistique (mais tel n'était pas le propos de l'auteur) et une analyse
comparative plus poussée non seulement des idées en question mais des diverses
terminologies dans lesquelles ces idées se sont exprimées. — On comprend
les derniers mots de l'auteur sur les deux premiers siècles de l'Eglise : Wie
sehr entspricht dem unsere Lage, und wieviel hat uns das vollmächtige apostolische

Wort darüber zu sagen! (p. 320). Pierre Bonnard.

Michel Testuz : Papyrus Bodmer V. Nativité de Marie. Genève,
Bibliotheca Bodmeriana, 1958, 127 p. et 1 hors-texte.

L'apocryphe communément appelé Protévangile de Jacques nous a été
conservé par une riche tradition manuscrite aujourd'hui à peine recensée.
La première édition du Papyrus Bodmer V avait donc seulement, en vertu
de règles bien établies, à procurer de ce nouveau témoin une transcription
fidèle, à en signaler les leçons encore inconnues, à en déterminer les affinités



I92 BIBLIOGRAPHIE

avec les témoins déjà connus. Pour obéir à cet usage, M. Testuz s'est contenté
de joindre à la transcription diplomatique une introduction et des notes qui
montrent que les première et troisième parties — histoire de Marie de la
conception immaculée jusqu'au matin de la Nativité, martyre de Zacharie accusé
de cacher Jésus dans le temple — recouvrent à quelques phrases près la vulgate,
tandis que la deuxième partie — naissance du Christ et doute de Salomé sur
la virginité persistante de Marie — est notablement moins développée qu'elle.
Mais les divergences textuelles de la tradition (à l'inventaire des versions, p. 27,
corriger araméen en arménien, ajouter le ms. latin de Hereford, Westminster
Gazette, 4/5 oct. 1926 et le ms. copte, Journ. Asiat., 1905, I, p. 455-461) imposaient

encore une collation des variantes, ce qui n'a pas été fait. Cette collation
eût d'abord enseigné que le Papyrus Bodmer, qui date du IIIe siècle, s'apparente
plus étroitement aux versions éthiopienne et syriaque des Ve-VIe siècles, puis
au manuscrit E de Tischendorf (XIe) et à la source de l'édition princeps de
Neander, qu'au seul témoin grec du Ve/VIe siècle, le fragment de Grenfell
(dans An Alexandrian erotic Fragment, Oxford 1896, p. 13, non référé),
précurseur des rédactions A et K (IXe et Xe) : deux familles semblent ainsi
s'esquisser à la lumière de ce nouveau texte. La collation, ensuite et surtout,
eût évité à notre éditeur de corriger en note, au nom de la vulgate, quantité
de leçons attestées en dehors d'elle — ainsi en I, 1 irepiacnaç phonétise
correctement Ttepiffaeiaç (3 mss. et syr.) et non irepiouaiaç (vulg.) ; en H, 1 ouç
phonétise Sic (syr. doublé) et non ôuo (vulg.), etc. — corrections fautives par
ignorance de la méthode auxquelles s'ajoutent toutes les corrections par
ignorance du grec — XI, 2 formes de Xaußovuu en Ximiy- corrigées en \nip- contre
l'usage du N.T., XII, 2 uaicaputouaiv corrigeant le futur non reconnu uaKapioûdiv
(4 mss.), VII, 2 solécisme èv vaoO corrigeant èx vaoO, VIII, 3 barbarisme
XtipeuovTOUÇ corrigeant xipcuovxaç, etc. : en tout plus de quarante corrections
irrecevables, soit une sur deux. Bilan déprimant, si l'on songe que la traduction,
outre ses propres erreurs — XXIII, 3 iriîiç (3 mss. et sahid.) traduit par que
(vulg. ori), II, 3 carEKXeiaev traduit par Que (le Seigneur) ferme, etc. —
enregistre aveuglément les corrections proposées, achevant d'enlever à ce texte,
au moins pour le lecteur non grécisant, presque tout ce qui fait son originalité.
Un document de cet intérêt méritait d'être confié à des mains moins inexpertes.

François Lasserre.

Robert L. P. Milburn : Auf dass erfüllt werde. Frühchristliche
Geschichtsdeutung. Chr. Kaiser Verlag, München, 1956, 246 p.

Ce volume est une traduction d'une série de Bampton Lectures données
en 1952 par un professeur d'Oxford. Le titre de la traduction allemande n'est
pas très heureux, car il laisserait à penser qu'il n'est question que de
l'herméneutique de l'Ancien Testament dans la communauté chrétienne primitive.
En réalité c'est le sous-titre allemand qui répond au titre anglais : Early
Christian Interpretations of History, et qui rend le mieux compte du contenu de

l'ouvrage. Car le propos de l'auteur est d'examiner la « philosophie de l'histoire »

sous-jacente aux écrits narratifs du premier millénaire chrétien. Il montre
comment, en toute cette littérature, qu'elle soit biblique ou ecclésiastique,
on se préoccupe moins des causes explicatives des événements que de leur
signification. Le concept dominant est le plan rédempteur de Dieu, et ce fil
conducteur, à travers l'amas chaotique des faits, s'avère au moins aussi valable



BIBLIOGRAPHIE I93

que le mythe du progrès ou que celui des cycles périodiques. Il a fallu la montée
du gnosticisme et son panmythisme pour que l'Eglise se soucie davantage
de l'histoire comme telle. Irénée et Hégésippe dressent alors des listes successorales

d'évêques, et Julius Africanus établit la première chronologie chrétienne
en référence aux événements du monde hellénistique. Eusèbe vient ensuite,
comme le premier historien chrétien, soucieux d'exactitude, et non moins
soucieux de montrer la main de Dieu dans la suite des événements. L'auteur
consacre des pages pénétrantes à la pensée d'Origène et à celle d'Augustin.
Il voit une corroboration de sa thèse générale dans les figures des catacombes
et les premières mosaïques comme dans les sculptures des plus anciens
sarcophages, qui expriment unanimement Tunité de l'Ancien et du Nouveau
Testament dans la continuité du plan de Dieu. Ce livre de valeur s'achève
sur une analyse de la différence entre les récits canoniques et les récits
apocryphes, et de la portée de la définition du dogme de l'Assomption quant
au rapport entre la prédication de l'Eglise et le fondement historique de la
Révélation. Richard Paquier.

Paul Rémy Öliger, O.F.M. : Les évêques réguliers, Recherche sur
leur condition juridique depuis les origines du monachisme jusqu'à
la fin du moyen âge. Paris et Louvain, Desclée de Brouwer, 1958,
221 p.

On sait le rôle eminent que des moines, devenus évêques, ont joué dans
l'histoire de l'Eglise. Or il existe entre l'état monastique et l'épiscopat une
disparité telle qu'il semble à première vue que Ton ne saurait appartenir à l'un
sans renoncer à l'autre, et ceci non seulement en raison de la difficulté pratique
de satisfaire simultanément aux obligations de deux styles de vie qui s'opposent,
mais aussi en raison de deux conditions « juridiques » qui paraissent s'exclure.
Comment alors l'Eglise a-t-elle fait pour résoudre ce problème — Dans une
première partie qui couvre la période des origines du monachisme jusqu'au
milieu du XIIIe siècle, l'auteur expose le droit ancien : « Par sa profession, le
moine s'est engagé pour toujours : l'épiscopat ne saurait dispenser de cet
engagement essentiel» (p. 118) ; pourtant, bien que soumis encore aux obligations
de la vie religieuse, au vœu fait à Dieu, le moine-évêque « est dégagé des
observances de la vie cénobitique et des liens qui le rattachaient à son abbé, à ses
frères et à son monastère. Il cesse d'être cénobite sans jamais cesser d'être
moine » (p. 119). Une seconde partie expose le droit classique, établi du XIIIe
au XVe siècle, où le problème se pose d'une manière nouvelle à cause des ordres
mendiants. Pour cette époque aussi, le religieux devenu évêque est affranchi
de la sujétion à son supérieur religieux et des observances qui entraveraient son
ministère pastoral, mais il reste moine : monachus jactus episcopus remanet
monachus (p. 202). — Ce livre, extrêmement fouillé — on regrette tout au plus
qu'il ne tienne pas davantage compte de l'Eglise d'Orient, où le corps episcopal
se recrute d'ordinaire dans les couvents — n'est pas seulement une belle œuvre
d'historien, ni non plus seulement la très sympathique confession d'un homme
qui, à chaque page, exprime sa joie et sa fierté d'être franciscain. Il me semble
encore avoir, mutatis mutandis, une portée très pratique et immédiate pour
nous protestants, en ce sens qu'il est fort utile pour informer ou même orienter
les débats sur l'admission éventuelle des frères de Taizé à la consécration
pastorale. Jean-Jacques von Allmen.



194 BIBLIOGRAPHIE

Giovanni Miegge : L'Evangile et le mythe dans la pensée de Rudolf
Bultmann. Traduit de l'italien par H. Naef. Avant-propos de
J.-L. Leuba. Neuchâtel/Paris, Delachaux et Niestlé, 1958, 130 p.
Bibliothèque théologique.

Alors que son titre fait penser à une œuvre critique, sinon polémique,
le livre du professeur Miegge, que nous avons maintenant dans une très agréable
traduction française, dépasse de beaucoup le niveau où se tiennent d'ordinaire
de tels ouvrages. Certes, l'auteur fait œuvre critique et cela de façon extrêmement

lucide et pénétrante ; il réussit même le tour de force de donner, en son
pourtant mince volume, la parole à nombre de ceux qui, protestants ou catholiques,

se sont efforcés de prendre position face au mystère de Bultmann. —
Mais ce qui est rare, c'est le don de sympathie grâce auquel la présentation
critique de Bultmann devient rencontre réelle d'une pensée, partage d'un cas
de conscience, lutte en commun pour la solution d'un problème reconnu capital,
quand bien même Bultmann semble le poser à dessein en des termes qui font
scandale. — M. Miegge, après avoir présenté le problème de la « démythisation »,

s'efforce d'éclairer cette prétention de Bultmann par la pratique concrète de
cet auteur en tant qu'exégète et théologien du Nouveau Testament. Armé
de cette connaissance matérielle de la pensée bultmannienne, on passe ensuite
à l'examen du langage philosophique particulier, celui de l'existentialisme
heideggérien, dans lequel cette pensée a choisi de s'exprimer. Enfin est abordée
la notion de mythe elle-même et le sens de la démythisation. De ce dernier
chapitre nous semble ressortir avant tout que c'est bien plus l'usage par
Bultmann du mot mythe, dont la signification reste d'ailleurs indéfinie, que la
substance de son intention qui lui ont valu la plupart des critiques auxquelles
il s'est exposé. Dans sa conclusion, sereine et nuancée, M. Miegge, s'il reproche
à son auteur de dissoudre dangereusement dans l'expérience subjective l'objet
réel et historique de la foi, salue en Bultmann celui qui rappelle après Luther
et Kierkegaard que cette foi n'a de réalité concrète que dans l'engagement
de toute une existence. Pierre Gander.

Paul Conord : Brève histoire de Vœcuménisme. Paris, 1958, 232 p.
Coll. « Les Bergers et les Mages », 53 illustrations.

Ce petit livre, préfacé par W. A. Visser 't Hooft, rendra de grands services
dans le cadre précis qui est le sien : exposer et évaluer l'effort œcuménique
du point de vue réformé français. Sous la présentation et l'allure d'un manuel,
nous avons là une foule de renseignements utiles, de données précises et d'appréciations

généralement pertinentes. L'apport le plus intéressant de l'ouvrage
est l'esquisse des conversations et tractations peu connues entre catholiques
et réformés français au XVIe et au XVIIe siècle. Une statistique confessionnelle,

une bibliographie abondante, un vocabulaire ou lexique des termes les

plus usités dans les relations interconfessionnelles, une table chronologique,
très complète à partir du XVIe siècle et un graphique des rouages du Mouvement
œcuménique, font de ce petit livre une excellente initiation à l'œcuménisme,
sans prétentions théologiques mais dans un esprit pleinement irénique. Les
illustrations sont pour la plupart originales et de bon goût, bien que la qualité
de la photographie laisse à désirer. Richard Paquier.



BIBLIOGRAPHIE 195

Charles de Moré-Pontgibaud, s.j. : Du fini à l'infini. Introduction
à l'étude de la connaissance de Dieu. Paris, Aubier, 1957, 210 p.
Coll. « Théologie », 36.

Le théologien fidèle à l'esprit de saint Thomas se doit d'étudier le problème
de la cognoscibilité de Dieu à la lumière de l'analogie. Mais le R. P. Moré-
Pontgibaud au lieu de partir des distinctions d'école (analogia entis et analogia
fidei) s'appuie sur un rapide examen historique des diverses doctrines des
Noms divins (Les Pères grecs et latins, les scolastiques, les modernes), puis
analyse finement les analogies élaborées par l'intelligence à partir du sensible
(analogies propres d'attribution et de proportionnalité, analogies métaphoriques)

et les analogies révélées par Dieu visant à nous conformer à son Image,
analogie ultime et exemplaire. L'esprit humain est donc capable de discerner
le parfait à travers l'imparfait, de préférer l'infini au fini, parce qu'il y a, au
niveau des existants, une relation entre l'humain et le divin. Mais la grâce
est nécessaire pour permettre à l'esprit d'accéder à l'intuition du dessein de
Dieu ; les symboles et les métaphores deviennent alors les instruments de la
rencontre entre le fidèle et Dieu ; ils se développent dans l'histoire du salut
et revêtent une force attractive dans l'économie sacramentelle. Les analogies
révélées assument et intègrent les analogies naturelles. La Parole de Dieu
n'est plus le seul moyen de connaître Dieu, mais elle est nécessaire pour une
droite connaissance de Dieu. Nous ne saurions admettre sans réserves la manière
dont on relie les analogies naturelles aux analogies révélées, l'intelligence
abstractive et l'intelligence douée d'une intuition surnaturelle ; on se réjouira
par contre de ce que l'analogie révélée réoccupe sa place, une place qui doit
être déterminante, dans le mystère de la connaissance de Dieu.

Gabriel Widmer.

Jacques Delesalle : Cet étrange secret. Poésie et philosophie à la
recherche de Dieu. Paris, Desclée De Brouwer, 1957, 315 p. Etudes
carmélitaines.

Les variations sur le thème de l'absence de Dieu abondent dans la
littérature et la philosophie contemporaines ; quelles sont les origines de « cet
étrange secret dans lequel Dieu s'est retiré » (Pascal), comment le « problème »

de Dieu s'est transformé en « mystère » de Dieu, comment a-t-on passé de la
connaissance théorique de Dieu à sa saisie ou à son refus existentiels M. Delesalle

répond à ces questions d'abord dans une série d'analyses strictement
littéraires (Dostoïevski, Kafka, Bernanos, Greene, Gide, Malraux, etc.), puis
à l'aide d'une étude comparée du problème de Dieu chez les principaux
représentants de la philosophie occidentale moderne et contemporaine. Le christianisme

insiste sur la transcendance de Dieu sur le monde et sur le rôle eminent
de la foi dans la connaissance de Dieu, preuves en soient les efforts de Descartes,
de Malebranche, de Spinoza et de Leibniz pour situer Dieu par rapport à

l'orientation nouvelle de leur démarche philosophique. On y discerne diversement
un transfert des attributs divins à l'homme. Kant conclut à la suite de sa

critique du rationalisme qui servait d'étai à la théologie spéculative, à la
primauté de l'action sur la contemplation ; et Hegel, grâce à sa dialectique
historique, substitue l'homme à Dieu. Dans une perspective soit chrétienne,
soit athée, Kierkegaard, Nietzsche et Jaspers mettent en lumière l'aspect
existentiel de la foi, le caractère indémontrable de Dieu. Avec G. Marcel,



I96 BIBLIOGRAPHIE

l'opposition entre le Dieu présent et le Dieu absent semble surmontée. Excellent
guide pour comprendre Tarrière-fonds littéraire et philosophique de l'athéisme
moderne et l'élimination des considérations théologiques dans la métaphysique
contemporaine. Analyse clairvoyante des métamorphoses de l'idée de Dieu
et de la maturation progressive de la liberté créatrice de l'homme.

Gabriel Widmer.

Walter Lüthi, Eduard Thurneysen : Predigt, Beichte, A bendmahl.
Ein Wort an unsere Gemeinden. Evangelischer Verlag A.G.,
Zollikon, 1957, 125 p.

En 1944, les mêmes auteurs avaient publié, chez le même éditeur, une
brochure intitulée Abendmahl und Beichte. Ein Wort an unsere Gemeinden
(58 pages). L'ouvrage dont on parle ici n'en est pas une simple réédition,
augmentée de l'heureuse étude de W. Lüthi sur la prédication. Certes, le chapitre
sur la sainte Cène (rédigé par W. Lüthi) n'a pas changé. En revanche, Ed.
Thurneysen a complètement remanié son texte sur la confession. La comparaison
des deux éditions de ce texte est particulièrement instructive. En 1944, le
pasteur de la Cathédrale de Bâle, avec quelques prudentes réserves (p. 51 s.),
lançait un appel vigoureux pour que l'Eglise redevienne Eglise véritable, et
par conséquent pour que la confession y retrouve sa place. L'a-t-on trop bien
entendu Dans l'édition de 1957, ce même travail sur la confession est devenu
essentiellement une mise en garde contre la manière, prétendument romani-
sante, dont la confession reprend pied dans l'Eglise protestante. Cette mise en
garde, si je vois bien, est foncièrement commandée par la certitude de l'auteur
que les promesses contenues dans Jean 20 : 22 s., Mat. 16 : 19, 18 : 18 ne
s'adressent pas aux ministres du Christ, mais à la communauté chrétienne
exclusivement (on n'ose bientôt plus employer le terme d'Eglise) (cf. p. 50 ss.).

Il vaudrait la peine de comparer cette étude d'Ed. Thurneysen à la manière
dont les écrits symboliques réformés du XVIe siècle parlent du ministère des
clefs, c'est-à-dire de la prédication de l'amour et du pardon de Dieu. Cela

permettrait peut-être de sortir d'un dilemme Institution-Evénement qui ne
peut que faire du tort à l'Eglise.

Jean-Jacques von Allmen.

Manfred Mezger : Die Amtshandlungen der Kirche als Verkündigung,
Ordnung und Seelsorge. Band I : Die Begründung der Amtshandlungen.

Chr. Kaiser Verlag, München, 1957, 274 p.

Il faut que les actes ecclésiastiques sortent de la routine ou du folklore.
C'est à leur rendre leur sens et leur portée véritables que veut contribuer
l'ouvrage du professeur de théologie pratique de Berlin. — Dans la première partie
de son livre (p. 9-142), l'auteur, après quelques considérations sur la tâche qui
l'attend et sur la définition des actes ecclésiastiques, expose la méthode et le

plan qu'il entend suivre. Sa méthode, c'est d'examiner chaque acte ecclésiastique

dans la triple perspective de la prédication, de la discipline (qui comprend
aussi le déroulement liturgique de l'acte) et de la cure d'âme. Son plan, c'est
d'examiner selon ce schéma le baptême, la confirmation, le transfuge
confessionnel, le mariage, la confession, le service funèbre, les actes d'ordination,
d'installation et de dédicace. Après avoir repris en détail ce qu'il y a à dire des
actes ecclésiastiques dans la triple perspective notée tout à l'heure, il montre,



BIBLIOGRAPHIE I97

à propos du baptême, comment sa méthode fonctionne (p. 143-258). Etant
donné que « chaque objet théologique exige une disposition qui lui est propre »

(p. 210 s.), Tordre que M. Mezger suit à propos du baptême est remanié : il
parle d'abord de la prédication baptismale (p. 149-170), ensuite de la responsabilité

baptismale (p. 170-210), enfin du déroulement de l'acte du baptême
(p. 210-258). Ce « spécimen » d'exposé fait espérer que le second volume paraîtra
le plus vite possible. — Etant donné qu'il s'agit ici d'un compte rendu et non
d'une étude critique, il faut renoncer à discuter le détail de l'ouvrage. Disons
simplement qu'avec un grand sens de responsabilité, avec humour, bon sens,
passion parfois, Manfred Mezger se consacre au devoir même qui incombe
aujourd'hui à la théologie pratique : faciliter le passage d'une Eglise multitu-
diniste qui va de soi à une Eglise qui prend conscience de son caractère
minoritaire. C'est donc une tâche dangereuse, une tâche nouvelle aussi. De ce fait,
aucun lecteur sans doute n'approuvera constamment l'auteur : certains regretteront

la confiance qu'il accorde à la théologie bultmannienne pour édifier
l'Eglise, d'autres seront surpris par la liberté avec laquelle il aborde le
problème du pédobaptisme généralisé et sécularisé, d'autres encore s'étonneront
de le voir, ici ou là, se contredire, d'autres enfin trouveront qu'il se réfère trop à

la dogmatique et pas assez à l'exégèse et à l'histoire. Mais quelle que soit la
manière dont on réagit, on doit admettre que l'ouvrage n'est jamais ennuyeux,
que Ton est constamment pris à parti, appelé à réfléchir. En ce sens, la lecture
de ce livre est Tune des plus toniques que l'on puisse conseiller aux pasteurs
sachant bien l'allemand. — Malgré la gratitude que Ton doit à l'auteur pour
ce grand livre, on lui en veut pourtant d'imiter tant et tant de théologiens
allemands : la littérature théologique allemande lui suffit. Sur 385 titres cités —
preuve de l'érudition de l'auteur, preuve aussi de la productivité de la théologie
pratique — tous sont allemands ou suisses allemands, à moins qu'il ne s'agisse
de quelques rares ouvrages Scandinaves traduits en allemand. Cette autarcie
intellectuelle limite l'horizon, et fait croire que toute la théologie pratique se

joue sous le patronat de Barth, de Bultmann ou de Berneuchen.
Jean-Jacques von Allmen.

R.-A. Gauthier : La morale d'Aristote. Paris, Presses Universitaires
de France. 1958, 133 p. Coll. « Initiation philosophique ».

Une brève, mais excellente mise au point. L'auteur rappelle d'abord les
données du problème aristotélicien tel qu'il se pose depuis l'ouvrage de Jäger
et grâce aux travaux de Nuyens, Mansion et d'autres. On sait aujourd'hui
que le système d'Aristote, loin de présenter une unité massive, se déroule
en trois étapes d'évolution : dualisme platonicien — biologisme instrumentiste —
hylémorphisme, l'œuvre éthique appartenant à l'étape intermédiaire. L'analyse
des théories morales est ici fort bien conduite et témoigne d'une connaissance
intime du sujet. Seuls quelques jugements sur Platon et le prétendu « pessimisme »

du Phédon nous ont paru contestables. René Schaerer.

Adam Fox, Archdeacon of Westminster : Plato and the Christians.
Passages from the writings of Plato selected and translated with
an introduction. London, SCM Press Ltd., 1957, 205 p.
« Platon pour disposer au christianisme », a écrit Pascal, et on sait le rôle

décisif que jouera l'inspiration platonicienne dans la conversion d'Augustin,



198 BIBLIOGRAPHIE

avant de pénétrer dans la théologie médiévale. Il apparaissait donc légitime
de dresser une liste des principaux passages où se marque une concordance
entre les Dialogues et l'Ecriture. C'est ce qu'a tenté M. Fox. Il nous propose
plus de 120 citations du philosophe grec confrontées avec autant de versets
de la Bible, le tout groupé sous quatre rubriques : Dieu et la création — L'homme
et sa destinée — Les fondements de la moralité — La religion et l'Eglise. La disposition

élégante et la présence d'index rendent la consultation facile. Des
ressemblances étonnantes surgissent à la faveur de ces rapprochements. L'ouvrage
rendra donc des services. Mais souhaitons qu'il ne tombe pas entre des mains
imprudentes. Que ne fait-on dire à des citations détachées, et plus encore à
des analogies de lettre, qui dissimulent souvent des oppositions d'esprit.

René Schaerer.

Malebranche : Entretien d'un philosophe chrétien et d'un philosophe
chinois. Réflexions sur la prémotion physique. Œuvres complètes,
tomes XV et XVI. Paris, Vrin, 1958, 90 et 226 p. Bibliothèque
des textes philosophiques.

Ces deux textes, publiés par M. André Robinet sous la direction de M.
Henri Gouhier, marquent le début d'une vaste entreprise, qui doit nous restituer
l'œuvre entière de Malebranche en vingt volumes. Nous applaudissons à ce

projet et ne doutons pas de son succès. La philosophie du grand Oratorien,
quelles qu'en soient les limites, nous paraît aujourd'hui plus nécessaire que
jamais. Elle constitue l'un des plus vigoureux efforts qui aient jamais été
faits pour justifier la foi, non par la voie de l'absurde, mais par celle du raisonnable

et du lucide. Contre les séductions des sens et les prestiges de l'imagination,
ce disciple d'Augustin et de Descartes a résolument parié pour la raison. Une
émouvante leçon de sincérité intellectuelle émane de son œuvre. Et Dieu

y occupe résolument sa place, qui est celle de l'Absolu et de la Cause unique.
Les deux textes qui nous sont proposés maintenant, sans être d'une importance
majeure, reprennent cependant les thèmes essentiels relatifs à la connaissance
et à la liberté. L'orthographe, la syntaxe et la typographie originales ont été
maintenues. Un index bibliographique et un index des matières rendront de
grands services. Une belle réalisation, pleine de promesses.

René Schaerer.

Etudes carmélitaines : Structures et liberté. XXVe anniversaire des
Etudes carmélitaines. Paris, Desclée de Brouwer, 1958, xxvi +
284 p. Etudes carmélitaines.

Ce volume, qui réunit les travaux présentés au dixième Congrès de psychologie

religieuse, tenu au Centre de Séchelles du 30 août au 2 septembre 1956,
s'ouvre par un hommage rendu au R. P. Bruno, directeur de la Revue des études

depuis vingt-cinq ans. Il groupe une vingtaine de contributions provenant
d'hommes et de femmes aussi divers par leur situation dans le monde : clercs
et laïcs, réguliers et séculiers, médecins, artistes, psychologues, scientifiques,
littéraires, théologiens et philosophes, que remarquablement unis par une
profonde communion d'inspiration et d'intention. — Il ne peut être question de
résumer ici l'énorme somme d'information que ce livre nous apporte.
Contentons-nous d'indiquer que les exposés sont répartis en six chapitres principaux



BIBLIOGRAPHIE I99

dans lesquels la liberté est confrontée au destin, au déterminisme des formes
naturelles, à celui des structures psychologiques, à la pression du milieu, aux
problèmes posés par l'usage de l'autorité dans l'Eglise, lieu terrestre de la
grâce et de l'expérience mystique, aux exigences enfin de la pensée philosophique.

— Le lecteur qui n'a pas reçu la grâce d'une culture universelle se sent
bien souvent dépassé par tant de compétences, mais il admire l'effort de clarté
et de simplicité accompli par les auteurs afin qu'il ne se sente jamais perdu.
S'il a un peu l'impression de n'entendre qu'un son de cloche, ou plutôt qu'une
des symphonies que Ton pourrait écrire sur un thème aussi prodigieusement
riche que celui du présent ouvrage, il n'a pas lieu de s'en plaindre. D'abord à

cause de la très réelle beauté de la composition, ensuite parce que sa cohérence
et son unité lui confèrent la valeur d'un témoignage, et d'un témoignage de

poids rendu à l'action libératrice de l'Esprit de Dieu, enfin parce que, d'avoir
entendu et aimé cette voix persuasive, l'esprit se trouve plus ouvert pour
chercher encore et toujours. Pierre Gander.

Il tempo. Padova, Cedam, 1958, 248 p. Archivio di Filosofia. Organo
dell'Istituto di Studi filosofici. Directeur : Enrico Castelli, Rome.

On connaît les volumes publiés trois fois Tan par l'Archivio di Filosofia.
Chacun traite d'un sujet bien défini, par plusieurs collaborateurs compétents.
Une bibliographie critique accompagne les articles, ainsi qu'une chronique
de l'Istituto di studi filosofici. Depuis 1945 ont paru des recueils de travaux
sur la crise des valeurs, l'existentialisme, Leibniz, la philosophie et le langage,
la tâche de la métaphysique, la métaphysique et l'expérience religieuse, la
tâche de la phénoménologie, etc. — Les travaux sont publiés dans la langue
de leur auteur, parfois avec une traduction en italien. — Le temps est le thème
d'innombrables travaux philosophiques, depuis Bergson et Einstein, aujourd'hui

dans le cadre de la méthode phénoménologique et des philosophies de
l'existence. Des douze monographies qui composent le présent recueil, relevons
particulièrement La purification et le temps, de M. Vladimir Jankélévitch,
pages tirées d'un ouvrage à paraître : Le Pur et l'Impur. La purification suppose
communément la possibilité d'annuler le passé, c'est-à-dire le temps ; entendue
de façon concrète et dynamique, la purification tient tout entière dans le

propos de mieux faire, de ne pas répéter la faute commise, elle s'ouvre sur
le futur. — M. Ch. Perelman et M. L. Olbrechts-Tyteca (Bruxelles), auteurs
d'un nouveau Traité de l'argumentation, étudient le rôle de la temporalité
dans l'argumentation, dans les preuves non contraignantes. M. Silvio Ceccato
(Milan) examine le rôle de l'espace et du temps dans la cybernétique. M. Vittorio
Mathieu (Trieste) relève le rôle joué par le temps, la mémoire et l'éternité
chez Bergson et chez Proust ; Bergson a aidé Proust à prendre conscience de

son propre psychisme, à élaborer de façon plus précise la transposition de
l'impression personnelle, du souvenir, en œuvre d'art. Quant à M. Pietro
Chiodi (Turin), il analyse les rapports du temps et de l'être dans les récentes
publications de Heidegger. Enfin, M. André Mercier (Berne) examine le temps
et la relativité des catégories à la lumière de la physique moderne. La relativité
de nos catégories de pensée ne lui paraît pas un malheur. Et Mlle Monique
Salzmann recherche l'apport de la littérature contemporaine dans cette quête
du temps, notamment chez Joyce, Kafka et Sartre.

Marcel Reymond.



200 BIBLIOGRAPHIE

Paul Lorenzen : Formale Logik. Berlin, Walter de Gruyter 8c Co.,
1958, 165 p. Sammlung Göschen.

Il s'agit d'une présentation très moderne de quelques-uns des aspects les

plus importants de la logique. L'ouvrage part de la syllogistique pour dégager
les types de raisonnements qu'elle implique tacitement. Cela conduit au calcul
des propositions. Celui-ci, à son tour, suppose un certain nombre de règles
que l'auteur étudiait dans son Einführung in die operative Logik und Mathematik
(Berlin, 1955) et dont l'essentiel est repris ici. La logique des prédicats du
Ier ordre, celle de l'égalité, les notions d'abstraction, de relation et de fonction
sont aussi envisagées. Enfin les problèmes de consistance, de caractère complet
et de décision sont exposés soigneusement et clairement. — La lecture de ce
livre ne suppose aucune connaissance préalable de la logique.

Jean-Blaise Grize.

Dr. Rudolf Allers : Handicaps psychologiques de l'existence, traduit
de l'anglais par E. Marmy. Lyon et Paris, Emmanuel Vitte,
éditeur, 1954, 215 p. Collection Animus et anima.
Cet ouvrage d'un psychologue autrichien catholique fixé aux Etats-Unis

représente un tour de force dans le domaine de l'adaptation de l'auteur au
lecteur. Agréablement traduit en français, il rappelle par de nombreux côtés
la littérature digérée dont la mode nous est également venue d'Amérique.
Facilité du style, simplicité du vocabulaire, brièveté des chapitres et habile
découpage de la matière, rien n'y manque de ce qui rend possible de lire un
tel livre dans le tram sans rien perdre de son message. — Car message il y a.

Il s'agit pour l'auteur d'appuyer de toute l'autorité que lui confère sa carrière
de médecin psychologue philosophe les préceptes de la morale la plus
traditionnelle, étayée de robuste bon sens thomiste et illustrée de quelques anecdotes
édifiantes. — A force de n'être pas technique, le vocabulaire ne permet plus
aux analyses de dépasser le niveau de l'expérience courante. Un lecteur de
bonne volonté se trouvera donc quasi forcément d'accord avec l'auteur. Espérons

donc qu'il se montrera docile à ses conseils, puisqu'il suffit de les mettre
en pratique avec persévérance pour voir s'ouvrir le chemin du bonheur.

Pierre Gander.

François Grégoire : L'au-delà. Paris, Presses Universitaires de
France, 1957, 128 p. Coll. « Que sais-je », 725.
Dans le cadre dangereusement limité imposé par la collection dans laquelle

ce petit ouvrage est publié, l'auteur nous semble être parvenu avec un remarquable

bonheur à présenter l'ensemble d'un sujet par définition vaste, sans
se perdre ni dans le détail ni dans la généralisation abstraite. Son art consiste
à choisir l'échantillon typique et concret qui fait revivre pour le lecteur, mieux
que ne le pourrait une analyse fouillée, une croyance, une attitude, l'optique
de tel métaphysicien. Car on trouve de tout dans ces quelques pages qui nous
conduisent de l'homme préhistorique, par les primitifs et les anciens, les grandes
religions des deux bouts de l'Asie et un choix de philosophes, de l'antiquité
à nos jours, jusqu'aux expériences « scientifiques » des spirites et des médiums
contemporains. Cette enquête est précédée d'une présentation des négateurs
de l'au-delà, et débouche sur un exposé des prudentes conclusions auxquelles
T auteur croit possible de se ranger sans mettre en cause une révélation religieuse
surnaturelle. Pierre Gander.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

