
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 3

Artikel: Foi chrétienne et hellénisme au Ve siècle : une contribution importante
du P. Pierre Canivet

Autor: Sauter, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTES ET DOCUMENTS

FOI CHRETIENNE ET HELLENISME
AU Ve SIÈCLE

UNE CONTRIBUTION IMPORTANTE DU P. PlERRE CaNIVET

La Thérapeutique des maladies helléniques de Théodoret de Cyr est la
dernière grande apologie de la foi chrétienne vis-à-vis de la religion et de la philosophie
helléniques. Considérée par les uns comme une des plus belles, elle a été sévèrement

jugée par d'autres comme un exercice d'école sans profondeur, ni portée ».

Et M. F. A. Brok concluait un article récent sur la valeur de la Thérapeutique,
en regrettant qu'à cause d'une critique superficielle, ce livre utile et d'une réelle
valeur n'ait pas la place qu'il mérite 2.

Or voici qu'en l'espace de dix ans, un jésuite français professeur à Poitiers,
M. Pierre Canivet, apporte trois solides contributions qui donneront à l'apologie
de Théodoret sa place justifiée.

En 1949, le P. Canivet apportait de multiples précisions sur le problème
de la date de compositions. Non seulement il confirmait les conclusions des

critiques modernes qui placent cet ouvrage avant le concile d'Ephèse de 431,
mais encore il pouvait la dater de la période monastique de la vie de
Théodoret près d'Apamée (vers 420) ou, peut-être, de ses premières années

d'épiscopat (423).
En 1958, le même auteur a publié une traduction française de la

Thérapeutique 4, avec une excellente introduction de 90 p. qui est un modèle du

1 Par ex. G. Bardy, art. Apologetik dans le Reallexikon für Antike und
Christentum, 1942.

2 Studia catholica. Nimègue, t. XXVII (1952) p. 201-212. On s'étonne que
le P. Canivet ne cite pas cet article, pas plus que les travaux de Völker sur
Clément et Origene.

3 Précisions sur la date de la Curatio de Théodoret de Cyr. Recherches de
Sciences religieuses, t. XXXVI (1949) p. 585-597.

4 Théodoret de Cyr. Thérapeutique des maladies helléniques, t. I-II.
Texte critique, introduction, traduction et notes de Pierre Canivet S. J., Paris.
Editions du Cerf. 1958. 524 p. (p. 100-446, pagination double). Sources
chrétiennes 57. 2 vol. Le texte critique est celui de Raeder (1904), avec un apparat
très complet pour les citations, donnant les états du texte chez les auteurs
cités. Index des citations d'auteurs anciens, index testimoniorum, répertoire
des noms propres en quatre parties, index des mots grecs.



246 JEAN SAUTER

genre par sa concision et sa densité. On y remarque particulièrement les chapitres
sur la méthode apologétique, la langue et le style, le texte et la traduction.
Celle-ci est belle et très lisible, en même temps que fidèle au texte dont elle
cherche à rendre les nuances au plus près ». Il est vrai que Théodoret facilite
certainement la tâche de ses traducteurs.

En relisant la Thérapeutique, on se rend compte qu'elle est une vaste
confrontation entre la foi et la vie chrétiennes et la philosophie, la religion, la
science et la politique païennes de l'hellénisme et qu'elle mérite une étude
sérieuse 2.

Or nous avons le bonheur de la trouver dans la thèse de doctorat du P.
Canivet 3, parue en 1958 également chez Bloud et Gay, dans la nouvelle collection
d'études sur l'histoire de l'Eglise, qui accompagnera la grande histoire de
Fliehe et Martin. Cette Histoire d'une entreprise apologétique au Ve siècle est

un travail aussi vaste qu'il est dense et on ne sait ce qu'il faut admirer le
plus de la précision du trait, de l'étendue de la documentation, du sérieux
des analyses ou des perspectives ouvertes par cette étude fouillée et nuancée
de près de 400 pages.

Deux questions y sont étudiées. La première, c'est le milieu de la
Thérapeutique : Antioche et la Syrie entre 385 et 450. C'est l'occasion de riches
exposés sur les survivances païennes, le milieu social antiochéen et les courants
philosophiques. II en ressort l'actualité et la portée véritable du travail de ce

jeune moine de 30 ans qui vient de quitter la capitale. Mais il s'agissait plus
encore de replacer la Thérapeutique dans le contexte proprement apologétique
de la controverse avec les païens et les Juifs. Examinant cette dernière, l'auteur
apporte un résultat nouveau, et je crois solide, en montrant que notre apologie
est aussi dirigée contre les Juifs et qu'il est peut-être inutile de chercher ailleurs
un traité indépendant de Théodoret sur ce sujet. Par une étude attentive de
la controverse judéo-chrétienne et de quatre passages frappants de la
Thérapeutique (sur la Trinité, l'Incarnation, les sacrifices et le salut des nations),
le P. Canivet montre cette conjonction des Juifs et des païens dans la polémique
et il a écrit là un chapitre éclairant, en relation avec les travaux récents de
M. M. Simon et les études consacrées au traité contre les Juifs de Théodoret.

Pour ce qui est de l'hellénisme, la controverse portait à cette époque surtout
sur des problèmes comme celui de la Providence, de l'anthropologie, de la
pneumatologie ou du culte des martyrs et la contribution de Théodoret de Cyr
est ainsi éclairée et mise à sa juste place dans ces domaines. Mais plus encore
qu'une polémique sur des thèmes précis (et, souvent, rebattus), Théodoret
cherche une guérison en profondeur de l'hellénisme, et il oppose à un humanisme

1 Deux erreurs de détail, relevées au hasard : p. 113, 1. 12 : les vrais maîtres
de la vérité (et non les vrais disciples) ; p. 198, 18 : « complètement enfermés »

(et non isolés), ce qui fait mieux comprendre la suite.
2 La plus récente est vieille de cinquante ans : J. Schulte : Théodoret von

Cyrus als Apologet, 1904.
3 Pierre Canivet : Histoire d'une entreprise apologétique au Ve siècle.

Paris, Bloud et Gay, s. d. (1958). Bibliothèque de l'histoire de l'Eglise (pas
de numéro). XXIV p. (Avant-propos et bibliographie) -f- 384 p. Excursus sur
la christologie de la Thérapeutique. Index des auteurs anciens. Index des mots
grecs. Index analytique et 11 tableaux de concordance des citations profanes
(volants).



FOI CHRÉTIENNE ET HELLÉNISME AU Ve SIÈCLE 247

philosophique et religieux résolument païen, une autre mentalité, un humanisme
chrétien, naissant de la foi et s'incarnant dans une vraie vertu pratique qui
trouve son expression la plus haute dans la vie ascétique du monachisme.
Cette attitude d'ensemble (indiquée par les livres I et XII de la Thérapeutique)
révèle ainsi le beau dessein de Théodoret, qui présente un « Protreptique »,

un « Pédagogue » et même une « morale » dans un même ouvrage. Ainsi replacée
dans son cadre et son intention, cette apologie révèle son originalité et sa
banalité, elle a une réelle signification pour cette époque et pour la personne
et l'œuvre de Théodoret lui-même.

La méthode de Théodoret est « de la philosophie à l'Evangile » et les citations
en sont la pièce maîtresse. L'auteur consacre le gros de son ouvrage à ce second
problème : « Quelles sont les sources de Théodoret et quelle est sa culture »

Pour en juger scientifiquement, l'auteur a consacré 80 pages d'une étude serrée
(et très analytique par la force des choses) à toutes les citations profanes de
la Thérapeutique. Il y compare simultanément les suites parallèles de
citations chez les apologistes et dans les manuels anciens et la teneur exacte des
citations elles-mêmes, en tenant compte des états du texte chez les différents
auteurs (l'auteur a heureusement pu disposer d'excellentes éditions critiques
modernes). Sans entrer dans le détail de ce travail passionnant, voyons les
conclusions auxquelles aboutit le P. Canivet :

— L'importance des Stromates de Clément d'Alexandrie comme source
directe est faible, nettement moins importante qu'on ne Ta souvent prétendu.

— Eusèbe de Cesaree et sa Préparation Evangélique restent la source
principale de Théodoret, comme on Ta toujours remarqué, mais il est possible
de la délimiter maintenant plus exactement.

— Comme sources, il y a encore les Placita d'Aétios, l'Epitomé du Ps.

Plutarque, les lectures personnelles, les recueils d'anecdotes, les souvenirs
scolaires et un florilège platonicien à l'usage du théologien chrétien. Cette
dernière conclusion est un autre résultat important de cette étude, qui a permis
un essai de reconstitution, dans ses grandes lignes, d'un tel florilège de citations
de Platon, classées selon les thèmes de la dogmatique et de la controverse
(pp. 275-287).

La délimitation de ces sources et la compréhension que Théodoret en a,

permettent enfin de juger la culture profane de ce Père de l'Eglise dans les

quatre domaines des religions païennes, de l'histoire, de la science et de la
philosophie. Et si j'ai bien compris, Théodoret obtient la « moyenne » — avec
la note la meilleure en histoire et une note moindre en philosophie, où il a
une culture étendue certes, mais fragmentaire.

La conclusion de ce beau livre suit le sillage de la Thérapeutique jusqu'aux
controverses de la Réforme et du Siècle des lumières et présente une appréciation

générale assez négative, qui surprend le lecteur parce qu'elle n'a pas été
vraiment motivée ailleurs. L'auteur souligne que les thèmes platoniciens sont
les thèmes « religieux » secondaires de ce philosophe, que l'argument du plagiat
des Hébreux n'a déjà plus aucun écho et surtout que Théodoret porte à sa

perfection la méthode des citations qui est entièrement dépassée au Ve siècle.

Ce jugement sévère (justifié, mais inexact par certains côtés) me permettra
deux remarques critiques sur cet ouvrage remarquable. Malgré un équilibre
étonnant dans les domaines très vastes qu'elles fouillent, les analyses me
semblent parfois comme échapper à l'auteur pour mener une existence un peu
indépendante. Cette juxtaposition a pour effet de rendre certains jugements.



248 JEAN SAUTER

certaines conclusions unilatérales, voire contradictoires, parce que le complément

se trouve ailleurs noyé dans la masse ».

D'autre part, il aurait aussi été utile que l'auteur indique plus nettement
les limites de son travail, en montrant ce qu'il n'a pas voulu faire, puisqu'il
ne pouvait faire une étude exhaustive de la Thérapeutique. Je vois deux
problèmes importants qui restent à étudier : d'abord celui de la méthode
apologétique de Théodoret dans son ensemble, qui éclairerait la valeur doctrinale
de cette utilisation des philosophes, des poètes et de l'Ecriture (qui ne sont
pas seulement un témoignage de la culture de Théodoret et de son actualité).
Une seconde question, c'est celle de la doctrine de Théodoret sur les différents
sujets qu'il aborde, la manière dont il les monnaie pour le Juif et le païen
(cela permettra la mise en valeur d'autres ouvrages de Théodoret, auxquels
l'auteur s'est peu référé, comme il le dit dans son Avant-propos) et cela
permettra une considération de son « platonisme », au point de vue doctrinal
cette fois. En effet, tout autant qu'aux païens, la Thérapeutique est destinée
aux chrétiens comme un antidote contre le milieu dans lequel ils vivent et
peut-être étudient, et comme des éléments d'un témoignage.

Dans ces questions, comme dans d'autres que le P. Canivet n'a pas voulu
traiter, il a cependant ouvert de larges perspectives et apporté de nombreux
éléments dans les passionnantes analyses de son Histoire d'une entreprise
apologétique comme dans l'introduction et les notes de sa traduction. On
ne saurait donc que le remercier de jeter une vive lumière et d'apporter des
éléments nouveaux dans la discussion et la connaissance d'un moment intéressant

de l'histoire de l'Eglise et de ses rapports avec le monde et sa sagesse.
Il faut aussi souhaiter que l'étude de ces problèmes et de ceux qui sont esquissés
soit poursuivie et que les méthodes si fécondes utilisées par l'auteur soient
appliquées à d'autres ouvrages de Théodoret de Cyr et des Pères de l'Eglise,
ainsi qu'à leur culture biblique peut-être.

Jean Sauter.

1 Dans l'introduction à la traduction §51, on lit: «Théodoret de Cyr
accorde-t-il une préférence à certains auteurs Il ne le semble pas... » alors
que la p. 124 de l'Entr. apol. dit : « En choisissant le platonisme de préférence
à tout autre système...»!? A la page 288 ss. de l'Entr. apol., à propos des
lectures personnelles (elles ne constituent d'ailleurs pas un exposé à part,
mais elles ne sont qu'un sous-titre de la Source X), l'auteur oublie de rappeler
les Ennéades, dont il a déclaré par ailleurs que Théodoret les a lues en partie.

Cela explique que la première partie de l'Entr. apol. s'achève sur une
présentation de l'actualité et de l'originalité de Théodoret de Cyr, tandis que la
conclusion générale le déclare complètement dépassé.


	Foi chrétienne et hellénisme au Ve siècle : une contribution importante du P. Pierre Canivet

