
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 3

Artikel: Les voies de la théologie de l'ancien testament

Autor: Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LES VOIES DE LA THÉOLOGIE

DE L'ANCIEN TESTAMENT

La théologie biblique mène une existence difficile et précaire aux
côtés des puissantes disciplines historiques et spéculatives ; elle
cherche à se frayer un chemin entre l'étude critique des textes et les
affirmations de la dogmatique et son histoire révèle qu'elle est
parvenue avec peine à prendre conscience d'elle-même. Aujourd'hui
encore la théologie biblique n'a pas atteint sa pleine majorité, elle
s'interroge toujours sur la méthode à suivre tout autant que sur sa
définition. Nous voudrions brièvement évoquer ici ce qu'a été sa
destinée et en particulier celle de la théologie de l'Ancien Testament

pour essayer de discerner les tâches qui incombent actuellement aux
spécialistes de cette discipline ».

1 On consultera sur ce sujet les diverses théologies de l'Ancien Testament
parues depuis une trentaine d'années : E. Sellin (1933), L. Köhler (1936), W.
Eichrodt (1933-39), O. Procksch (1950) ; T. C. Vrikzen (1949, 1956),
P. Heinisch (1940) ; P. van Imschoot (1954), E. Jacob (1955) ; G. von Rad
(1957), etc. ; on se référera également aux études suivantes: C. Steuernagel:
Alttestamentliche Theologie und Alttestamentliche Religionsgeschichte, Martifest-
schrift, BZAW, 1925, p. 266-273 ; O. Eissfeldt : Israelitisch-jüdische Religionsgeschichte

und alttestamentliche Theologie, ZAW, 1926, p. 1-12 ; W. Eichrodt :
Hat die alttestamentliche Theologie noch selbstständige Bedeutung innerhalb der
alttestamentlichen Wissenschaft ZAW, 1929, p. 83-91 ; A. Weiser : Die
theologische Aufgabe der alttestamentlichen Wissenschaft, Werden und Wesen des
Alten Testaments, BZAW, 1936, p. 207-224; G. von Rad : Grundprobleme einer
biblischen Theologie des Alten Testaments, TLZ, 1943, p. 225-234 ; N.W. Por-
TEOUS : Towards a Theology of the Old Testament, Scottisch Journal of Theology,
1947, p. 136-141 ; C. R. North : Old Testament Theology and the History of
Hebrew Religion, Sc.J.Th, 1949, p. 113-126 ; N. W. Porteous : Old Testament
Theology, The Old Testament and Modern Study, Oxford, 1951, p. 311-345 ;

F. Baumgärtel : Erwägungen zurDarstellung der Theologie des Alten Testaments,
TLZ, 1951, p. 257 ss ; C. Spicq : L'avènement de la théologie biblique, RScPhTh,
1951, p. 561-574 ; G. Ebeling : The Meaning of Biblical Theology, JThSt,
1955, p. 210-225 ; R- DE Vaux : A propos de la théologie biblique, ZAW, 1956,
p. 225-227 ; H. J. Kraus : Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des

Alten Testaments von der Reformation bis zur Gegenwart, Neukirchen, 1956,
notamment p. 350 ss. et 432 ss. ; C. Spicq : Nouvelles réflexions sur la théologie
biblique, RScPhTh, 1958, p. 209-219, etc.

15



2l8 ROBERT MARTIN-ACHARD

Pendant des siècles la théologie biblique se confond avec la
systématique, elle en est la servante fidèle et soumise. Elle se contente
de confirmer l'enseignement officiel de l'Eglise, elle ne le vérifie pas.
« Au cours du moyen âge, l'Ancien Testament est à peu près uniquement

envisagé comme un moyen de promouvoir la vie spirituelle et
comme un recueil de dicta probantia en faveur de l'idéal théocratique
de l'Eglise. L'exégèse est entièrement subordonnée au dogme à qui
il appartient de trancher entre des exégèses différentes. » T La Réforme
elle-même ne semble pas avoir apporté de modifications profondes à

cet égard ; l'orthodoxie protestante au XVIIe siècle use abondamment
de la méthode des loci. Pendant toute cette période, la théologie
biblique n'a pas d'existence autonome.

C'est au piétisme qu'elle doit ses débuts 2. Spener et ses disciples
préconisent contre la scolastique luthérienne officielle, qui utilise une
méthode héritée de Rome, le retour à la Bible et à sa simplicité.
Zeller en 1669 oppose la « théologie biblique » à la « théologie scolastique

» et Spener, dans ses Pia Desideria, en 1675, propose de purifier
la théologie de tout contact avec la vaine sagesse des philosophes
et de revenir au véritable enseignement du Christ. Dans un écrit
célèbre, Oratio de iusto discrimine theologiae biblicae et dogmaticae
regundisque recte utriusque finibus (1787), qui marque la naissance
de la théologie biblique, J. Ph. Gabier tire les conséquences de ces

prémisses en déclarant que cette discipline relève de l'histoire et non
de la dogmatique et qu'elle a pour but d'exposer ce que les écrivains
sacrés ont pensé « au sujet des choses divines ».

Dans l'intention des piétistes la théologie biblique doit réformer
la théologie spéculative, mais sous l'influence du rationalisme, la
première sera de plus en plus critique ou seulement indifférente à

l'égard de la seconde ; elle-même sous la pression de l'analyse historique

se scindera en deux branches, la théologie de l'Ancien et la
théologie du Nouveau Testament, qui, à leur tour, se subdiviseront
en de multiples chapitres pour exposer une pensée religieuse qui ne
cesse de se transformer. L'unité de la Bible et même de ses parties
essentielles est perdue de vue ; le message scripturaire se fractionne
en un grand nombre de considérations dont on ne saisit plus le lien
interne.

C'est ainsi qu'à peine émancipée de la tutelle que la dogmatique
fait peser sur elle depuis des siècles, la théologie biblique tombe au

1 E. Jacob, op. cit., p. 13.
' Cf. G. Ebeling, op. cit., p. 210 ss.



LES VOIES DE LA THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 210

pouvoir des sciences historiques, elle se transforme en une histoire
de la religion d'Israël et même quand elle conserve le titre de « théologie

de l'Ancien Testament » elle raconte en fait les diverses étapes
de la spiritualité israélite. Un exemple caractéristique à ce point de

vue est la Biblische Theologie des Alten Testaments d'Emil Kautzsch,
parue en 1911, dont le plan est quasi identique à celui de YHistoire
de la religion d'Israël d'Ad. Lods (1939) L

Dans le premier quart du vingtième siècle, la théologie de l'Ancien
Testament semble condamnée ; dominés par une conception
évolutionniste de l'histoire, les biblistes ne discernent plus le message
particulier et unique de l'Ecriture.

A partir de 1925 une réaction s'amorce avec l'étude de C. Steuernagel

qui estime, contre la tendance générale de l'époque, qu'une
présentation systématique de la pensée vétérotestamentaire, basée

évidemment sur les résultats des recherches historiques, est nécessaire

aussi bien du point de vue de la compréhension de l'Ancien
Testament lui-même que de sa confrontation avec les religions de

l'Antiquité et le Nouveau Testament. A côté de l'histoire de la
religion du peuple élu il y a donc place pour un exposé des doctrines
religieuses des Israélites 2.

O. Eissfeldt soulève l'an suivant un problème crucial, lorsque,
sous l'influence de la théologie dialectique et des travaux de Procksch,
il fait intervenir la foi dans l'élaboration d'une théologie 3. Selon lui,
il faut séparer radicalement une manière historique scientifique de

comprendre l'Ancien Testament, dont l'aboutissement est l'histoire
de la religion israélite, d'une interprétation qui relève de la foi et de
la tradition ecclésiastique, et qui s'exprime dans la théologie. O. Eissfeldt

établit un cloisonnement absolu entre ces deux disciplines et
estime qu'il est faux de chercher un compromis entre la méthode
historique et l'affirmation du croyant. W. Eichrodt se refuse à cette
dichotomie et il n'a pas de peine à établir que la foi et l'histoire sont
étroitement mêlées dans la révélation biblique. Celle-là nous renvoie

1 Un autre cas remarquable est le changement de titre de la Theologie des

Alten Testaments in ihrer geschichtlichen Entwicklung, d'A. Kayser, qui,
retravaillée par K. Marti, devient : Geschichte der israelitischen Religion
(ir° édit. 1886, 5« édit. 1907).

2 L'article de Steuernagel établit la nécessité d'une théologie de l'Ancien
Testament, il ne dit pas clairement comment l'élaborer.

3 O. Eissfeldt cite notamment O. Procksch qui préconise une exégèse
« pneumatique » de l'Ecriture, c'est-à-dire dictée par la foi.



220 ROBERT MARTIN-ACHARD

à celle-ci, puisque Dieu est intervenu dans le temps et de son côté
l'historien ne peut prétendre comprendre l'Ecriture que s'il existe
entre lui et l'objet de son étude une certaine congénialité ». L'histoire
de la religion d'Israël exposera d'un point de vue génétique ce que
la théologie rassemblera d'une façon systématique, sans négliger le
verdict des études historiques 2.

Mais la difficulté subsiste entièrement, il n'est pas aisé de saisir
l'unité d'un message qui s'est exprimé davantage dans des événements

que dans des déclarations et qui s'étend sur mille ans d'histoire

3 ; il est plus facile de dénoncer l'historicisme et ses méfaits que
de s'en dégager 4. H ne s'agit d'ailleurs nullement d'abandonner la
méthode analytique et de mépriser les résultats précieux que son
utilisation offre aux biblistes, mais on ne se satisfait plus de l'absence
d'une synthèse qui, comme W. Eichrodt le note très justement, a
conduit l'Eglise et en particulier les théologiens à perdre contact
avec l'Ancien Testament s.

Des savants, courageusement, s'aventurent sur la voie nouvelle
indiquée par les travaux de Steuernagel, Eissfeldt, Eichrodt et
quelques autres. E. Sellin, le premier, en 1933, écrit une théologie
composée de deux volumes, dont le premier, consacré à l'histoire
de la religion israélite, doit servir de fondement au second, qui
présente l'enseignement de l'Ancien Testament sur Dieu, l'homme,
le jugement et le salut. Ce plan plus doctrinal qu'historique est

1 Plus tard le P. de Vaux réclamera pour l'étude de l'Ecriture un minimum
de sens religieux et le P. Spicq affirmera que le bibliste doit croire pour
comprendre.

2 W. Eichrodt réagit également en 1929 contre la théologie dialectique qui
paraît mettre en question la valeur de l'étude historique de l'Ancien Testament.
Sans doute la méthode critique n'atteint-elle pas le centre de la révélation
scripturaire, mais celle-ci ne saurait se passer de l'examen scientifique du donné
révélé.

3 La situation du théologien de l'Ancien Testament est semblable à celle
du spécialiste du Nouveau Testament qui devrait édifier une théologie, à partir
de quelques événements de la vie de Jésus, du livre des Actes et de l'épître
de Jacques. Encore s'agit-il de documents qui appartiennent tous au même
siècle

4 A. Weiser paraît sceptique sur les possibilités d'une théologie de l'Ancien
Testament, qui risque de transformer une vérité dynamique en formules
abstraites. Tout effort de systématisation est contraire à la révélation
scripturaire, estime-t-il ; tout au plus, pourrait-on exprimer la signification théologique

de certaines notions.
5 W. Eichrodt, Theologie, tome 1, p. 4, remarque que l'absence d'une

théologie de l'Ancien Testament a considérablement réduit le rôle de T Ancien
Testament qui est devenu un document du passé d'un intérêt purement
archéologique ou au mieux un recueil d'exemples. Dans la réflexion théologique notamment,

l'influence de l'Ancien Testament a été nulle — ce qui a favorisé le
développement d'une sorte de marcionisme dont Harnack a simplement tiré
les conséquences.



LES VOIES DE LA THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 221

suivi également par L. Köhler en 1936 et P. van Imschoot en
1954-1956 ».

Une telle présentation ne rend pas compte exactement des
particularités du message vétérotestamentaire ; aussi toute une série de

théologiens essaient-ils d'ordonner leurs études autour d'une notion
centrale qui soit imposée par l'Ancien Testament lui-même. W. Eichrodt,

sur l'instigation de Procksch, divise son ouvrage en trois parties

: Dieu et le peuple, Dieu et le monde, Dieu et l'homme, et voit
dans l'alliance la clef des écrits israélites. Partant de ce concept
dont il examine les caractéristiques, le théologien bâlois indique
comment le droit, le culte, le prophétisme, la création, le jugement,
le salut, bref l'ensemble de l'Ancien Testament doit s'interpréter à

partir du pacte qui unit Dieu à Israël.
L'ouvrage posthume d'O. Procksch insiste également sur la

triple relation qui unit Dieu au monde, au peuple élu et à l'homme 2 ;

tandis qu'E. Jacob souligne un autre aspect du message vétérotestamentaire

en indiquant que le Dieu de l'Ancien Testament manifeste
sa présence par des actes qui s'inscrivent dans le temps et l'espace ;

aussi toute théologie devra-t-elle respecter le mouvement même de la
révélation divine dans l'histoire. Le professeur de Strasbourg
s'intéresse particulièrement à l'action du Dieu de l'Ancien Testament,
à ses divers aspects, à sa contestation et à son triomphe final 3.

Les théologies de ce type montrent que, sans renoncer aux
multiples ressources qu'offre la science historique pour la compréhension
de l'Ancien Testament, les spécialistes s'orientent vers une vision
plus synthétique de son message en essayant de rendre compte dans

1 L. Köhler utilise dans sa théologie ses vastes connaissances philologiques,
il estime que la présence de Dieu, qui n'est autre que la présence d'un Seigneur
qui ordonne, est la donnée fondamentale de l'Ancien Testament (op. cit., p. 17).
On remarquera que le culte est pour L. Köhler un moyen que l'homme emploie
pour essayer de se sauver par lui-même, alors que chez W. Eichrodt ou chez
E. Jacob, il est une conséquence de l'alliance ou une institution divine. (W.
Eichrodt, op. cit., p. 39 ss. ; E. Jacob, op. cit., p. 212 ss.) ; P. van Imschoot
suit un plan décidément trop systématique ; son premier tome consacré à
Dieu s'ouvre par un long chapitre consacré à « Dieu considéré en lui-même »

où il est question des attributs divins, métaphysiques et moraux, et s'achève
par quelques pages sur l'alliance (p. 237-259).

2 O. Procksch affirme au début de son ouvrage que toute théologie est une
christologie, mais il ne démontre pas, semble-t-il, au cours de son exposé le
bien-fondé d'une telle affirmation ; la partie théologique de son étude, qui est
précédée d'un aperçu historique, insiste sur le rôle du prophète dans la destinée
d'Israël. T. C. Vriezen — dans sa théologie sur laquelle nous reviendrons —
insiste également et avec raison sur l'importance de la notion de relation dans
l'Ancien Testament.

3 E. Jacob consacre des pages importantes aux rapports réciproques de
la foi et de l'histoire dans un des chapitres les plus riches de son œuvre, intitulé :

« Dieu, maître de l'histoire » (p. 148-186).



222 ROBERT MARTIN-ACHARD

leurs travaux de son caractère spécifique. Elles manifestent d'autre
part avec bien d'autres ouvrages, dont le célèbre Theologisches
Wörterbuch ', ce que le P. Spicq appelle « l'avènement de la théologie

biblique » qui est une des caractéristiques de la science théologique

contemporaine. La théologie de l'Ancien Testament notamment

prend peu à peu conscience de sa situation particulière au sein
des disciplines théologiques ; elle sait ce qu'elle doit à l'histoire sans

pour autant se laisser accaparer par elle ; elle n'ignore pas le service

que la théologie spéculative attend d'elle et qu'elle accomplira
d'autant mieux qu'elle saura ne pas être prisonnière de celle-ci. Elle
découvre donc que loin d'être d'importance mineure, elle est
indispensable au développement harmonieux de la recherche théologique.

Il s'en faut de beaucoup que tous les problèmes posés par son
existence soient considérés comme résolus. Deux questions restent
notamment pendantes ; la première, qui concerne le plan même d'une
théologie de l'Ancien Testament, vient d'être soulevée par l'ouvrage
du professeur G. von Rad, dont la compétence dans ce domaine est
reconnue par tous les spécialistes.

G. von Rad estime que les ouvrages de ses prédécesseurs sont
trop systématiques et font violence à la façon dont l'Ancien Testament

s'est constitué au cours des siècles. Il n'est pas possible, selon
lui, d'ignorer que les affirmations vétérotestamentaires sur Dieu,
l'homme ou l'univers appartiennent à des couches littéraires
différentes qui ont, chacune, leurs perspectives théologiques particulières.
Une théologie de l'Ancien Testament doit tenir compte de ces diverses
traditions et exposer successivement leur message, de même qu'une
théologie du Nouveau Testament décrira, sans les confondre, la
pensée des synoptiques, le paulinisme et le johannisme. A la base des
traditions historiques de l'Ancien Testament il existe, selon le
professeur de Heidelberg, trois ensembles littéraires, l'Hexateuque,
l'œuvre de l'historien deutéronomiste et l'ouvrage du Chroniste, qu'il
faut distinguer des traditions cultuelles, sapientiales et surtout
prophétiques. Celles-ci en effet paraissent mettre en question l'héri-

1 II est inutile de noter les multiples ouvrages qui traitent d'une manière
ou de l'autre de théologie biblique ; signalons seulement quelques collections
comme les Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, de
Bâle-Zurich, les Studies in Biblical Theology, de Londres ; les Cahiers
théologiques et la Bibliothèque théologique de Neuchâtel-Paris ; la Bibliothèque de

théologie de Tournai, etc.



LES VOIES DE LA THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 223

tage traditionnel d'Israël, elles regardent d'ailleurs vers l'avenir et
non au passé du peuple élu et doivent être traitées à part ».

Bien que le second tome de sa théologie ne soit pas encore paru,
on peut déjà se demander dans quelle mesure les thèses de G. von
Rad orienteront désormais l'élaboration des travaux de ce genre. Il
nous semble sans doute nécessaire de respecter la teneur particulière
de chacune des traditions israélites, mais suffit-il pour écrire une
théologie de montrer comment Israël a exprimé sa foi, au cours de son
histoire, dans des formules toujours nouvelles Ne faut-il pas faire
un pas de plus et constater que ces différents témoignages se réfèrent
les uns aux autres, s'expliquent et se complètent mutuellement, et
constituent ensemble le message particulier de l'Ancien Testament
Il existe non seulement une théologie du Yahviste ou de l'Hexateuque
de même qu'une théologie du premier ou du second Esaïe, dont il
s'agit certes de tenir compte, mais aussi une vérité vétérotestamentaire

sur Dieu, l'homme ou le monde, qui se dégage de la somme des écrits
israélites et qu'il faut tenter d'exprimer dans une théologie de l'Ancien

Testament.
La méthode suivie par G. von Rad, si justifiée soit-elle, ne nous

paraît pas répondre à tous les problèmes posés, sur le plan théologique,
par l'existence de l'Ancien Testament ; elle nous offre, du moins dans
sa présentation actuelle, une théologie incomplète ou une sorte
d'introduction à la théologie, sous forme d'une juxtaposition de

théologies particulières, qui réclame une ultime synthèse.
L'autre question nous est posée en particulier par l'ouvrage de

T. C. Vriezen, traduit en allemand en 1956, et un récent article du
P. Spicq ; elle concerne l'Ancien Testament en tant qu'il est Parole
de Dieu ou pour s'exprimer avec T. C. Vriezen, le livre de la Révélation.

Ces deux théologiens estiment que la théologie de l'Ancien
comme du Nouveau Testament ne saurait être purement descriptive,
elle est plus qu'une synthèse des résultats de l'analyse historique des

écrits bibliques ; il est donc insuffisant de la définir, avec E. Jacob,
« comme l'exposé systématique des notions religieuses spécifiques qui
se retrouvent dans l'ensemble de l'Ancien Testament et qui en constituent

l'unité profonde » 2. La théologie a affaire à la Révélation et
non pas simplement aux idées religieuses d'un peuple ou à sa
spiritualité ; elle considère l'Ancien Testament comme une partie de

1 On a déjà remarqué que le plan de G. von Rad dépend du résultat,
toujours remis en question, des recherches littéraires. Peut-on par exemple
parler d'un Hexateuque ou seulement d'un Pentateuque ou même, avec M.
Noth, d'un Tétrateuque Ne devrait-on pas par ailleurs étudier ensemble le
Deutéronome et l'exposé historique qui en dépend Enfin, convient-il de
séparer aussi radicalement la tradition historique et la tradition prophétique

2 E. Jacob, op. cit., p. 10.



224 ROBERT MARTIN-ACHARD

l'Ecriture sainte, c'est-à-dire comme un document qui transmet à

l'humanité une vérité qui lui est transcendante ; bref elle a pour objet
non la religion d'Israël, mais l'Ancien Testament lui-même, en tant qu'il
constitue une unité à laquelle l'Eglise a reconnu une autorité
canonique. Elle présuppose donc la foi et implique une confrontation du
message vétérotestamentaire avec celui du Nouveau Testament,
puisque les deux Testaments forment, ensemble, la Bible.

Les documents du peuple élu comportent la Révélation, mais
celle-ci ne s'achève pas avec eux, elle se poursuit à travers les écrits
apostoliques ; aussi toute théologie tendra-t-elle à être une théologie
biblique ; puisque, comme l'écrit le P. de Vaux, t pour le savant
chrétien qui travaille à la lumière de sa foi, il n'y a pas une théologie
de l'Ancien Testament séparée d'une théologie du Nouveau Testament,

il n'y a qu'une théologie biblique, fondée sur les deux Testaments

qui contiennent tous les deux la Parole de Dieu. L'élaboration
de cette théologie biblique est le terme de nos études. » »

« La théologie biblique, précise le P. Spicq, est une explication
croyante, scientifique et systématique du donné révélé... elle reçoit
de l'exégèse les matériaux dûment critiqués et datés... et les transfuse
à la théologie spéculative... elle doit repenser les catégories de la
Révélation biblique, décanter la signification des mots, épurer les

concepts, les traduire en langage perpétuellement valable. Il faut
élaborer les notions bibliques, rassembler les nuances de ces notions
dans une notion claire, accessible à tous. » *

Le P. Spicq amorce ainsi un rapprochement entre la théologie
biblique et la théologie spéculative ; il estime d'ailleurs que la
première « ne peut pas ne pas tenir compte de la tradition, de l'Eglise et
de l'analogie de la foi » 3.

Il nous semble qu'une nouvelle étape s'ouvre pour la théologie
de l'Ancien Testament qui doit lui permettre de se libérer d'une
conception évolutionniste de l'histoire et de poursuivre, avec plus
d'autorité, son dialogue avec la dogmatique.

1 Le P. de Vaux remarque également que « tout l'Ancien Testament est la
Parole de Dieu, de mon Dieu, à son peuple élu, un enseignement qui a été
dispensé aux Israélites, pendant le cours de leur histoire, mais qu'ils devaient
transmettre à leurs enfants, et aux enfants de leurs enfants, jusqu'à moi qui
suis leur héritier spirituel » (op. cit., p. 226).

1 Ailleurs le P. Spicq déclare : « Le théologien qui est essentiellement un
architecte s'empare des matériaux dûment éprouvés, les transporte au-delà de la
carrière d'où ils furent extraits et les insère dans une construction harmonieuse ;

ce n'est même que dans cet ensemble plus vaste que chaque élément prend sa
place > (op. cit., p. 215 s., 1958 ; cf. encore 1951, op. cit., p. 561 ss.).

3 P. Spicq, 1958, op. cit., p. 211.



LES VOIES DE LA THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 225

Le théologien de l'Ancien Testament n'oubliera pas que le document

dont il essaie de dégager le message repose sur des faits et qu'il
s'est inscrit dans un temps et un espace particuliers, mais l'histoire
à laquelle la Révélation biblique est liée ne se réduit pas à quelque
schéma hégélien, elle est à la fois plus simple et plus complexe et
paraît soumise non à la loi de l'évolution comme l'ont pensé nos
prédécesseurs, mais bien plutôt à celle de l'approfondissement, de

l'explicitation, de l'enrichissement d'un donné primitif et irréductible.
Le fondement de la théologie biblique et ses caractéristiques essentielles

se trouvent donnés avec les premières interventions divines
auxquelles Dieu n'a jamais cessé de demeurer fidèle par la suite.

De plus c'est en abordant l'Ancien Testament non comme
l'expression d'une piété ou le témoin d'une religion, mais comme une
partie constitutive de l'Ecriture sainte, que le théologien se préparera
à répondre aux questions qui ne manqueront pas d'être posées par les

systématiciens. Il s'agit, pour que le débat soit fécond, que se multiplient

les contacts entre spécialistes de l'Ancien et du Nouveau
Testament, les recherches sur des thèmes bibliques qui embrassent
l'ensemble du témoignage scripturaire, et que s'élaborent des théologies

bibliques qui rendent compte de tout le déroulement du plan de
Dieu '.

Il se pourrait cette fois que la théologie de l'Ancien Testament
soit menacée par la dogmatique après l'avoir été par l'histoire. Le
climat théologique de l'époque favorise et exige même les synthèses
au détriment parfois des recherches analytiques ; l'historien et
l'exègète paraissent retarder par leurs travaux critiques l'élaboration
des vastes ensembles que l'on réclame et, dans la précipitation qui
nous guette, il est tentant de ne pas trop s'arrêter aux questions de
détails.

Pour que la théologie de l'Ancien Testament demeure un vis-à-vis
utile à la réflexion systématique, il importe que la notion centrale
autour de laquelle elle s'ordonnera comme le plan qu'elle suivra lui
soient donnés par l'étude des écrits bibliques eux-mêmes et non pas
imposés de l'extérieur, par des considérations dogmatiques,
ecclésiastiques ou philosophiques. L'Ancien Testament étudié pour lui-
même doit fournir au théologien non seulement les matériaux dont il
se servira, mais aussi la manière de les utiliser et de les disposer.

Une théologie de l'Ancien Testament pourrait, nous semble-t-il,
avoir le canevas suivant : elle exposerait le déroulement de « l'histoire
du salut » et comprendrait quatre parties ; la première, consacrée au

1 Ici encore la voie est déjà tracée par des ouvrages comme le Theologisches
Wörterbuch, le Vocabulaire biblique ou des études comme Thèmes bibliques,
du P. Guillet, The Biblical Doctrine of Election, de H. H. Rowley, etc.



226 ROBERT MARTIN-ACHARD

fondement ou point de départ de cette histoire, s'attacherait aux
notions d'alliance et d'élection, à l'étude des noms divins et à la
signification des époques patriarcale et mosaïque. La seconde, pour
situer le cadre dans lequel le dessein de Dieu s'accomplit, montrerait
la place de l'univers et de l'homme vis-à-vis de Dieu ; il serait naturellement

question ici de la création et de l'anthropologie. La troisième
partie évoquerait les moments décisifs de la destinée du peuple élu,
les grandes crises et leur importance théologique, en particulier le
moment où les institutions, comme le culte, le droit, la royauté, le
prophétisme, le sacerdoce, sont données par Dieu et celui où, par la
faute d'Israël, elles sont contestées et même condamnées par lui pour
être finalement réformées et réintroduites dans le plan divin. Sa
dernière partie indiquerait le point d'arrivée de l'histoire sainte en
rappelant l'espérance que Dieu suscite par ses promesses et en
montrant comment sa parole s'accomplit par l'avènement de son Fils ;

la théologie de l'Ancien Testament déboucherait ainsi sur le message
chrétien.

Il ne s'agit ici que d'une hypothèse de travail ; on reconnaîtra
sans peine tout ce qu'elle doit à ceux qui ont ouvert des voies
nouvelles à la théologie de l'Ancien Testament, auxquels nous désirons
dédier ces pages en hommage reconnaissant ».

Robert Martin-Achard.

1 Cet article était terminé quand ont paru les études de V. Maag : Historische

oder äusserhisiorische Begründung alttestamentlicher Theologie Schweiz.
Theologische Umschau, 1959, 1 /2, et de H. Wildberger : Auf dem Wege zu einer
biblischen Theologie, Evangelische Theologie, 1959, 1/2, que nous sommes heureux
de pouvoir encore signaler.


	Les voies de la théologie de l'ancien testament

