Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 3

Artikel: Sri Ramkrishna

Autor: Nityabodhananda, Swami

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SRI RAMAKRISHNA

Je félicite ceux qui ont choisi les trois grandes personnalités que
sont Bouddha, Cankara et Ramakrishna pour notre étude. De
Bouddha & Ramakrishna, nous avons le panorama de la spiritualité
hindoue tout entiére, avec ses hauts pics et ses vallées, avec ses
vastes paturages, ses riviéres et ses cascades. Je dis « ses cascades » ;
car c’est & partir des cascades formées par la riviére de la spiritualité
qu’'un ingénieur du type de Vivekananda a pu organiser un réseau
d’énergie hydro-électrique capable d’illuminer I'Inde et le monde
entier.

C’est le méme enseignement, la méme maniére de voir, qui se sont
cristallisés dans ces personnalités, & diverses époques, avec cependant
des différences d’accentuation. Entre Bouddha et Cankara existe une
variation dans la fagon de s’exprimer : mais les fondements sont les
mémes. Bouddha définit la conscience comme un devenir, et Cankara
comme l'« étre ». Lorsque, selon Bouddha, la conscience se manifeste
entre l'existence et la non-existence, elle est la conscience se nour-
rissant d’elle-méme, ou nirvana. Selon Cankara, la vraie nature de
la conscience est de se manifester comme existence aussi bien que
comme non-existence, puisqu’elle les domine toutes deux. En Inde,
la philosophie n’est pas seulement une fagon d’envisager la vie, mais
une maniére de vivre, une méthode pour parvenir a la réalisation.
Dans ces conditions, comment une différence fondamentale pourrait-
elle séparer deux personnalités spirituelles ou leur enseignement ?

Envisager la philosophie hindoue comme une méthode de vie,
donne tout leur sens aux mots de Romain Rolland lorsqu’il dit:
« Ramakrishna a vécu dans ses cinquante années les deux mille cinq
cents ans de la spiritualité hindoue. Combien intense a dfi étre cette
vie qui condensa en cinquante ans deux mille cinq cents ans d’his-
toire | » Et c’était bien cela.

Ramakrishna est né dans le village de Kamarkupur, au nord du
Bengale, dans la famille d'un prétre brahmine, en février 1836. Il
débuta lui-méme dans la vie comme prétre du temple de Kali, a
Dakshineswar prés de Calcutta. Mais son intense aspiration vers la



SRI RAMAKRISHNA 209

spiritualité rendit pour lui impossible la continuation de ces fonctions
de prétre. Il se plongea lui-méme dans les disciplines spirituelles les
plus difficiles ; et trés souvent, il resta pendant des semaines sans
prendre aucune nourriture parce qu'il n'avait plus conscience de son
corps. Il était perdu dans son absorption au sein du divin, connue
en Inde sous le nom de « Samadhi»; c’est 1a le « summum bonum »
de toute discipline spirituelle. Chez lui, le Samadhi n’était pas un
état d’'inconscience ou le résultat de conditions nerveuses extrémes
(comme on le croit parfois a tort). C’était un état de lucidité extréme
et de dynamisme spirituel ; une lucidité lui permettant de dépasser
la crispation due a la tension existant entre le sujet et l'objet. Le
Samadhi ne le rendait pas inefficient, mais au contraire super-efficient
dans les taches de la vie quotidienne. Dans les temps modernes nous
inclinons a déprécier les expériences spirituelles, le samadhi des
mystiques, en considérant qu’elles sont dénuées de valeur économique,
qu’elles n’ont rien de spectaculaire et n’apportent aucun résultat
immeédiat. Ce qui montre une des tendances a la sécularisation de
I'époque actuelle. Comme Hindou, je suis persuadé que la culture
hindoue persiste aujourd’hui grace aux profondes expériences spiri-
tuelles de Ramakrishna et de Ramana Maharshi, et non par les
institutions religieuses. Si la civilisation chrétienne dure, c’est & cause
du Samadhi du Christ et de mystiques comme saint Jean de la Croix,
et non par des institutions religieuses. Et cette pérennité doit étre
rattachée a l'irrationnel des expériences mystiques, et non au ration-
nel que postulent les institutions.

Chez Ramakrishna, le Samadhi n’était pas un état ou il entrait
et dont il sortait, mais un état pour lui naturel et constant. Aprés
I'avoir expérimenté, il pratiqua les disciplines du christianisme et de
I'Islam. C’est quelque chose d’inoui dans la tradition hindoue : qu'un
hindou orthodoxe pratique d’autres disciplines religieuses ! Il ne le
fit pas en trouvant sa propre religion, '’hindouisme, insuffisante ; au
contraire, il voulait enrichir celle-ci de la certitude qu’il gagnait dans
d’autres champs d’expérience. Ramakrishna avait une maniére unique
d’expliquer cette idée ; il disait : « Supposons que nous soyons atta-
chés & un acteur favori (nous dirions par exemple : Laurence Olivier) ;
nous désirons le voir dans divers films et piéces de théatre ; de méme
si nous sommes attachés a un Dieu dans une religion, nous désirons
le voir & I'ceuvre dans d’autres religions. »

Et avec quels soins méticuleux il pratiqua le christianisme ! Pen-
dant qu’il s’y consacrait il n’entra jamais dans un temple hindou.
Il s’habilla comme un chrétien, mangea comme un chrétien, médita
sur la Madone et 'Enfant ; c’était I’aspect du Christ qu’il préférait
évoquer. Et un jour le Christ, en sa stature d’homme, lui apparut
et se confondit avec lui. Ramakrishna perdit conscience du monde



210 SWAMI NITYABODHANANDA

extérieur. Il a raconté lui-méme sa vision et comment il percut son
union avec le Christ ; et I’on ressent une vive émotion a lire sa descrip-
tion. Aprés le christianisme, il se tourna vers la pratique de l'isla-
misme. Et il le fit avec la méme ferveur et la méme intensité. Comme
résultat il obtint l'union avec le prophete. Ce fut aprés cette expé-
rience qu’il précha l'harmonie des religions. Pour Ramakrishna,
I’harmonie des religions n’était pas seulement un témoignage verbal,
mais formait la texture méme de sa vie ; cette conception d’harmonie
émanait du plus profond de son étre, parce qu’il la vivait réellement.
A sa maniére trés simple, il expliquait que toutes les religions sont
vraies, qu’elles représentent les « chemins variés menant & la méme
route principale » : supposez qu'un Indien, un Frangais et un Anglais
puisent de l'eau, I'Indien I'appellera ¢« pani», 1’Anglais « water » et
le Frangais «eau». Ainsi Dieu est le méme sous les noms variés
d’Allah, de Christ ou de Krishna.

Avant d’aborder son enseignement, je voudrais vous donner un
bref apergu de sa personne. C’était un homme de taille moyenne, ni
gras ni maigre, portant toujours une courte barbe et dont la figure
s’éclairait d'un sourire angélique. Son rayonnement spirituel nous est
perceptible a travers les conversations de ses disciples directs. Sou-
vent a de tres hautes altitudes spirituelles, il avait cependant un sens
aigu de I'humour. Un jour, pendant qu’il cueillait des fleurs dans le
jardin, un homme qui venait lui rendre visite et ne le connaissait
pas lui demanda ou il pouvait trouver le grand saint. Ramakrishna
lui répondit, en montrant sa chambre, qu'il pouvait aller 13, et
attendre sur la véranda. Quelques minutes plus tard, Ramakrishna
entra par la porte de derriére et apparut au visiteur en disant :
« Voici le saint que vous cherchez. » Mais un trait distinctif de son
caractére était sa grande humilité, alliée a sa haute position spirituelle.
C’est ce que j’appellerai, manquant d’'un mot plus approprié, la
splendeur de son ame. Voici une histoire qui illustre cette qualité.
L’intendant du temple ou il officiait avait vu ses débuts comme pauvre
prétre, puis apres quelques années son ascension au rang d'un homme
qui attirait des centaines de gens, venus expres pour lui de Calcutta.
Cet intendant lui demanda le secret de son succés. « Les gens venaient,
répondit Ramakrishna, en toute humilité, & cause du nom de la Mére
divine qu’il chantait sans cesse et non pour sa valeur personnelle. »
L’intendant ne fut pas convaincu. Il questionna a nouveau Rama-
krishna et le pressa de lui livrer le secret de sa réussite afin de pouvoir,
lui aussi, attirer les gens. Lorsque Ramakrishna lui répéta que ce
succes était dii a la Mére divine, l'intendant, désespéré, battit Rama-
krishna avec une telle violence que ce dernier tomba évanoui. Quelques
mois passerent ; le trésorier fut renvoyé pour d’autres raisons. Un
jour, le directeur du temple, grand dévot de Ramakrishna, mention-



SRI RAMAKRISHNA 211

nait le nom de I'intendant et Ramakrishna lui raconta toute 'histoire.
Le directeur, plein de regrets, demanda : « Mais monsieur, pourquoi
ne m’avez-vous pas dit cela immédiatement ? Je lui aurais coupé la
téte pour cette offense. » Ramakrishna répondit froidement : « La foi
du trésorier était plus grande que la mienne. Je me suis efforcé de le
convaincre que je n’avais aucun pouvoir, mais lui était persuadé du
contraire ; ainsi, il m’a frappé. Si ma foi avait été plus grande que la
sienne j’aurais été capable de le convaincre. »

Ce qui est important dans cet enseignement, c’est que Rama-
krishna parachéve la continuité de la tradition indienne, originaire
des temps védiques et s’étendant jusqu’aux jours actuels ; il énonce
les quatre principales caractéristiques de la spiritualité indienne.
Ce sont :

1° l’exercice de la raison comme une voie ;

2° I'importance donneée a la perception directe pour réaliser
I'aspect irrationnel de la Réalité ;

3° la réalisation de l'unité de la vie et de 'existence ;

4° l'insistance sur I’harmonie des religions ou harmonie des
points de vue.

La pensée indienne est rationnelle, mais consciente des limites de
la raison. Sri Krishna, aprés avoir donné son enseignement dans la
Bhagavad Gitd au 18¢ chapitre, dit enfin & son disciple Arjuna :
« Maintenant agissez comme vous le jugerez bon.» Bouddha s’ex-
prime ainsi : « Mes disciples, analysez bien mon enseignement avant
de I'accepter. Ne l'acceptez pas sans critiques, simplement par respect
pour moi. » Le rdle de la raison est de trouver une harmonie vivante
entre I’homme et le monde extérieur, entre le sujet et I'objet.

. Son role est de créer une intériorité dans notre conscience. Ici, en
Occident, la raison commenga a jouer un rdle chez les Grecs, en
créant I'extériorité. L’homme avait, vis-d-vis de la nature, une atti-
tude critique ; il devint ainsi sfir que la raison avait le pouvoir d’inter-
roger cette nature et de lui substituer des institutions créées par
I’homme ou plutdt par sa raison. L’Occidental, comme l'exprime
magnifiquement William Haas, auteur de Destinée de I'esprit, n’était
pas satisfait de recevoir de la nature les formes de sa vie politique,
en leur donnant ainsi une signification plus riche et plus profonde.
I1 mit sa confiance dans des formes créées par lui-méme. Mais bientdt
I’Occident devint conscient des hasards que comportait son choix
de la raison comme seul déterminant. Lorsque Kant montra que la
raison avait ses limites et que vouloir objectiver la vérité était une
illusion, I’Européen tourna sa pensée vers la recherche de I'intériorité.
Hegel donna encore plus de réalité a cette intériorité en attribuant a
la raison la possibilité de combiner la conscience et la conscience de



212 SWAMI NITYABODHANANDA

soi-méme, de reconnaitre que I'objet est identique au sujet, et d’abolir
ainsi le caractére extérieur de 'objet. La raison joue alors un role
créateur en amenant l'intériorité. Dans la conception indienne, le
role principal de la raison est de susciter cette intériorité. La raison
ou « buddhi », comme on la nomme, est pareille & Janus, qui a deux
faces ; une face est dirigée vers le monde extérieur et ’autre se tourne
vers le Soi en nous. Dans le processus de la recherche de la Réalité,
dans cet effort de discrimination entre le réel et l'irréel, la raison ou
buddhi se tourne vers l'intérieur ; et tout ce qui est extérieur dispa-
rait ; la raison devient la connaissance et la connaissance devient
I’étre.

Ramakrishna 1'exprime magnifiquement ainsi :

« Jusqu’a quand un homme raisonnera-t-il ? Tant qu'il n’aura
pas réalisé ce qui est vrai, c’est-a-dire Dieu ; tant que sa conscience
intérieure ne sera pas éveillée. Il est bon d’employer sa raison a
discriminer le réel de l'irréel. Un homme rationalise en disant : « Pas
cela, pas ceci», ce faisant il repousse ce qui est irréel. Quand ses
possibilités de raisonnement arrivent a leur terme, il atteint la con-
naissance de l'ultime réalité. Il accepte alors ce qu'il avait rejeté
d'abord. Peut-on jamais connaitre la Réalité a 1'aide de la raison ?
Ce n’est que l'intuition qui nous le permet.»

Ainsi, selon Ramakrishna, le réle de la raison est de nous amener
a l'intuition. Cette derniére ne peut étre comprise par la raison et elle
est irrationnelle ; on peut la connaitre par une perception directe
sans intermédiaire ; cela nous conduit a l'identité spirituelle totale
au-dela de la dualité sujet-objet : on devient alors « cela ».

La vie, selon le Védanta, est un point d’intersection entre le
rationnel et l'irrationnel. La Réalité n’est pas seulement super-
rationnelle mais irrationnelle. Que de fois nous éprouvons a 1'égard
de la vie un sentiment d’étrangeté, celui de l'inexplicable ou de
I'absurde ; c’est que nous avons atteint un point ot la vie empirique
cesse d’étre explicite en elle-méme ; nous prenons alors conscience
qu’il faut une réalité d’'un ordre supérieur pour I'expliquer. Le fait
est qu’a ce point le rationnel et l'irrationnel se mélent et créent une
troisiéme dimension d’expérience produisant cette étrangeté. Si nous
réussissons alors a raisonner sur le Soi empirique en 'objectivant et
si nous pouvons nous écarter du point d'intersection, évoqué plus
haut, en créant une intériorité en nous, nous dépasserons le stade
de la connaissance pour trouver 1'étre. Le point d’intersection est ce
qui crée une contradiction en nous, et de cette contradiction nait
un approfondissement ou une intériorité. Nous nous retirons ou
plongeons plus profondément en nous-mémes jusqu’a ce que nous
ayons trouvé ce que les Upanishads appellent «jnana», ce que
Bouddha nomme « bodhi» ou illumination, et ce que Jésus appelle



SRI RAMAKRISHNA 213

la « Vérité qui nous libérera ». Un mot dans le Védanta exprime ce
sentiment d’étrangeté qui nous engage dans une quéte spirituelle :
c’est « Maya » On donne souvent A tort A ce mot le sens d'illusion,
alors qu'il signifie en réalité un mélange de deux niveaux de com-
préhension ; c’est-a-dire une super-imposition mutuelle du sujet
irrationnel et de l'objet rationnel. Maya est ainsi le point d’inter-
section ou point de contact entre deux niveaux de la Réalité. C'est
Maya qui met en question ’étrangeté éprouvée, crée une intériorité
et réalise le Soi. Maya est 1'occasion d’une expérience et d'une aven-
ture spirituelles. En d’autres termes, Maya peut étre comparée a une
des faces d'une pi¢éce de monnaie dont la' Reéalité serait l'autre.
Ramakrishna l'exprime admirablement en disant: « La Réalité et
Maya sont pareilles au serpent et a son mouvement, ou au feu et a
son pouvoir de briler, choses qui sont inséparables I'une de 1'autre. »
On peut aussi dire que c’est le Grand Doute qui nous engage dans
une recherche spirituelle et nous conduit inconsciemment 2 la réali-
sation.

La pensée indienne a attribué le caractére d’irrationnel a la Réalité
et pas seulement un caractére super-rationnel ou extra-rationnel.
Postuler la Réalité comme irrationnelle est une nécessité spirituelle.
En effet, la vie spirituelle consiste en une transformation pour
atteindre la Réalité ; et cette transformation ne serait pas compléte
si la Réalité était considérée comme super-rationnelle. Les Ecritures
hindoues insistent sur le fait que le changement est total et complet.
La lumiére de la réalité est une lumiére aveuglante. Elle briile tota-
lement notre ego et nous sommes « nés de nouveau » Les Upanishads
indiquent la nature totale de cette transformation en disant : « Alors
un pére n'est plus pére, une mére n’est plus mére, les Védas sacrés
ne sont plus les Védas. » Christ a aussi montré, dans les paroles sui-
vantes, ce radical changement spirituel : ¢« Au jour du Jugement, les
premiers seront les derniers et les derniers seront les premiers. » Si
nous devenions seulement des « super-ego », cela ne vaudrait pas la
peine de changer. Ce que 1'on cherche, c’est une nouvelle naissance,
un changement total de notre maniére de ressentir, 'obtention d’une
nouvelle profondeur de conscience. Et cet approfondissement ne
s’obtient ni par perception sensorielle ni par réflexion, mais au moyen
de l'intuition ou par perception directe de la Réalité. Le Védanta,
en postulant le caractére irrationnel de la Réalité, atteint deux buts
spirituels : une transformation radicale et le développement de l'in-
tuition. Sri Ramakrishna, fidele a la tradition, insistait sur la totalité
de cette transformation, lorsqu’il disait: « Tant que l'ego persiste,
on ne peut pas réaliser que l'on est Dieu, et dire « Je suis Lui».
Au cours du Samadhi, 'ego disparait totalement. Alors « ce qui est »
demeure. Ramakrishna avait coutume de citer un de ses chants



214 SWAMI NITYABODHANANDA

favoris pour exprimer cette méme idée; voici quelles en étaient les
paroles : « Oh Dieu! Quand j’aurai atteint la supréme sagesse, Seul
Tu sauras si je suis bon ou si Tu es bon. »

Sans nul doute, la raison joue son role dans cette transformation,
mais elle a des limites qui lui sont propres. Elle est habituée & discri-
miner entre le Réel et I'Irréel, et 4 créer ainsi une intériorité. Au
cceur de cette intériorité, qui est celle de la Conscience Pure, on
découvre ou on devient le Soi. Dans cette expérience du Soi, les
notions d’extérieur et d'intérieur n’existent plus, ni celles de sujet et
d’objet ; I'expérience est pure et totale. Elle ne peut étre définie. En
fait toute transformation spirituelle participe de la nature irration-
nelle de la Réalité, parce que notre transformation est inconsciente.
Sommes-nous capables de mesurer notre croissance spirituelle ? Tant
que nous n’abdiquons pas devant la réalité irrationnelle et ne nous
soumettons pas a ces modes inconscients, nous demeurons les petits
ego calculateurs que nous sommes. Méme dans notre vie quotidienne
nous devons compter avec l'inconscient. Ce que nous appelons
«santé» est le résultat d’une suite de processus physiques incons-
cients ; et ce que nous appelons « étre sain d’esprit » est aussi le pro-
duit de tous les processus mentaux inconscients. Si l'inconscient
joue un tel role dans la vie ordinaire, son importance dans le domaine
spirituel doit étre encore plus grande puisque nous sommes la, ouverts
a une influence irrationnelle sans mesure. Sri Ramakrishna 1'exprime
trés bien en comparant l'expérience spirituelle a celle de la poupée
de sel qui entra dans l'océan pour le mesurer. Elle ne revint jamais
pour narrer ce qui lui était arrivé.

Et voici la troisitme caractéristique de la spiritualité indienne :
réaliser I'unité de la vie et de toutes les existences. L'un des enseigne-
ments de base de I'hindouisme est que Dieu réside dans tous les étres
et dans toutes les choses. Le méme Dieu qui réside dans le coeur de
I'homme réside aussi dans chaque individu des régnes animal et
végétal ; et aussi dans le régne minéral, mais Il est 1a moins fortement
manifesté. La Conscience dort dans les plantes et minéraux, elle est
éveillée dans les animaux, et elle devient consciente d’elle-méme en
I’homme. Celui qui a réalisé Dieu réalise que toute la création est
une avec lui. Ce n'est pas que la création soit faite a l'usage de
I'homme. L’homme et la Création ne peuvent étre dissociés I'un de
I'autre. Comme Heidegger, l'existentialiste, I’exprime: I’homme
« existe » — est toujours hors de la création et un avec elle. Lorsque
les Ecritures hindoues affirment : « Tout est Dieu », elles n’enseignent
pas le panthéisme. Elles ne veulent pas signifier que la table, la
chaise et le frigidaire sont Dieu. C’est une affirmation destinée a
forger d'un seul coup l'unité de tout ce qui existe avec Dieu, en
postulant que rien n’existe en dehors de Lui. De cette maniere, le



SRI RAMAKRISHNA 215

fossé entre l'existence et 1'étre est comblé. Lorsqu’'on réalise l'unité
de la vie on éprouve nécessairement une extréme sensibilité a 1’égard
de tous les étres et on pratique la non-violence et I'amour. Ces qua-
lités étaient totalement manifestées chez Ramakrishna. Il avait
réalisé cette unité de la vie méme physiquement et il éprouvait dans
son propre corps la violence faite & autrui. Un jour qu'il se trouvait
sur les bords du Gange, et dans un état de haute élévation spirituelle,
il vit qu’on battait un pécheur. Il ressentit dans son propre corps la
douleur de cette bastonnade, et ses disciples trouvérent sur son dos
les marques des coups.

La quatriéme caractéristique de la spiritualité indienne est 1’har-
monie des religions ou attitude de tolérance dynamique a 1'égard des
opinions d’autrui. Nous avons déja fait allusion & l’harmonie des
religions que Ramakrishna a réalisée aprés avoir pratiqué 1'hin-
douisme, le christianisme et l'islamisme. Il dit que la vérité existe
dans chaque religion, que c’est le méme Dieu qui joue différents
roles, que les religions sont des chemins divers conduisant au méme
but ; ses paroles sont un écho de cette trés ancienne sentence Védique,
datant de plus de trois mille ans auparavant : ¢« La vérité est une ;
les sages I'appellent de noms variés. » La Bhagavad Gita nous enseigne
la méme chose ; le maitre divin instruit Arjuna en ces termes : « Quels
que soient les chemins choisis par les hommes, ces chemins sont
miens et ménent & moi. » Dans la vie ordinaire, cette harmonie, ou
tolérance pour les divers points de vue, s’exprime a 'égard de soi-
méme et des autres par un comportement montrant une certaine
culture. Si j’estime que j'ai le droit d’avoir mes propres points de vue,
pourquoi le dénier aux autres ? Je dois au contraire étre assez large
d’esprit pour apprécier leurs opinions, et ticher de m’en accommoder.
C’est cette méthode dynamique d’appréciation et d’adaptation aux
vues d’autrui que Mahatma Gandhi a appliquée récemment au domaine
de la politique indienne. Il soutenait la théorie suivante : lorsque je
me trouve face a face avec un adversaire, il n’y a pas seulement deux
voies possibles, la mienne et la sienne, mais une troisiétme voie que
je laisse ouverte pour que l'adversaire puisse revenir a moi et se
réconcilier avec moi. Selon Ramakrishna, ’harmonie des religions
mérite d’étre érigée au rang de discipline spirituelle. I1 dit que
I’homme a toujours tendance a chercher la vérité en dehors de la
religion dans laquelle il est né. Au lieu de détruire cette tendance, il
faut I'encourager et 'enrichir en pratiquant les vérités d’autres reli-
gions aprés avoir trouvé la certitude dans la tradition de sa propre
religion. Ramakrishna parle de deux types d’expérience religieuse.
Pour un chrétien, né chrétien, il y a l'expérience chrétienne. Mais
pour celui qui n’est pas né chrétien mais qui accepte Christ, 1'expé-
rience du Christ est possible. Ainsi pour ceux qui sont nés chrétiens,



216 SWAMI NITYABODHANANDA

mais qui ont le désir d’approfondir ou d’enrichir leur conscience
religieuse chrétienne, il est possible d’expérimenter l'’hindouisme.
C'est 1a que git la signification de la venue de Ramakrishna et de sa
pensée pour 1'Occident. Ramakrishna a montré que les Occidentaux
qui sont nés dans la religion chrétienne peuvent approfondir et
enrichir leur conscience religieuse en prenant contact avec l'ensei-
gnement hindou et en s’ouvrant aux méthodes de transformation
spirituelle enseignées dans la spiritualité indienne traditionnelle. Ce
qui ne signifie pas que les Occidentaux doivent changer leur maniére
de vivre ou de se vétir. Ils peuvent rester ce qu’ils sont et ou ils sont,
pour leur vie extérieure, tout en permettant a leur conscience de
s’approfondir au contact des méthodes hindoues de transformation
religieuse. Je me rappelle & ce propos ce que Jung dit en substance
dans son article intitulé « Yoga et 1'Occident » : « L’Occident ne doit
pas immédiatement imiter les techniques de Yoga telles que les
postures de gymnastique. Il peut, par contre, absorber ce qui dans le
yoga concerne la connaissance, et s’efforcer de devenir plus profon-
dément conscient.» Ramakrishna vient & nous, en Occident, pour
aider & cet approfondissement de conscience et a cette intériorité ;
car il nous apporte le meilleur des anciennes traditions indiennes sous
la forme des quatre caractéristiques sur lesquelles nous nous sommes
étendu si longuement, 4 savoir :

I'usage de la raison comme méthode ;

I'insistance sur l’aspect irrationnel de la réalité ;

la réalisation de l'unité de la vie ;

et 'harmonisation des religions et des points de vue.

Genéve SwaMi NITYABODHANANDA.,



	Sri Ramkrishna

