
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 2

Artikel: Karl Barth vu par le P. Bouillard

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD

Prenons la pensée barthienne pour ce qu'elle est :

son originalité est irréductible. On ne peut la situer
vraiment que par rapport aux Réformateurs dont
elle a accueilli les principes, avec le désir de les faire
fructifier de façon plus conséquente, au sein d'un
nouvel univers mental.

Henri Bouillard, Karl Barth, ***, p.299.

Présenter une étude sur un penseur vivant comme thèse de
doctorat en Sorbonne est déjà en soi chose rare, mais exposer et critiquer
l'œuvre d'un théologien devant un jury de philosophes est chose

plus exceptionnelle encore, développer enfin les idées du théologien
réformé le plus représentatif de notre temps quand on est soi-même
un Père jésuite marque un tournant dans les relations entre catholiques

et protestants : le P. Bouillard a tenté cet effort et il a réussi.
Avec ses ouvrages », nous avons la meilleure initiation en langue
française à la théologie de K. Barth.

Historien averti des doctrines, l'auteur ne cherche pas seulement
à informer ses lecteurs, mais à poursuivre le dialogue avec une autre
forme de théologie que la sienne, sur un problème précis : comment
le théologien réformé définit-il la relation entre Dieu et l'homme,
comment envisage-t-il les rapports entre la nature et le surnaturel 2

Si cette relation et ces rapports ne nous sont accessibles que dans le

1 Henri Bouillard : Karl Barth. * Genèse et évolution de la théologie
dialectique. ** et *** Parole de Dieu et existence humaine. Paris, Aubier, 1957,
3 vol. de 284, 288 et 308 p. Théologie 38-39. L'enquête du P. Bouillard n'est
pas menée comme celle du P. Hamer, avec une idée préconçue (J. Hamer : Karl
Barth. L'occasionalisme théologique de K. Barth. Etude sur sa méthode dogmatique.

Paris, 1949), mais dans l'esprit de celle de von Balthasar (Karl Barth :
Darstellung und Deutung seiner Theologie. Köln, 1951).

2 Le P. Bouillard a étudié le même problème chez saint Thomas in
Conversion et grâce chez saint Thomas d'Aquin. Paris, Aubier, 1944 et chez M. Blondel.

L'intention fondamentale de M. Blondel et la théologie, Rev. Sciences rei.,
1949, P- 32i-4°2-



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD 167

Christ et par l'Esprit, que devient le travail du théologien, peut-il
encore recourir aux lumières de la philosophie pour rédiger son
anthropologie et sa théologie Pour résoudre ces questions, le
P. Bouillard met en œuvre une information des plus sûres et des plus
complètes : la presque totalité des publications de K. Barth qui a
suivi de près l'élaboration de cette thèse avant d'assister à sa
soutenance, les œuvres marquantes de ses amis et de ses adversaires ; il fait
montre d'une profonde compréhension et d'une sympathie fraternelle
pour la pensée du théologien bâlois, qu'il traduit en un style clair et
précis.

Dans le premier volume, nous assistons à la genèse et à l'évolution

de la pensée barthienne : les influences néo-protestantes (Schleiermacher,

Kant) jusqu'en 1910, celles du socialisme chrétien (Ragaz)
jusqu'au milieu de la première guerre mondiale ; puis la critique
toujours plus poussée du piétisme, du psychologisme et l'historicisme ;

la reconnaissance de la primauté de la Révélation et le revirement
décisif décelable déjà dans le premier commentaire de l'épître aux
Romains. Dorénavant, l'Evangile est considéré comme un événement,

l'acte de Dieu par excellence qui crée un homme et un monde
nouveaux, à la lumière des principes fondamentaux de la Réforme
que Barth redécouvre à cette époque : sola scriptura, Deus revelatus
et absconditus, justificatio per fidem propter Christum. Pour cette
théologie, qualifiée de théologie de la crise, « la négation est position,
la suppression est accomplissement, le oui est dans le nom » » ; toute
humanisation de Dieu, toute possibilité de Le connaître immédiatement

dans la conscience et dans l'histoire en sont exclues. Ni morale,
ni religion, ni civilisation ne peuvent établir une relation entre Dieu
et l'homme ; seul Jésus-Christ, Dieu devenu homme, révèle Dieu, mais
dans l'incognito, avant de Le manifester définitivement à la fin des

temps. Puis Barth met en relief le caractère dialectique des rapports
que Paul établit entre Adam et le Christ, entre le temps et l'éternité,
entre l'économie présente et l'économie future 2. Une esquisse
biographique qui fait une place aux influences subies par Barth contribue
à la compréhension des causes de son revirement théologique.

1 Henri Bouillard : Karl Barth, * p. 26.
2 La méthode dialectique maintient sans tenter une synthèse les affirmations

de la théologie orthodoxe et les négations de la théologie critique et
mystique relatives à la formulation de la révélation en dogmes. Elle affirme qu'on
peut et qu'on ne peut pas parler de Dieu ; seul Dieu peut parler de lui. Le
P. Bouillard donne cette précision : «... il convient de distinguer, chez Barth,
trois emplois différents de la notion de dialectique, selon qu'elle caractérise la
relation concrète de l'homme avec Dieu, ou le discours humain visant à exprimer

cette relation, ou l'attitude morale que cette relation prescrit vis-à-vis du
monde. Dans le premier cas, il s'agit d'un processus transcendant ; dans le
second d'une méthode théologique ; dans le troisième, d'une conduite humaine »,

op. cit., p. 73.



l68 GABRIEL WIDMER

En 1929, publication du premier volume de la Christliche Dogmatik,

nouveau tournant, mais toujours dans la direction ouverte par la
théologie de la crise : affirmer la Parole de Dieu, comme seule norme
et seul fondement de l'entreprise théologique, c'est enlever à l'homme
toute possibilité de se diviniser. Dès la parution du premier volume
de la Kirchliche Dogmatik en 1932, toute trace d'anthropologie générale

de type existentielle et de théologie naturelle a disparu. Certes,
le théologien de la Parole ne peut se passer de notions philosophiques
dans la mesure où elles lui sont indispensables, mais elles ne sont

que des hypothèses qui lui permettent de formuler sa pensée et non
des principes d'explication ». L'élection divine et le dynamisme de
la Parole occupent une place centrale et définissent l'actualisme de la
nouvelle théologie. A cause des nuances de l'expression « théologie
dialectique », le P. Bouillard y consacre une excellente mise au
point, en examinant les positions de Gogarten, de Bultmann et de
Brunner en face de celle de Barth.

Enfin, nous abordons l'étude de cette « christologie conséquente »

qui donne à la monumentale Kirchliche Dogmatik sa cohérence et
son originalité : Jésus-Christ, Parole révélatrice de Dieu, est la source
et la fin de tous les développements dogmatiques. Dans cette dernière
phase de sa pensée, Barth demeure fidèle à son projet initial : la
notion de temps, par exemple, reste au premier plan, mais ses rapports
avec celle d'éternité est étudiée à la lumière du Christ qui, comme
Verbe incarné, assume le temps humain. Ainsi l'eschatologie ne
supprime pas le fait qu'en Christ la fin des temps est déjà présente. En
termes de christologie, cela signifie que la divinité de Dieu implique en
Jésus-Christ son humanité.

Cette enquête minutieuse débouche sur la conception barthienne
des relations entre Dieu et l'homme, traitée dans deux volumes, dont
l'un est consacré à l'étude de l'œuvre de Dieu et l'autre à la réponse
de l'homme. L'œuvre de Dieu consiste dans la réconciliation
(Versöhnung) entre Lui et ses créatures, opérée par le Fils, selon le décret
divin. Elle n'est connue que dans la personne et l'œuvre de Jésus-
Christ, d'après ses titres et ses offices : seigneur, serviteur et homme-
Dieu, office royal, sacerdotal et prophétique. Par conséquent, la

1 La fonction de la réflexion philosophique dans la recherche dogmatique
est étudiée principalement dans le premier volume de la Kirchliche Dogmatik
(cf. notre étude sur Dogmatique et philosophie dans les « Prolégomènes » de
K. Barth, R. Th. Ph. 1954, p. 89 ss.), et celle du raisonnement philosophique
dans Fides quaerens intellectus. Anselms Beweis der Existenz Gottes, dont on
vient de donner une traduction française sous le titre de La preuve de l'existence
de Dieu, Neuchâtel-Paris, Delachaux-Niestlé, 1958 et dont on trouvera une
bonne analyse in H. Bouillard, op. cit. *, p. 145 ss.



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD 169

gravité du péché, de l'offense et de l'incroyance apparaît à la lumière
du salut, de la réconciliation et de la foi. La rupture entre Dieu et
l'homme se définit en termes existentiels et non dans une problématique

ontologique : en soi, la nature de l'homme n'est pas mauvaise,
puisqu'elle ne peut être abstraite de l'alliance, mais son être mis au
service du mal se corrompt. Une doctrine qui nie tout lien ontologique

entre Dieu et sa créature ne supprime-t-elle pas toute possibilité

d'un rapport entre eux Telle est la question qui ne cesse de
se poser au P. Bouillard.

L'étude de l'acte justificateur de Dieu le confirme dans son doute.
Sentence divine en vue de la sanctification et de la vocation de
l'homme, la justification n'est pas prononcée dans notre monde
empirique ou dans un monde idéal, mais dans celui de Dieu ; elle
devient une réalité pour nous au moment où le Christ se substitue à

nous ; Christ vit en nous et nous vivons en Christ, mais en espérance
seulement, car selon l'expression de Luther, l'homme dans l'économie
présente demeure simul Justus et peccator. La foi ne peut donc être
comme pour le catholicisme condition de la justification ; elle ne fait
que l'attester et la refléter. Mais selon l'interprétation que donne le
P. Bouillard des textes pauliniens, « on ne peut se recommander de
saint Paul pour enseigner que la foi n'est pas la condition de la
justification » J ; il n'y aurait pas chez l'apôtre d'opposition formelle entre
la Loi et la foi, comme le pensent Luther et Barth, mais une opposition

historique, le fidèle justifié par la foi, agissante par la charité,
serait en marche vers la perfection.

Cette doctrine de la réconciliation et de la justification dépend
d'une christologie qui, selon le P. Bouillard, ne serait pas à l'abri de

tout monophysisme 2. Barth met l'accent sur la substitution, tandis
que saint Paul parle du Christ comme celui qui veut nous faire
communier à sa destinée. Respecter son humanité, c'est accorder à
l'homme la possibilité de collaborer à son salut, comme l'a fort bien
compris la théologie postridentine, si souvent maltraitée par Barth.

Fidèle à Calvin et à ses affirmations centrales du dogme réformé,
Barth s'en éloigne dans son interprétation de la prédestination qu'il
ne distingue pas de l'élection divine 3 : Jésus-Christ, l'Elu qui élit la
communauté divine (Israël, l'Eglise) est vainqueur du mal, une
prédestination au mal est donc inconcevable. Comme précédemment, le
P. Bouillard dénonce le danger qu'il y a à traiter la prédestination
sans tenir compte de la foi personnelle : au nom de son actualisme

1 Id. op. **, p. 79.
2 On trouve une accusation analogue, mais à propos de l'ecclésiologie

réformée, si dépendante de la christologie, in Henri de Lubac : Méditation sur
l'Eglise, Paris, Aubier, 1953.

3 Id. op. **, p. 240.



170 GABRIEL WIDMER

christocentrique, Barth affirme que la prédestination actuelle dépend
du décret éternel et prétemporel ; or, pour un catholique, le décret
divin se réalise seulement au moment où la personne choisit de dire
« oui » à Dieu.

L'examen de la création confirme cette séparation radicale entre
le Créateur et la créature, sous-jacente dans les exposés précédents.
La révélation du Christ seule peut faire connaître cette modalité de
la relation entre Dieu et l'homme : la Parole par laquelle Dieu crée le
monde, préfigure le Christ. Cet exemplarisme christique exclut tout
recours au principe de causalité pour rendre intelligible le rapport
entre Dieu et le monde : l'action divine semble s'absorber dans un
événement de l'histoire, ou inversement elle semble absorber l'histoire

humaine dans celle du salut. Nouvel aspect du monophysisme
dénoncé plus haut : ce refus de toute analogie, de toute connaissance
rationneUe qui permettrait d'éviter toute tendance panthéistique,
toute confusion entre Dieu et le monde. Si aucun contact n'est
possible entre la conscience créée et l'Etre en dehors du Christ, la validité

de la connaissance rationnelle est mise en question et ne risque-
t-on pas de vider la révélation de tout contenu positif pour l'homme
sur le seuil de la foi

L'étude de l'anthropologie barthienne nous conduit à une même
conclusion : la bonté naturelle inhérente à la nature humaine ne
peut être détruite par le péché, parce que comme telle, elle est
distincte du péché et demeure la création de Dieu. Cette nature authentique

de l'homme n'est connue qu'en Jésus-Christ : le vrai homme
est celui qui est capable d'écouter la Parole. On ne peut parler de
l'homme en termes d'essence, mais seulement dans des catégories
historiques ; c'est la créature à qui il peut arriver quelque chose, que
par exemple, Dieu intervienne dans sa vie. Pour le P. Bouillard,
Barth sous-estime la décision humaine, « l'autonomie du sujet et la
consistance de la créature » », et déprécie les anthropologies
philosophiques qui, à ses yeux, ne concernent que les phénomènes humains,
mais pas l'homme réel 2. Cependant, définir l'homme comme celui
qui est avec autrui, dont le Dasein est inséparable de la temporalité,
n'est-ce pas recourir implicitement à certaines données philosophiques

De même, user du terme de nature dans l'opposition entre
nature pervertie et nature régénérée qui remplace celle de Luther
entre le vieil homme et l'homme nouveau, c'est encore employer un
terme chargé de diverses significations philosophiques. Ne faudrait-il
pas alors pour respecter le donné intégral de la révélation, conserver

1 Id. op. ** p. 240
2 On comprend les réserves du P. Bouillard : l'homme de Barth n'a presque

rien de commun avec l'homme blondélien doué de dynamisme spirituel et promu
à la vie bienheureuse.



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD I7I

le couple nature-péché et nature-grâce, caractéristique de l'histoire
du salut, de l'événement et celui de nature et surnaturel, présupposés
ontologiques de cette histoire Voilà le point de vue du P. Bouillard
très sommairement résumé.

Comment le croyant répond-il à l'œuvre réconciliatrice et
justificatrice de Dieu Par la foi et par l'obéissance. Coopère-t-il alors à son
salut ou bien la conception barthienne de la connaissance de Dieu
et de l'éthique théologique confirme-t-elle les observations critiques
du P. Bouillard Tel est le propos du troisième volume de sa thèse.

L'objet de la foi qui en est aussi le sujet est si déterminant dans
la pensée de Barth qu'il laisse dans l'ombre le problème de l'acte de
foi. L'homme ne peut croire sans l'intervention du Christ, fondement
et terme de la foi. L'auteur de la Kirchliche Dogmatik ne tombe pas
dans les difficultés de l'anti-intellectualisme, même après sa critique
du psychologisme ; la foi est obéissance, mais aussi connaissance.
Dieu est connaissable dans la mesure où II se connaît lui-même dans
la Trinité et où II se révèle indirectement au croyant par le Verbe.
Dans cette connaissance, une altérité de type existentiel subsiste :

en Jésus-Christ, Dieu est devant l'homme et l'homme mis en présence
de Dieu. Aucune place n'est faite à une connaissance naturelle de
Dieu, à une précompréhension philosophique du statut de l'homme
devant Dieu comme le pense Bultmann, par exemple ». La théologie
catholique, comme le remarque le P. Bouillard, insiste elle aussi sur
les limites de l'entendement humain, sur les dangers de l'immanentisme

agnostique de Kant et de l'idéalisme de Hegel ; mais refuser à
l'homme la possibilité de connaître quelque chose de Dieu n'est-ce
pas se condamner au fidéisme et séparer radicalement le Dieu révélé
du Dieu de la raison

Une exégèse objective des textes du Concile du Vatican et de
l'Ecriture relatifs à la nécessité de la théologie naturelle montre,
selon le P. Bouillard, que la pensée autonome se convertit en pensée
réceptive pour accueillir l'Etre divin et ensuite sa révélation. De
plus, il semble que Barth se méprend sur la signification des preuves
traditionnelles de l'existence de Dieu : la preuve de saint Anselme
n'a pas qu'une valeur théologique, mais aussi une portée philosophique

; l'argument de Descartes est proche de la pensée de Barth,
puisque, pour lui, l'idée de Dieu vient de Dieu lui-même. Enfin,

1 Le P. Bouillard a fort bien compris ce qui sépare Barth de Bultmann et
le choix que le théologien doit faire entre un point de départ qui s'en tient
exclusivement à la Parole et celui qui fait une part aux résultats de la
philosophie. Il situe cette séparation et ce choix dans la réponse que l'homme donne
à Dieu et non dans l'examen de l'œuvre de Dieu.



172 GABRIEL WIDMER

malgré son refus d'une connaissance naturelle de Dieu, Barth doit
user d'un langage pour exprimer ce qu'il connaît de Dieu ; or, ce

langage est humain, même si la possibilité d'en user est offerte par
Jésus-Christ ; il est l'œuvre de l'homme, le sujet qui parle et le sujet
qui connaît sont un seul et même sujet actif. Donc, même la connaissance

surnaturelle suppose une connaissance naturelle. On ne peut
rejeter toute analogie d'attribution intrinsèque et ne garder que
l'analogie de la foi : quoi qu'en pense Barth, l'analogie thomiste est

une modalité du raisonnement qui permet au jugement de se dépasser

soi-même et ne pas parler de Dieu comme d'une créature ; elle
relève du discours et de la réflexion, tandis que l'analogie de la foi
appartient à la sphère de l'événement. Elles s'articulent l'une sur
l'autre d'une manière complémentaire ».

L'éthique théologique étudie le commandement de Dieu dans le
cadre de l'alliance, la sanctification de l'homme à partir du décret
qui le justifie. Si l'homme s'imagine connaître le bien et le mal, il
est alors justement pécheur. C'est pourquoi la morale chrétienne n'est
pas une morale de la conscience autonome ou une morale de l'exemple ;

le commandement de Dieu ne se confond ni avec l'impératif catégorique,

ni avec l'Idée de Bien. Elle est une éthique fondée sur l'élection
et sur la grâce qui donne à la conscience son authentique autonomie

pour lui permettre de discerner les conditions de la moralité de ses
actes. Tout en faisant les mêmes réserves que pour le problème de la
connaissance de Dieu, le P. Bouillard donne une esquisse des principaux

thèmes de l'éthique politique de Barth.
Dans sa conclusion, l'auteur rassemble les diverses observations

critiques éparses dans son ouvrage. Retenons seulement les points
suivants : tout en s'en défendant, Barth construit un système, celui
de la christologie conséquente. L'œuvre de Dieu, révélée et actualisée
en Jésus-Christ, est tout ; la réponse de l'homme n'en est qu'un
prolongement. « Comme la foi et l'obéissance ne font qu'attester une
œuvre à laquelle elles ne peuvent nullement contribuer, l'histoire du
salut fait figure d'un drame divin qui se serait joué au-dessus des
hommes. On a beau répéter qu'elle nous concerne et que nous y
sommes inclus, le discours qui la raconte semble souvent flotter
au-dessus de nous : rêve christologique projeté sur un ciel platonicien.

» Une telle critique résume toutes celles que nous avons
rapportées incidemment ; et voici celle qui touche de plus près à

l'interprétation barthienne de saint Paul : Barth serait infidèle à cette
dialectique ascensionnelle qui caractérise la pensée paulinienne et qui
lui permet d'élaborer une théologie spécifique sur les bases de la

1 On trouvera une critique analogue à celle du P. Bouillard in J. McInxyre :

L'analogie, R.Th.Ph. 1958, p. 81 ss.
2 H. Bouillard, op. cit. ***, p. 291.



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD I73

christologie, ce qui serait inconcevable dans le système de la christologie

conséquente : « Tout est à vous, vous êtes à Christ et le Christ
est à Dieu." » Enfin, en christologie proprement dite, le monoactua-
lisme unilatéral de Barth semble minimiser le rôle du Christ historique

et par conséquent l'aspect humain de l'histoire du salut, la
réponse des hommes à l'humanité du Christ, qui édifie l'Eglise.

Pour répondre d'une manière détaillée aux observations critiques
du P. Bouillard, il faudrait examiner point par point son interprétation

de la réconciliation, de la justification et de l'élection comme celle

qu'il donne de la notion barthienne de foi et d'éthique théologique ;

nous nous apercevrions que ses préférences, comme il le fait entrevoir
dans sa conclusion, vont plus à Barth prophète qu'à Barth systéma-
ticien, à celui qui rappelle à la théologie la nécessité d'être
christocentrique qu'à celui qui ne déduit pas, à tous les niveaux de la réflexion
théologique, les conséquences de la médiation du Verbe fait chair.
Mais peut-on construire un système théologique, dans le sens scolastique

et traditionnel du terme, sur l'affirmation de la priorité et de la
primauté de la Parole de Dieu Peut-on faire de cette Parole vivante
et libre un principe idéel, dont on pourrait déduire à l'aide du
raisonnement logique une série de propositions ordonnées les unes aux
autres Quant à la lumière que le Christ médiateur apporte sur la
situation de l'homme dans le monde et dans l'Eglise, les deux
derniers volumes de la Kirchliche Dogmatik qui poursuivent l'étude de
la réconciliation (Versöhnung) nous offrent une contribution de
premier plan sur le rapport étroit qui unit le Médiateur à son Eglise 2.

Le P. Bouillard fait remarquer constamment que Barth n'accorde

pas à l'homme la possibilité de collaborer à son salut et que sur ce

point il est infidèle aux données scripturaires. Barth s'est penché
fréquemment surtout dans les premiers volumes de son grand ouvrage
sur ce qu'il nomme la Selbstbestimmung, l'auto-détermination de

l'homme, pour mettre en évidence que cette affirmation de l'homme
par lui-même n'est pas sur le même plan que la détermination de
l'homme par Dieu. Dieu détermine l'homme non pas dans un sens
causaliste ou dans le contexte d'une philosophie de la participation,
mais au sens où en et par Jésus-Christ, Il éclaire la condition humaine,

1 I Cor. 3 : 22-23, cité par H. Bouillard, p. 292.
2 Cf. Karl Barth : Die kirchliche Dogmatik, IV. Band, zweiter Teil, Zol-

likon-Zurich, 1955, dont le sous-titre est : « Die Lehre von der Versöhnung,
Jesus-Christus, der Knecht als Herr », et IV. Band, dritter Teil, Zollikon-
Zürich, 1959 : « Die Lehre der Versöhnung, Jesus-Christus, der wahrhaftige
Zeuge » et tout particulièrement le paragraphe intitulé : « Die Herrlichkeit des
Mittlers ».



174 GABRIEL WIDMER

Il en dévoile les structures. On comprend alors pourquoi Dieu doit
déterminer l'homme, pour qu'à son tour, l'homme puisse se déterminer

pour ou contre l'Evangile. Il sait qu'il existe et il se pose
comme un existant authentique, dans la mesure où il se laisse éclairer
par Dieu. Sur ce point, Barth critique d'une part le sentiment de

dépendance passive cher à Schleiermacher et d'autre part les efforts
de la théologie catholique qui visent à définir la part de Dieu et la
part de l'homme dans l'œuvre du salut. Nous nous demandons si
Barth ne retournerait pas la critique du P. Bouillard contre son
auteur, en qualifiant les solutions qu'il préconise de semi-pélagia-
nisme. La position catholique ne tombe-t-elle pas sous la critique
barthienne, ne suppose-t-elle pas que le théologien considère la
possibilité d'une coopération de l'homme à son salut comme un spectateur

N'oublie-t-elle pas que ma décision personnelle, mon « oui » ou
mon « non » en face du salut, n'affecte en rien le Jugement de Dieu
et son œuvre

Cette deuxième observation nous aide à comprendre le refus de
toute connaissance et de toute théologie naturelles que le P. Bouillard
ne peut accepter de la part de Barth. En effet, on peut parler dans la
perspective catholique d'une problématique des rapports entre
nature et surnaturel ; le théologien doué du don d'intelligence et
de celui de sagesse pose devant lui les données constitutives de ces

rapports et les structures propres de la nature qui peuvent lui être
fournies par la philosophie, et celles du surnaturel qui lui sont
présentées par la révélation ; il s'agit pour lui de donner une solution à

ces données qui sont peut-être opposées, voire contradictoires. La
recherche théologique s'appuie sur le donné révélé, mais aussi sur des
conclusions philosophiques. Pour Barth, comme pour les réformateurs,

la théologie repose sur elle-même et sur elle seule. La Parole
de Dieu qui lui sert de fondement et de norme ne peut être problé-
matisée, puisque c'est elle qui problématise toutes les disciplines
humaines ; elle ne peut devenir l'objet d'un problème, parce que ses
« données » ne sont pas sur le même plan que tout ce qui est donné

par ailleurs et qui peut être objectivé ; c'est elle qui nous dévoile à

nous-mêmes ce que nous sommes et ce que nous devons être, et nous
ne pouvons pas en être les maîtres.

Il y a donc, semble-t-il, une profonde différence entre la conception

catholique et la conception réformée de la théologie. De son
point de vue, le P. Bouillard a raison d'adresser une aussi vive
critique à K. Barth que celle citée plus haut. Mais pour un réformé,
l'histoire du salut n'est pas un drame, un spectacle qui se serait joué
au-dessus des hommes ; la Parole de Dieu n'est pas le discours qui le
raconte et qui semble flotter au-dessus de nous. Cette histoire du salut
ne double pas l'histoire réelle et effective ; c'est plutôt ce que nous



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD I75

concevons comme histoire qui est un reflet de l'histoire du salut. La
Parole n'est pas un discours qui donne un décalque de la réalité plus
ou moins fidèle en langage discursif ; elle est puissance de Dieu,
efficace et créatrice. Or, il y a quelque chose dans le discours théologique
que la Parole doit constamment réduire au silence, c'est la tendance
à faire une place à la spéculation, à ces inventions humaines contre
lesquelles Calvin n'a cessé de s'élever. Il est donc injuste, selon nous,
de qualifier l'œuvre de Barth de « rêve christologique projeté sur un
ciel platonicien », même après l'avoir lavée de toute accusation d'hégé-
lianisme comme l'a fort bien fait le P. Bouillard ».

Dans ces conditions, faut-il définir le soi-disant système de Barth
comme un actualisme théologique, comme le fait notre auteur à la
suite de M. J.-L. Leuba Le terme d'actualisme ne nous semble pas
heureux, parce qu'il est déjà équivoque en philosophie où il a été

employé pour la première fois pour désigner des systèmes aussi différents

que celui de Gentile et celui de L. Lavelle. Il prête à d'autant
plus de confusions, lorsqu'on en use en théologie pour désigner la
modalité exclusive de l'intervention de Dieu dans le monde par le
Révélateur ; l'action de Dieu en Jésus-Christ est toujours une action
personnelle, libre et aimante ; elle ne se manifeste en rien comme une
puissance aveugle et fatale, comme un acte pur qui se désintéresse
du monde des hommes. Il en va de même de l'action du Fils qui nous
fait connaître celle du Père ; elle est l'action du Seigneur, du Serviteur,
de l'Homme-Dieu. Et cette action est inséparable de ceux en faveur
desquels elle s'exerce : Israël, l'Eglise. L'Elu est uni librement à

ceux qui sont l'objet de son élection.
Quant au reproche de monophysisme latent, adressé par le

P. Bouillard à la christologie de Barth, il est le corollaire de la critique
précédente. Un examen de cette question demanderait une étude de
l'hérésie monophysite ; qu'il nous suffise de dire que cette hérésie
a pris les visages les plus divers et qu'elle est tributaire de problèmes
d'exégèse (Ecole d'Antioche) et d'influences philosophiques
(néoplatonisme). La christologie de Barth semble étrangère au contexte
historique, exégétique et doctrinal dans lequel le monophysisme
s'est développé.

Ces quelques réserves sommairement ébauchées n'enlèvent rien
à la valeur significative de l'ouvrage du P. Bouillard pour le dialogue
qui se noue entre théologiens catholiques et théologiens réformés.
Un théologien catholique très averti des courants actuels de la
philosophie et de la doctrine commune de son Eglise prend position
devant la plus développée des dogmatiques réformées d'aujourd'hui,
après avoir fourni un effort de compréhension digne des plus sincères

1 H. Bouillard, op. cit., ***, p. 296 ss.



I76 GABRIEL WIDMER

éloges. Ses observations critiques sont d'autant plus intéressantes
qu'elles circonscrivent le domaine où s'affrontent pensée catholique
et pensée réformée : définition de l'objet et de la méthode de la
théologie, place et rôle de la réflexion philosophique dans l'élaboration
d'une dogmatique, nature de l'œuvre et de la personne du Christ,
rôle et comportement de l'homme en présence du décret divin. Faut-il
voir dans cette confrontation de deux théologies une illustration
contemporaine de cette oscillation permanente au sein du christianisme
entre l'assimilation des éléments valables des philosophies et des
cultures et leur rejet au nom d'une fidélité toujours plus exigeante à
la Parole divine Peut-être ; ce qui est certain, c'est que le
remarquable ouvrage du P. Bouillard auquel va notre reconnaissance
admirative, témoigne de la vitalité de la théologie catholique comme
de la théologie réformée.

Gabriel Widmer.


	Karl Barth vu par le P. Bouillard

