Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 2

Artikel: Karl Barth vu par le P. Bouillard
Autor: Widmer, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD

Prenons la pensée barthienne pour ce qu’elle est :
son originalité est irréductible. On ne peut la situer
vraiment que par rapport aux Réformateurs dont
elle a accueilli les principes, avec le désir de les faire
fructifier de fagon plus conséquente, au sein d’un
nouvel univers mental.

HenNr1 BoUILLARD, Karl Barth, ***, p.299.

Présenter une étude sur un penseur vivant comme these de doc-
torat en Sorbonne est déja en soi chose rare, mais exposer et critiquer
I'ceuvre d’un théologien devant un jury de philosophes est chose
plus exceptionnelle encore, développer enfin les idées du théologien
réformé le plus représentatif de notre temps quand on est soi-méme
un Pére jésuite marque un tournant dans les relations entre catho-
liques et protestants : le P. Bouillard a tenté cet effort et il a réussi.
Avec ses ouvrages I, nous avons la meilleure initiation en langue
frangaise a la théologie de K. Barth.

Historien averti des doctrines, I’auteur ne cherche pas seulement
a informer ses lecteurs, mais a poursuivre le dialogue avec une autre
forme de théologie que la sienne, sur un probléme précis : comment
le théologien réformé définit-il la relation entre Dieu et I'homme,
comment envisage-t-il les rapports entre la nature et le surnaturel ? 2
Si cette relation et ces rapports ne nous sont accessibles que dans le

! HENRI BoulLLARD : Karl Barth. * Genése et évolution de la théologie
dialectique. ** et *** Parole de Dieu et existence humaine. Paris, Aubier, 1957,
3 vol. de 284, 288 et 308 p. Théologie 38-39. L’enquéte du P. Bouillard n’est
pas menée comme celle du P. Hamer, avec une idée précongue (J. HAMER ;: Karl
Barth. L’occasionalisme théologique de K. Barth. Etude sur sa méthode dogma-
tigue. Paris, 1949), mais dans l'esprit de celle de von Balthasar (Karl Barth :
Darstellung und Deutung seiner Theologie. Koln, 1951).

2 Le P. Bouillard a étudié le méme probléme chez saint Thomas in Con-
version et gvdce chez saint Thomas d’ Aquin. Paris, Aubier, 1944 et chez M. Blon-
del. L’intention fondamentale de M. Blondel et la théologie, Rev. Sciences rel.,

1949, P. 32I-402.



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD 167

Christ et par I'Esprit, que devient le travail du théologien, peut-il
encore recourir aux lumiéres de la philosophie pour rédiger son
anthropologie et sa théologie ? Pour résoudre ces questions, le
P. Bouillard met en ceuvre une information des plus stres et des plus
complétes : la presque totalité des publications de K. Barth qui a
suivi de prés I'élaboration de cette thése avant d’assister 4 sa soute-
nance, les ceuvres marquantes de ses amis et de ses adversaires ; il fait
montre d'une profonde compréhension et d'une sympathie fraternelle
pour la pensée du théologien balois, qu’il traduit en un style clair et
précis. ‘

Dans le premier volume, nous assistons 4 la genése et a 1’évolu-
tion de la pensée barthienne : les influences néo-protestantes (Schleier-
macher, Kant) jusqu’en 1910, celles du socialisme chrétien (Ragaz)
jusqu’au milieu de la premiére guerre mondiale ; puis la critique tou-
jours plus poussée du piétisme, du psychologisme et 1'historicisme ;
la reconnaissance de la primauté de la Révélation et le revirement
décisif décelable déja dans le premier commentaire de 1'épitre aux
Romains. Dorénavant, ’Evangile est considéré comme un événe-
ment, 1'acte de Dieu par excellence qui crée un homme et un monde
nouveaux, a la lumiére des principes fondamentaux de la Réforme
que Barth redécouvre a cette eépoque : sola scriptura, Deus rvevelatus
et absconditus, justificatio per fidem propter Christum. Pour cette
théologie, qualifiée de theologie de la crise, « la négation est position,
la suppression est accomplissement, le oui est dans le nom » * ; toute
humanisation de Dieu, toute possibilité de Le connaitre immédiate-
ment dans la conscience et dans 1'histoire en sont exclues. Ni morale,
ni religion, ni civilisation ne peuvent établir une relation entre Dieu
et ’homme ; seul Jésus-Christ, Dieu devenu homme, révéle Dieu, mais
dans l'incognito, avant de Le manifester définitivement & la fin des
temps. Puis Barth met en relief le caractére dialectique des rapports
que Paul établit entre Adam et le Christ, entre le temps et 1’éternité,
entre I’économie présente et 1'économie future 2. Une esquisse bio-
graphique qui fait une place aux influences subies par Barth contribue
a la compréhension des causes de son revirement théologique.

t HenNr1l BouiLLARD : Karl Barvth, * p. 26.

2 La méthode dialectique maintient sans tenter une synthése les affirma-
tions de la théologie orthodoxe et les négations de la théologie critique et mys-
tique relatives a la formulation de la révélation en dogmes. Elle afirme qu’on
peut et qu’'on ne peut pas parler de Dieu ; seul Dieu peut parler de lui. Le
P. Bouillard donne cette précision : « ... il convient de distinguer, chez Barth,
trois emplois différents de la notion de dialectique, selon qu’elle caractérise la
relation concréte de 'homme avec Dieu, ou le discours humain visant & expri-
mer cette relation, ou l'attitude morale que cette relation prescrit vis-a-vis du
monde. Dans le premier cas, il s’agit d’un processus transcendant ; dans le
second d’une méthode théologique ; dans le troisiéme, d’'une conduite humaine »,

op. cit., p. 73



168 GABRIEL WIDMER

En 1929, publication du premier volume de la Christliche Dogma-
tik, nouveau tournant, mais toujours dans la direction ouverte par la
théologie de la crise : affirmer la Parole de Diew, comme seule norme
et seul fondement de 1’entreprise théologique, c’est enlever a ’homme
toute possibilité de se diviniser. Dés la parution du premier volume
de la Kirchliche Dogmatik en 1932, toute trace d’anthropologie géné-
rale de type existentielle et de théologie naturelle a disparu. Certes,
le théologien de la Parole ne peut se passer de notions philosophiques
dans la mesure ol elles lui sont indispensables, mais elles ne sont
que des hypothéses qui lui permettent de formuler sa pensée et non
des principes d’explication r. L’élection divine et le dynamisme de
la Parole occupent une place centrale et définissent 1’actualisme de la
nouvelle théologie. A cause des nuances de l'expression « théologie
dialectique », le P. Bouillard y consacre une excellente mise au
point, en examinant les positions de Gogarten, de Bultmann et de
Brunner en face de celle de Barth.

Enfin, nous abordons I'étude de cette « christologie conséquente »
qui donne a la monumentale Kirchliche Dogmatik sa cohérence et
son originalité : Jésus-Christ, Parole révélatrice de Dieu, est la source
et la fin de tous les développements dogmatiques. Dans cette derniére
phase de sa pensée, Barth demeure fidéle a son projet initial: la
notion de temps, par exemple, reste au premier plan, mais ses rapports
avec celle d’éternité est étudiée a la lumiére du Christ qui, comme
Verbe incarné, assume le temps humain. Ainsi I'’eschatologie ne sup-
prime pas le fait qu’en Christ la fin des temps est déja présente. En
termes de christologie, cela signifie que la divinité de Dieu implique en
Jésus-Christ son humanité.

* * *

Cette enquéte minutieuse débouche sur la conception barthienne
des relations entre Dieu et ’homme, traitée dans deux volumes, dont
I'un est consacré a 1'étude de l'ceuvre de Dieu et 1'autre & la réponse
de I'homme. L’ceuvre de Dieu consiste dans la réconciliation (Ver-
sohnung) entre Lui et ses créatures, opérée par le Fils, selon le décret
divin. Elle n’est connue que dans la personne et l'ccuvre de Jésus-
Christ, d’apreés ses titres et ses offices : seigneur, serviteur et homme-
Dieu, office royal, sacerdotal et prophétique. Par conséquent, la

! La fonction de la réflexion philosophique dans la recherche dogmatique
est étudiée principalement dans le premier volume de la Kirchliche Dogmatik
(cf. notre étude sur Dogmatique et philosophie dans les « Prolégomeénes » de
K. Barth, R. Th. Ph. 1954, p. 89 ss.), et celle du raisonnement philosophique
dans Fides quaevens intellectus. Anselms Beweis dev Existenz Gottes, dont on
vient de donner une traduction francaise sous le titre de La preuve de l'existence
de Dieu, Neuchatel-Paris, Delachaux-Niestlé, 1958 et dont on trouvera une
bonne analyse in H. BOUILLARD, op. cif. *, p. 145 ss.



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD 169

gravité du péché, de I'offense et de I'incroyance apparait a la lumiére
du salut, de la réconciliation et de la foi. La rupture entre Dieu et
I’homme se définit en termes existentiels et non dans une probléma-
tique ontologique : en soi, la nature de ’homme n’est pas mauvaise,
puisqu’elle ne peut étre abstraite de 1’alliance, mais son étre mis au
service du mal se corrompt. Une doctrine qui nie tout lien ontolo-
gique entre Dieu et sa créature ne supprime-t-elle pas toute possi-
bilité d’un rapport entre eux ? Telle est la question qui ne cesse de
se poser au P. Bouillard.

L’étude de I'acte justificateur de Dieu le confirme dans son doute.
Sentence divine en vue de la sanctification et de la vocation de
I’'homme, la justification n’est pas prononcée dans notre monde
empirique ou dans un monde idéal, mais dans celui de Dieu; elle
devient une réalité pour nous au moment ol le Christ se substitue a
nous ; Christ vit en nous et nous vivons en Christ, mais en espérance
seulement, car selon I'expression de Luther, I’homme dans 1’économie
présente demeure simul justus et peccator. La foi ne peut donc étre
comme pour le catholicisme condition de la justification ; elle ne fait
que l'attester et la refléter. Mais selon l'interprétation que donne le
P. Bouillard des textes pauliniens, « on ne peut se recommander de
saint Paul pour enseigner que la foi n’est pas la condition de la justi-
fication » * ; il n’y aurait pas chez ’apdtre d’opposition formelle entre
la Loi et la foi, comme le pensent Luther et Barth, mais une opposi-
tion historique, le fidele justifié par la foi, agissante par la charité,
serait en marche vers la perfection.

Cette doctrine de la réconciliation et de la justification dépend
d'une christologie qui, selon le P. Bouillard, ne serait pas a 1’abri de
tout monophysisme 2. Barth met 1’accent sur la substitution, tandis
que saint Paul parle du Christ comme celui qui veut nous faire com-
munier a sa destinée. Respecter son humanité, c’est accorder a
I’homme la possibilité de collaborer a son salut, comme I'a fort bien
compris la théologie postridentine, si souvent maltraitée par Barth.

Fideéle a Calvin et a ses affirmations centrales du dogme réformé,
Barth s’en éloigne dans son interprétation de la prédestination qu’il
ne distingue pas de I’élection divine 3 : Jésus-Christ, 'Elu qui élit la
communauté divine (Israél, I'Eglise) est vainqueur du mal, une pré-
destination au mal est donc inconcevable. Comme précédemment, le
P. Bouillard dénonce le danger qu’il y a a traiter la prédestination
sans tenir compte de la foi personnelle : au nom de son actualisme

1 Id. op. **, p. 79.

2 On trouve une accusation analogue, mais a propos de l'ecclésiologie
réformée, si dépendante de la christologie, in HENRI DE LuBac : Méditation sur
{’ Eglise, Paris, Aubier, 1953.

3 Id. op. **, p. 240.

12



I70 GABRIEL WIDMER

christocentrique, Barth affirme que la prédestination actuelle dépend
du décret éternel et prétemporel ; or, pour un catholique, le décret
divin se réalise seulement au moment ol la personne choisit de dire
«oui» a Dieu.

L’examen de la création confirme cette séparation radicale entre
le Créateur et la créature, sous-jacente dans les exposés précédents.
La révélation du Christ seule peut faire connaitre cette modalité de
la relation entre Dieu et I’homme : la Parole par laquelle Dieu crée le
monde, préfigure le Christ. Cet exemplarisme christique exclut tout
recours au principe de causalité pour rendre intelligible le rapport
entre Dieu et le monde : 'action divine semble s’absorber dans un
événement de 1'histoire, ou inversement elle semble absorber 1'his-
toire humaine dans celle du salut. Nouvel aspect du monophysisme
dénoncé plus haut : ce refus de toute analogie, de toute connaissance
rationnelle qui permettrait d’éviter toute tendance panthéistique,
toute confusion entre Dieu et le monde. Si aucun contact n’est pos-
sible entre la conscience créée et I'Etre en dehors du Christ, la vali-
dité de la connaissance rationnelle est mise en question et ne risque-
t-on pas de vider la révélation de tout contenu positif pour ’homme
sur le seuil de la foi ?

L’étude de I'anthropologie barthienne nous conduit & une méme
conclusion : la bonté naturelle inhérente a la nature humaine ne
peut étre détruite par le péché, parce que comme telle, elle est dis-
tincte du péché et demeure la création de Dieu. Cette nature authen-
tique de I'homme n’est connue qu’en Jésus-Christ : le vrai homme
est celui qui est capable d’écouter la Parole. On ne peut parler de
I’homme en termes d’essence, mais seulement dans des catégories
historiques ; c’est la créature a qui il peut arriver quelque chose, que
par exemple, Dieu intervienne dans sa vie. Pour le P. Bouillard,
Barth sous-estime la décision humaine, ¢ I'autonomie du sujet et la
consistance de la créature» 1, et déprécie les anthropologies philo-
sophiques qui, a ses yeux, ne concernent que les phénomeénes humains,
mais pas I’homme réel z. Cependant, définir ’homme comme celui
qui est avec autrui, dont le Dasein est inséparable de la temporalité,
n’est-ce pas recourir implicitement & certaines données philosophi-
ques ? De méme, user du terme de nature dans l'opposition entre
nature pervertie et nature régénérée qui remplace celle de Luther
entre le vieil homme et 1’homme nouveau, c’est encore employer un
terme chargé de diverses significations philosophiques. Ne faudrait-il
pas alors pour respecter le donné intégral de la révélation, conserver

1 Id. op. ** p. 240

2 On comprend les réserves du P. Bouillard : 'homme de Barth n’a presque
rien de commun avec ’homme blondélien doué de dynamisme spirituel et promu
a la vie bienheureuse. :



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD I71

le couple nature-péché et nature-grice, caractéristique de l’histoire
du salut, de I'événement et celui de nature et surnaturel, présupposés
ontologiques de cette histoire ? Voila le point de vue du P. Bouillard
trés sommairement résumé.

*
* *

Comment le croyant répond-il & I'ceuvre réconciliatrice et justifi-
catrice de Dieu ? Par la foi et par 1'obéissance. Coopére-t-il alors 4 son
salut ou bien la conception barthienne de la connaissance de Dieu
et de I'éthique théologique confirme-t-elle les observations critiques
du P. Bouillard ? Tel est le propos du troisiéme volume de sa thése.

L’objet de la foi qui en est aussi le sujet est si déterminant dans
la pensée de Barth qu’il laisse dans 'ombre le probléeme de 1’acte de
foi. L’homme ne peut croire sans I'intervention du Christ, fondement
et terme de la foi. L’auteur de la Kirchliche Dogmatik ne tombe pas
dans les difficultés de I'anti-intellectualisme, méme aprés sa critique
du psychologisme ; la foi est obéissance, mais aussi connaissance.
Dieu est connaissable dans la mesure o1 Il se connait lui-méme dans
la Trinité et ol Il se révele indirectement au croyant par le Verbe.
Dans cette connaissance, une altérité de type existentiel subsiste :
en Jésus-Christ, Dieu est devant I'homme et I’homme mis en présence
de Dieu. Aucune place n’est faite a une connaissance naturelle de
Dieu, A une précompréhension philosophique du statut de I’homme
devant Dieu comme le pense Bultmann, par exemple 1. La théologie
catholique, comme le remarque le P. Bouillard, insiste elle aussi sur
les limites de I'entendement humain, sur les dangers de I'immanen-
tisme agnostique de Kant et de I'idéalisme de Hegel ; mais refuser a
I’homme la possibilité de connaitre quelque chose de Dieu n’est-ce
pas se condamner au fidéisme et séparer radicalement le Dieu révélé
du Dieu de la raison ?

Une exégeése objective des textes du Concile du Vatican et de
IPEcriture relatifs a la nécessité de la théologie naturelle montre,
selon le P. Bouillard, que la pensée autonome se convertit en pensée
réceptive pour accueillir 'Etre divin et ensuite sa révélation. De
plus, il semble que Barth se méprend sur la signification des preuves
traditionnelles de l'existence de Dieu: la preuve de saint Anselme
n’a pas qu'une valeur théologique, mais aussi une portée philoso-
phique; 'argument de Descartes est proche de la pensée de Barth,
puisque, pour lui, l'idée de Dieu vient de Dieu lui-méme. Enfin,

t Le P. Bouillard a fort bien compris ce qui sépare Barth de Bultmann et
le choix que le théologien doit faire entre un point de départ qui s’en tient
exclusivement & la Parole et celui qui fait une part aux résultats de la philo-
sophie. Il situe cette séparation et ce choix dans la réponse que ’homme donne
a Dieu et non dans ’examen de I'ceuvre de Dieu.



I72 GABRIEL WIDMER

malgré son refus d’une connaissance naturelle de Dieu, Barth doit
user d’un langage pour exprimer ce qu’il connait de Dieu; or, ce
langage est humain, méme si la possibilité d’en user est offerte par
Jésus-Christ ; il est 'ceuvre de I’homme, le sujet qui parle et le sujet
qui connait sont un seul et méme sujet actif. Donc, méme la connais-
sance surnaturelle suppose une connaissance naturelle. On ne peut
rejeter toute analogie d’attribution intrinséque et ne garder que
I'analogie de la foi: quoi qu’en pense Barth, I'analogie thomiste est
une modalité du raisonnement qui permet au jugement de se dépas-
ser soi-méme et ne pas parler de Dieu comme d’une créature ; elle
reléve du discours et de la réflexion, tandis que ’analogie de la foi
appartient a la sphére de 1'événement. Elles s’articulent l'une sur
I'autre d'une maniére complémentaire :.

L’éthique théologique étudie le commandement de Dieu dans le
cadre de l'alliance, la sanctification de ’homme & partir du décret
qui le justifie. Si 'homme s’imagine connaitre le bien et le mal, il
est alors justement pécheur. C’est pourquoi la morale chrétienne n’est
pas une morale de la conscience autonome ou une morale de I'exemple ;
le commandement de Dieu ne se confond ni avec I'impératif catégo-
rique, ni avec I'Idée de Bien. Elle est une éthique fondée sur I'élection
et sur la grace qui donne & la conscience son authentique autonomie
pour lui permettre de discerner les conditions de la moralité de ses
actes. Tout en faisant les mémes réserves que pour le probléme de la
connaissance de Dieu, le P. Bouillard donne une esquisse des princi-
paux thémes de I'éthique politique de Barth.

Dans sa conclusion, 'auteur rassemble les diverses observations
critiques éparses dans son ouvrage. Retenons seulement les points
suivants : tout en s’en défendant, Barth construit un systéme, celui
de la christologie conséquente. L’ceuvre de Dieu, révélée et actualisée
en Jésus-Christ, est tout ; la réponse de ’homme n’en est qu'un pro-
longement. « Comme la foi et l'obéissance ne font qu’attester une
ceuvre a laquelle elles ne peuvent nullement contribuer, 1’histoire du
salut fait figure d’'un drame divin qui se serait joué au-dessus des
hommes. On a beau répéter qu’elle nous concerne et que nous y
sommes inclus, le discours qui la raconte semble souvent flotter
au-dessus de nous : réve christologique projeté sur un ciel platoni-
cien.» Une telle critique résume toutes celles que nous avons rap-
portées incidemment ; et voici celle qui touche de plus prés a l'inter-
prétation barthienne de saint Paul : Barth serait infidéle & cette dia-
lectique ascensionnelle qui caractérise la pensée paulinienne et qui
lui permet d’élaborer une théologie spécifique sur les bases de la

r On trouvera une critique analogue a celle du P. Bouillard in J. MCINTYRE :
L’analogie, R.Th.Ph. 1958, p. 81 ss.
2 H. BOUILLARD, op. cif. ***¥ p. 291.



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD 173

christologie, ce qui serait inconcevable dans le systéme de la christo-
logie conséquente : « Tout est & vous, vous étes a Christ et le Christ
est a Dieu.” * Enfin, en christologie proprement dite, le monoactua-
lisme unilatéral de Barth semble minimiser le rdéle du Christ histo-
rique et par conséquent l’aspect humain de l’histoire du salut, la
réponse des hommes a I'humanité du Christ, qui édifie I'Eglise.

x 7 x

Pour répondre d'une maniére détaillée aux observations critiques
du P. Bouillard, il faudrait examiner point par point son interpréta-
tion de la réconciliation, de la justification et de I’élection comme celle
qu’il donne de la notion barthienne de foi et d’éthique théologique ;
nous nous apercevrions que ses préférences, comme il le fait entrevoir
dans sa conclusion, vont plus & Barth prophéte qu’'a Barth systéma-
ticien, a celui qui rappelle a la théologie la nécessité d’étre christo-
centrique qu’a celui qui ne déduit pas, a tous les niveaux de la réflexion
théologique, les conséquences de la médiation du Verbe fait chair.
Mais peut-on construire un systéme théologique, dans le sens scolas-
tique et traditionnel du terme, sur 'affirmation de la priorité et de la
primauté de la Parole de Dieu ? Peut-on faire de cette Parole vivante
et libre un principe idéel, dont on pourrait déduire a I'aide du rai-
sonnement logique une série de propositions ordonnées les unes aux
autres ? Quant a la lumiére que le Christ médiateur apporte sur la
situation de I'homme dans le monde et dans I'Eglise, les deux der-
niers volumes de la Kirchliche Dogmatik qui poursuivent 'étude de
la réconciliation (Verséhnung) nous offrent une contribution de pre-
mier plan sur le rapport étroit qui unit le Médiateur a son Eglise 2.

Le P. Bouillard fait remarquer constamment que Barth n’accorde
pas a 'homme la possibilité de collaborer a son salut et que sur ce
point il est infidéle aux données scripturaires. Barth s’est penché fré-
quemment surtout dans les premiers volumes de son grand ouvrage
sur ce qu'il nomme la Selbstbestimmung, 1'auto-détermination de
I’homme, pour mettre en évidence que cette affirmation de I'homme
par lui-méme n’est pas sur le méme plan que la détermination de
I'homme par Dieu. Dieu détermine 'homme non pas dans un sens
causaliste ou dans le contexte d’une philosophie de la participation,
mais au sens ou en et par Jésus-Christ, Il éclaire la condition humaine,

1 1 Cor. 3: 22-23, cité par H. BOUILLARD, p. 292.

3 Cf. Karr BARTH : Die kivchliche Dogmatik, 1V. Band, zweiter Teil, Zol-
likon-Zurich, 1955, dont le sous-titre est: « Die Lehre von der Versdhnung,
Jesus-Christus, der Knecht als Herr», et IV. Band, dritter Teil, Zollikon-
Zurich, 1959 : « Die Lehre der Verséhnung, Jesus-Christus, der wahrhaftige
Zeuge » et tout particuliérement le paragraphe intitulé : « Die Herrlichkeit des
Mittlers ».



I74 GABRIEL WIDMER

Il en dévoile les structures. On comprend alors pourquoi Dieu doit
déterminer 1’homme, pour qu’a son tour, 'homme puisse se déter-
miner pour ou contre ’Evangile. Il sait qu’il existe et il se pose
comme un existant authentique, dans la mesure ol il se laisse éclairer
par Dieu. Sur ce point, Barth critique d'une part le sentiment de
dépendance passive cher & Schleiermacher et d’autre part les efforts
de la théologie catholique qui visent a définir la part de Dieu et la
part de 'homme dans l'ccuvre du salut. Nous nous demandons si
Barth ne retournerait pas la critique du P. Bouillard contre son
auteur, en qualifiant les solutions qu'il préconise de semi-pélagia-
nisme. La position catholique ne tombe-t-elle pas sous la critique
barthienne, ne suppose-t-elle pas que le théologien considére la pos-
sibilité d'une coopération de 'homme a son salut comme un specta-
teur ? N'oublie-t-elle pas que ma décision personnelle, mon « oui » ou
mon « non » en face du salut, n’affecte en rien le Jugement de Dieu
et son ceuvre ?

Cette deuxiéme observation nous aide a comprendre le refus de
toute connaissance et de toute théologie naturelles que le P. Bouillard
ne peut accepter de la part de Barth. En effet, on peut parler dans la
perspective catholique d’une problématique des rapports entre
nature et surnaturel; le théologien doué du don d’intelligence et
de celui de sagesse pose devant lui les données constitutives de ces
rapports et les structures propres de la nature qui peuvent lui étre
fournies par la philosophie, et celles du surnaturel qui lui sont pré-
sentées par la révélation ; il s’agit pour lui de donner une solution a
ces données qui sont peut-étre opposées, voire contradictoires. La
recherche théologique s’appuie sur le donné révélé, mais aussi sur des
conclusions philosophiques. Pour Barth, comme pour les réforma-
teurs, la théologie repose sur elle-méme et sur elle seule. La Parole
de Dieu qui lui sert de fondement et de norme ne peut étre problé-
matisée, puisque c’est elle qui problématise toutes les disciplines
humaines ; elle ne peut devenir I'objet d'un probléme, parce que ses
« données » ne sont pas sur le méme plan que tout ce qui est donné
par ailleurs et qui peut étre objectivé ; c’est elle qui nous dévoile a
nous-mémes ce que nous sommes et ce que nous devons étre, et nous
ne pouvons pas en étre les malitres.

I1 y a donc, semble-t-il, une profonde différence entre la concep-
tion catholique et la conception réformée de la théologie. De son
point de vue, le P. Bouillard a raison d’adresser une aussi vive cri-
tique & K. Barth que celle citée plus haut. Mais pour un réformé,
I'histoire du salut n’est pas un drame, un spectacle qui se serait joué
au-dessus des hommes ; la Parole de Dieu n’est pas le discours qui le
raconte et qui semble flotter au-dessus de nous. Cette histoire du salut
ne double pas I'histoire réelle et effective ; c’est plutdt ce que nous



KARL BARTH VU PAR LE P. BOUILLARD 175

concevons comme histoire qui est un reflet de I'histoire du salut. La
Parole n’est pas un discours qui donne un décalque de la réalité plus
ou moins fidéle en langage discursif ; elle est puissance de Dieu, effi-
cace et créatrice. Or, il y a quelque chose dans le discours théologique
que la Parole doit constamment réduire au silence, c’est la tendance
a faire une place a la spéculation, & ces inventions humaines contre
lesquelles Calvin n’a cessé de s’élever. Il est donc injuste, selon nous,
de qualifier I'ceuvre de Barth de «réve christologique projeté sur un
ciel platonicien », méme apreés ’avoir lavée de toute accusation d’hége-
lianisme comme l'a fort bien fait le P. Bouillard z.

Dans ces conditions, faut-il définir le soi-disant systéme de Barth
comme un actualisme théologique, comme le fait notre auteur a la
suite de M. J.-L. Leuba ? Le terme d’actualisme ne nous semble pas
heureux, parce qu’il est déja équivoque en philosophie ol il a été
employé pour la premiére fois pour désigner des systémes aussi diffé-
rents que celui de Gentile et celui de L. Lavelle. Il préte a d’autant
plus de confusions, lorsqu’on en use en théologie pour désigner la
modalité exclusive de l'intervention de Dieu dans le monde par le
Révélateur ; I'action de Dieu en Jésus-Christ est toujours une action
personnelle, libre et aimante ; elle ne se manifeste en rien comme une
puissance aveugle et fatale, comme un acte pur qui se désintéresse
du monde des hommes. Il en va de méme de I’action du Fils qui nous
fait connaitre celle du Peére ; elle est 'action du Seigneur, du Serviteur,
de 'Homme-Dieu. Et cette action est inséparable de ceux en faveur
desquels elle s’exerce: Israél, I’Eglise. L'Elu est uni librement a
ceux qui sont l'objet de son élection.

Quant au reproche de monophysisme latent, adressé par le
P. Bouillard a la christologie de Barth, 1l est le corollaire de la critique
précédente. Un examen de cette question demanderait une étude de
I'hérésie monophysite ; qu’il nous suffise de dire que cette hérésie
a pris les visages les plus divers et qu’elle est tributaire de problémes
d’exégeése (Ecole d’Antioche) et d’influences philosophiques (néo-
platonisme). La christologie de Barth semble étrangére au contexte
historique, exégétique et doctrinal dans lequel le monophysisme
s’est développé.

Ces quelques réserves sommairement ébauchées n’enlévent rien
a la valeur significative de 'ouvrage du P. Bouillard pour le dialogue
qui se noue entre théologiens catholiques et théologiens réformeés.
Un théologien catholique trés averti des courants actuels de la
philosophie et de la doctrine commune de son Eglise prend position
devant la plus développée des dogmatiques réformées d’aujourd’hui,
aprés avoir fourni un effort de compréhension digne des plus sincéres

1 H. BOUILLARD, op. cit., ***, p. 296 ss.



176 GABRIEL WIDMER

éloges. Ses observations critiques sont d’autant plus intéressantes
qu’elles circonscrivent le domaine ou s’affrontent pensée catholique
et pensée réformée : définition de 1'objet et de la méthode de la théo-
logie, place et role de la réflexion philosophique dans 1'élaboration
d’'une dogmatique, nature de I'ceuvre et de la personne du Christ,
role et comportement de I'homme en présence du décret divin. Faut-il
voir dans cette confrontation de deux théologies une illustration con-
temporaine de cette oscillation permanente au sein du christianisme
entre l'assimilation des éléments valables des philosophies et des
cultures et leur rejet au nom d’une fidélité toujours plus exigeante a
la Parole divine ? Peut-étre ; ce qui est certain, c’est que le remar-
quable ouvrage du P. Bouillard auquel va notre reconnaissance
admirative, témoigne de la vitalité de la théologie catholique comme
de la théologie réformée.
GABRIEL WIDMER.



	Karl Barth vu par le P. Bouillard

