
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 2

Artikel: L'unité de l'Église chez Calvin

Autor: Weber, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'UNITÉ DE L'ÉGLISE CHEZ CALVIN

La structure confessionnelle, telle qu'elle s'est maintenue jusqu'à
nos jours, à laquelle se réfère, tout en la critiquant, le mouvement
œcuménique, ne s'est formée, si l'on veut être précis, qu'au milieu
du 16e siècle. Les dates décisives sont, compte non tenu de la paix
de religion d'Augsbourg, que la Curie n'a d'ailleurs jamais reconnue,
avant tout le Concile de Trente, où les protestants de toutes les

espèces furent frappés d'anatheme, le formulaire de Concorde de

1577, qui consolida le luthéranisme le plus strict en face d'autres
courants issus de Luther, et enfin les Articles de Dordrecht de 1618-

1619, par lesquels une consolidation semblable s'opéra dans le camp
protestant. Il est hors de question que depuis Trente, pour parler
comme Isaak August Dorner », une « seconde Formation » de confessions

évangéliques s'effectua peu à peu.
C'est exactement à l'époque du Concile de Trente (1546-1563)

que se situe le centre de gravité de l'action de Calvin. Le réformateur
genevois en suivit avec attention le déroulement et il ouvrit, en
1547, la discussion des décisions du Concile par un écrit aussi pénétrant

que prudent 2. Bien avant déjà, il faisait partie, et devenait
bientôt le chef d'un groupe influent de théologiens protestants, qui
épuisèrent, d'une part, les dernières possibilités d'une entente avec
la théologie romaine, tandis qu'ils s'efforçaient surtout, de l'autre,
d'unifier les Eglises évangéliques ; dans la terminologie de l'époque,
qui remonte semble-t-il à Bucer 3, ils voulaient réaliser un « syncrétisme

» chez les protestants.
Dans ces circonstances, la question de l'unité de l'Eglise devait

s'inscrire au centre de sa pensée et de son action. Elle ne se posait

1 Geschichte der prot. Theol., 1867, p. 330.
* Acta Synodi Tridentinae cum Antidoto, 1547, CR 7, 371 ss.
3 Chez Enders : Dr M. Luthers Briefwechsel 2, p. 301 ; pour Calvin, Holl

indique CR 5, 321 et CR 48, 89. — K. Holl : Gesammelte Aufsätze zur
Kirchengeschichte, vol. 3, 1928, p. 274, rem. 1.



154 OTTO WEBER

pas à lui théoriquement, mais pratiquement, de la manière la plus
pressante. Et, en fait, comme on peut déjà le voir, elle se présente
sous deux aspects : il s'agissait, d'une part, de savoir si, dans quelle
mesure et enfin pourquoi l'Eglise romaine était « falsa ecclesia »,

c'est-à-dire si, dans quelle mesure et pourquoi l'Eglise de l'Evangile,
en tant que « vera ecclesia » était non pas une rupture d'avec l'Eglise
unique, mais plutôt son rétablissement ; d'autre part, il s'agissait de
savoir comment l'unité de la « vera ecclesia » était possible sans

que l'amour ni la vérité en souffrent. Calvin a consacré une bonne
partie de sa vie à cette question, et aux devoirs qu'elle entraîna

pour lui, si bien qu'il devint, après la mort de Luther, le premier
avocat, ou, pour s'exprimer comme Karl Holl », le chef le plus
autorisé (« anerkanntester Führer ») de l'ensemble du protestantisme.

L'image de lui que l'on découvre dans ces circonstances s'accorde
mal avec l'idée que l'on se fait généralement d'un Calvin fanatique
et sans égards, telle qu'elle fut répandue par les auteurs catholiques
romains. D'un autre côté, Calvin se distingue des deux autres chefs
du mouvement d'unification du protestantisme, Mélanchthon et
Bucer, par la plus grande clarté de sa pensée, par l'étonnante sûreté
de ses capacités d'organisateur et par le fait qu'au lieu d'être un
théologien du compromis il est — pour parler comme Joseph
Bohatec — un « théologien de la diagonale » ». Il n'a pas cherché,
si l'on peut se permettre une image, à supprimer les tensions
existantes par un court-circuit, mais à les transformer en force.

Il est révélateur que l'unité de l'Eglise apparaisse déjà dans le
titre du premier chapitre du quatrième livre de YInstitutio : « De
vera Ecclesia, cum qua nobis colenda est Unitas, quia piorum omnium
mater est. » Il n'est donc pas étonnant, après le titre du livre IV,
que l'Eglise fasse partie des « externa media vel adminicula, quibus
Deus in Christi societatem nos invitât, et in ea retinet ». A ceci
correspond le fait que le premier chapitre parle, dans dix-neuf de

ses vingt-neuf articles, de 1'« unitas » que le Christ doit garder avec
l'Eglise. Ces passages remontent pour la plupart à la deuxième
édition de YInstitutio, parue en 1539, c'est-à-dire à l'époque stras-
bourgeoise de la vie du réformateur, et ils stigmatisent — Strasbourg
en donnait particulièrement l'occasion — ces groupes d'exaltés qui
voulaient une Eglise des Parfaits ou une Eglise parfaite. Calvin se

place ici aux côtés de son ami Martin Bucer, qui, la même année,
tentait d'obtenir en Hesse, par les « ordonnances de Ziegenhain »,

ce qu'il avait dans une certaine mesure réussi à Strasbourg :

l'intégration des exaltés (« Schwärmer ») dans l'Eglise restaurée.

1 Ouvr. cité., p. 273.



L UNITE DE L EGLISE CHEZ CALVIN I55

Qui exige si énergiquement l'unité avec l'Eglise ne peut le faire
que s'il est persuadé d'une unité de l'Eglise qui n'est pas fondée
seulement empiriquement. Calvin fut sans doute le penseur dont les
idées sur la communauté ont été les plus fécondes. Il est tout aussi
indéniable que chez lui cette idée de communauté se fonde sur une
conception de l'Eglise que l'on pourrait fort bien nommer «institutionnelle

», si des malentendus nombreux n'étaient pas attachés à

ce mot. Joseph Bohatec » a récemment utilisé le terme d'« organisme »

pour définir l'ecclésiologie de Calvin et pour rendre visibles ses deux
éléments, l'un plus institutionnel et l'autre plus associatif. En fait,
les deux vont ensemble, mais de telle façon que la fondation de

l'Eglise précède nécessairement. Cela s'explique déjà par le fait
que Calvin fit sienne la vieille formule de Cyprien, que personne
ne peut avoir Dieu pour père sans avoir l'Eglise pour mère 2.

Calvin ne reconnaît pas une Eglise qui serait fondée sur les

positions individuelles, quelles qu'elles soient, de ses membres.
L'ensemble de sa théologie, et particulièrement la doctrine de la
prédestination, qui détermine essentiellement, chez lui comme chez

Augustin, l'ecclésiologie, le lui interdisent. L'unité de l'Eglise n'est
ainsi pas un but vers lequel il faut s'efforcer, mais elle est donnée.

L'Eglise est « catholique », « quia non duas aut très (ecclesias) invenire
liceat, quin discerpatur Christus ; quod fieri non potest » 3. La
« lex » nous est donnée « ut non magis dissidere possint filii Dei
quam regnum coelorum dividi » 4. « Si nous sommes divisez les uns
des autres, nous sommes aliénez de Dieu » s

Cette Eglise fondée dans son unité n'est pas « objective » pour
Calvin, dans ce sens qu'elle ne plane pas, invisible, au-dessus de

l'Eglise visible, dont elle serait l'idéal ou le contenu transcendant.
On sait que Calvin, comme tous les réformateurs, parle de l'Eglise
de deux façons. (Le singulier du mot Eglise est significatif.)6 Le
texte entend parfois sous le terme d'Eglise celle qui existe dans la
grâce de Dieu et qui n'admet en son sein que les « vera Christi
membra », et qui réunit ainsi les croyants de tous les temps. D'autres
fois, ce terme désigne l'Eglise, « quae respectu hominum Ecclesia
dicitur », dont bien des hypocrites font partie 7. Cette distinction,
qui remonte à Augustin, est importante pour lui dans sa discussion
avec la théologie romaine, comme nous le verrons. Mais, pour lui,
cette distinction n'est jamais une séparation. Cela provient du fait
que l'Eglise veut être crue en tant qu'institution (Calvin s'élève,
avec Augustin et d'autres, contre la formule : « Credo in eccle-

1 Calvins Lehre von Staat und Kirche, 1937.
2 Inst., IV, 1 (titre), 1 et 4. — 3 Inst., IV, 1, 2. — 4 CR 51, 191.
5 CR 51, 520. — 6 Inst., IV, 1, 7. — 7 Ibid.



156 OTTO WEBER

siam ») ». Mais si nous croyons l'Eglise, par là même — et ceci est

typiquement calviniste — la règle nous est imposée : « ut certe
persuasi simus nos esse eius membra » 2. Ce qui signifie que comme
l'Eglise n'a pas de réalité percevable hors de la foi, il ne peut pas
y avoir de voie par laquelle le croyant, qui croit justement la vraie
Eglise une, puisse se soustraire à sa communauté. « Ecclesiam credere »

signifie donc : vivre dans la « participatio ecclesiae » 3. H en découle
tout naturellement pour Calvin (qui emploie « ergo ») : comme nous
devons croire l'Eglise invisible, que Dieu seul a sous les yeux, « ita
hanc, quae respectu hominum ecclesia dicitur, observare eiusque
communionem colere jubemur » 4. Une Eglise que l'on croirait sans
accepter la communauté avec l'Eglise terrestre, serait une Eglise
qui ne serait pas crue C'est ainsi que la certitude de cette unité
imposée à l'Eglise conduit inévitablement à l'acceptation active de
l'unité de l'Eglise existante. Et cela permet de comprendre pourquoi
la doctrine de la prédestination ne conduit pas, chez Calvin, à une
mise en question de l'Eglise visible, mais, qu'au contraire, il applique
la phrase « extra ecclesiam nulla salus » à cette Eglise s. Et le « credo
ecclesiam » se rapporte — bien que dans le sens indiqué « aliquatenus »

— aussi à 1'« externa ecclesia » (ce qui est tout à l'opposé de la
pensée de Zwingli) 6.

Nous avons essayé, dans ce qui précède, de définir à grands
traits le cadre dans lequel la pensée de Calvin et son combat pour
l'unité de l'Eglise vont s'inscrire. Par sa Parole, Dieu a fait l'Eglise
une, elle est une en tant que Corps du Christ 7, comme édifice de

Dieu8, « habitatio » de Dieu«, «templum»10, «plantatio» »», comme
son « uxor » I2, comme « Christi coniux » «. Et cette unité donnée, en
tant qu'unité crue, entraîne l'adhésion à l'unité de l'Eglise visible.

Et pourtant : il y a, là tout près, l'effroyable réalité de la « falsa
ecclesia » Calvin, pas plus que les autres réformateurs, ne peut
l'ignorer. Il y a plus : il assiste au fait que la « falsa ecclesia » frappe
formellement d'anatheme la « vera ecclesia ». Il fut de ceux qui
recherchèrent un terrain d'entente jusqu'au dernier moment. Il prit
part aux colloques d'Hagnau en 1540, de Worms en 1541 — comme
envoyé du duc de Lunebourg — et surtout à celui de Regensbourg
— en tant qu'envoyé de la ville de Strasbourg — après avoir assisté,
avec Mélanchthon, aux travaux préparatoires des théologiens protes-

1 lnst., IV, 1, 2. — 2 lnst., IV, 1, 3. — 3 lnst., IV, 1, 3.
4 lnst., IV, 1, 7. — S lnst., IV, 1, 4, vers la fin.
6 lnst., IV, 1, 3 ; plus nettement IV, 1, 2 ; Zwingli : cf. CR Zw., opp. 3,

756 : « Ecclesia quae eos quoque complectitur, qui se Christi nomine falso
venditant, non est sponsa Christi, neque de ista fit mentio in symbolo. »

7 Passim. — 8 P. ex. CR 34, 178. — 9 P. ex. CR 36, 245.
¦° P. ex. CR 48, 215. — ir P. ex. CR 32, 31.
" P. ex. CR 32, 127. — !3 P. ex. CR 27, 660 ; 37, 385.



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE CHEZ CALVIN I57

tants réunis à Francfort, en 1539 (son indéfectible amitié pour le

grand Wittenbergeois date de là). La chose lui parut assez importante

pour qu'il publie », à fin 1541, les «Actes de la journée Impériale,

tenue en la cité de Regespourg »2. Il ira même, pour l'amour de
la paix, jusqu'à ne pas s'opposer au très dangereux compromis
concernant la justification, quoiqu'il ait eu de sérieux doutes, et
il défend l'article qui s'y rapporte dans une lettre à Farel du 11 mai
1541 3. En général, ses lettres de ces mois agités montrent avec
quel sérieux il rechercha une entente, quelque improbable qu'ait
pu lui paraître la possibilité de sa réalisation. Et sur ce point, il
eut tout aussi raison que Luther, qui exprima ses doutes par des

proclamations plus ou moins violentes. Regensbourg échoua, et le
courant mena à Trente. Il faut toutefois remarquer que Calvin fit
partie de ceux qui tentèrent d'éviter la rupture.

Pour Calvin comme pour les autres réformateurs, il est indubitable
que la lutte contre l'ancien système ne représentait pas la destruction
de l'unité existante de l'Eglise, mais la restauration de sa vraie
nature et, partant, de la vraie unité de l'Eglise. Justement parce
qu'il l'envisageait ainsi, Calvin n'était pas obligé de recourir à une
sorte de négation de principe comme l'eût exigé une attitude partisane.

Karl Holl a souligné la prudence avec laquelle Calvin sait
nuancer son jugement 4, et les chapitres de droit ecclésiastique de
YInstitutio s, pleins de réminiscences historiques, ou 1'« Antidote »

contre les décisions des sept premières sessions de Trente, ou encore
son écrit contre le pape Paul III, en 15416, le prouvent dans les
faits. Sans doute cela ne l'a-t-il pas empêché de tomber dans le
ton satirique de son époque — et son Traité des reliques i est une
petite œuvre à la fois attristante et pleine de verve qui, dans sa
traduction allemande 8, parue en 1557 à Wittenberg soutient
parfaitement la comparaison avec la Neue Zeitung vom Rhein de

Luther Calvin a très bien pu emprunter, dans une large mesure,
la position de base de sa polémique antiromaine chez les réformateurs
allemands. Les « notae » ou « symbola » de la vraie Eglise sont, pour
lui comme pour la Confession d'Augsbourg, la Parole de Dieu prêchée
(il ajoute : et écoutée) et les sacrements administrés conformément
à leur institution par le Christ °. Quand ces « notae » manquent,
et que « summa necessariae doctrinae inversa est » et « sacramentorum
usus corruit », 1'« interitus » de l'Eglise s'ensuit certainementI0. Ou,
autrement dit : si l'enseignement des apôtres et des prophètes, selon

1 CR 5, 515 ss. — 2 Texte CR 5, 524-527 Mel. CR 4, 198 ss.
3 CR n, 215. — 4 Ouvr. cité, p. 275, remarque 1.
5 lnst., IV, 4 ss. — 6 CR 5, 465 ss. — 7 CR 6, 409 ss.
8 P. Henry : Leben Joh. Calvins, 3 vol., 1844, compi, p. 205.
9 Inst., IV, 1, 9 et passim. — I0 Inst., IV, 2, 1.



158 OTTO WEBER

lequel les croyants doivent fonder leur salut en Christ seul, est bien
le fondement de l'Eglise, l'édifice ne peut avoir aucune assise, quand
on supprime ce fondement ». L'Eglise vit de la Parole seule, et c'est
pourquoi l'on peut dire : « nullam esse ecclesiam, quae non subiicitur
verbo et regitur »2. Cette argumentation revient sans cesse sous
la plume de Calvin, et il accorde visiblement plus d'importance à

cette objection fondamentale qu'à la foule des abus, qu'il dit n'avoir
aucune joie à dénoncer 3.

Dès le début, on fera à Calvin le reproche de diviser l'Eglise, et
la façon dont il le repousse est caractéristique. Les documents les

plus importants et les plus significatifs à cet égard sont ses lettres
de défense à François Ier, qu'il inséra au début de YInstitutio et,
surtout, sa très célèbre réponse de 1539 au cardinal Jaques Sadolet 4.

Comment se peut-il, fait-il dire dans ce dernier écrit par son chrétien
réformé à Dieu, qu'il y ait « discessio ab ecclesia » quand quelqu'un,
alors que les soldats quittent les rangs dans une sauvage confusion,
« signo ducis sublato, eos in stationes suas revocat » s Y a-t-il
« discessio » quand quelqu'un combat les « primores » de l'Eglise,
alors que le Christ même a parlé des loups dévorants et des faux
prophètes qui s'attaqueraient à son Eglise 6 Non : « eram... mihi
optime conscius, quanto uniendae ecclesia tuae studio flagrarem,
modo concordiae eius vinculum esset tua Veritas » 7 Oui, lui, le
chrétien réformé, se serait « fait couper la tête, afin que la paix soit
rétablie au sein de l'Eglise », s'il avait vraiment pu penser qu'il
avait fait du bruit pour rien8. Dans 1'« epistola dedicatoria » à

François Ier, Calvin s'en prend à l'objection selon laquelle ou bien
l'Eglise avait dû être « intermortua » à un certain moment, ou bien
les protestants combattaient l'Eglise. Calvin : Non « Vixit... Christi
ecclesia et vivet, quamdiu Christus regnabit ad dexteram patris... »9
Mais les contradicteurs pensent « ecclesiae formam semper apparere
et spectabilem esse », alors qu'elle peut exister aussi « nulla apparente
forma », n'ayant aucun besoin de l'éclat extérieur, mais seulement
des deux « notae », dont nous avons déjà parlé. On voit nettement
comment la doctrine de l'Eglise invisible est liée à celle des « notae » :

Calvin compte avec le cas limite — dont il est convaincu qu'il s'est
réellement présenté — où l'Eglise, comme jadis au temps d'Elie,
disparaît du monde visible. Mais où il reste vrai que le Seigneur
« suos et dispersos et delitescentes in mediis erroribus et tenebris
servavit » IO

1 lnst., IV, 2, 1. — 2 CR 43, 343, cf. 200.
3 CR 4, 470 ; Holl, p. 275. — 4 CR 5, 385 ss. ; OS I, 457 ss.
5 CR 5, 409 ; OS I, 482. — 6 CR 5, 410 ; OS i, 483.
7 Ibid. — 8 Ibid. — 9 CR 1, 20 s. ; OS 1,31s. — I0 Ouvr. cité.



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE CHEZ CALVIN I59

En pratique, c'est sur cette base que Calvin va agir. Il n'a jamais
nié que Dieu a laissé subsister certains « vestigia Ecclesiae » ou
certains « reliquiae » dans l'Eglise du pape. (Il pense naturellement
en premier lieu au baptême.) z II ne discute pas qu'elle ne soit
« ecclesia » ; et que, même sous la tyrannie de l'Antéchrist « Ecclesiae
maneant » — mais la « vera et légitima Ecclesiae Constitutio » est

complètement dénaturée 2. Le fait que Calvin admette l'existence
de communautés isolées au sein de l'Eglise du pape est très important
pour sa conception de l'Eglise. Enfin, il reconnaît naturellement qu'il
y a des chrétiens isolés dans l'Eglise romaine. Mais d'un autre côté,
il estime que l'opposition au papisme est le devoir pressant de tous
ceux qui ont entendu le vrai Evangile. Le dur combat qu'il mena
contre les nombreux « Nicodémites » français, qui, dans un certain
spiritualisme, estimaient suffisant de faire intérieurement partie de

la nouvelle Eglise, en témoigne. Où les « notae » manquent, il n'y
a assurément pas d'Eglise et le chrétien ne doit pas être. Car seul
au signe « fidelium coetus a Turcarum conventibus discernatur » 3.

Il est évident que le même point de vue restait valable pour les
hérésies qui se développaient aux confins de l'Eglise réformée ; et
Calvin eut passablement à lutter dans cette direction aussi.

A mesure qu'il doit renoncer à l'unité avec une Eglise qui,
puisqu'elle n'est pas Eglise dans sa « constitutio », ne peut pas être
la vraie Eglise, Calvin s'attache de plus en plus à l'unité du
protestantisme. L'unité de l'Eglise est l'unité de la « vera ecclesia », et
Calvin n'a jamais douté le moins du monde que l'Eglise de l'Evangile,
avec ses divers mouvements et sa théologie divisée, ne soit, dans
son ensemble, la « vera ecclesia ».

Nous nous proposons ici d'étudier particulièrement la base

théologique sur laquelle repose son action pratique. On peut y
distinguer, à notre avis, deux points :

Premièrement : Au sein de la « vera ecclesia », Calvin distingue
1'« ecclesia universalis » et les « singulae ecclesiae » 4. Toutes deux
sont visibles. Et toutes deux sont des Eglises au plein sens du terme.
Malgré la dispersion dans l'espace, l'Eglise universelle «in unam...
divinae doctrinae veritatem consentit, et eiusdem religionis vinculo
colligata est ». Par contre, les « singulae ecclesiae » sont divisées
« oppidatim et vicatim pro necessitatis humanae ratione ». La paix
de 1'« ecclesia universalis » est assurée, pour Calvin, si l'on se base,
dans chaque Eglise locale et dans les rapports entre ces communautés

1 lnst., IV, 2, ii.
2 lnst., IV, 2, 12 ; cf. aussi CR 5, 403, à Sadolet ; au sujet de la distinction

entre « ecclesia » et « ecclesiae », voir plus bas.
3 lnst., IV, 2, 10. — 4 lnst., IV, 1, 9.



l60 OTTO WEBER

entre elles, sur les « notae » : si « ministerium habet verbi, et honorât »,

si « sacramentorum administrationem ; Ecclesia procul dubio haberi
et censeri meretur, quia sine fructu illa non esse certum est » ». Calvin
écrivit ces phrases à Strasbourg, à peu près un an avant de signer,
avec les autres interlocuteurs de Worms, la confession d'Augsbourg
modifiée ; il est à peine douteux que les propos de Calvin se rapportent
ici à l'article VII de la Confession, qui n'était pas encore modifiée
en 1539. Mais comme il met l'accent sur les Eglises isolées — il n'est
pas nécessaire de le montrer ici dans le détail — il s'ensuit qu'au
sein d'une Eglise délimitée il exige une unité rigoureuse de la doctrine
et des sacrements, tandis qu'il se montre d'une surprenante largeur
de vues en ce qui concerne l'unité de 1'« ecclesia universalis ». Le
document montrant le mieux cette attitude est la lettre par laquelle
il bannit Sébastien Castellion, en l'an 1545 2. Calvin énumère les

divergences entre Castellion et les Genevois, se réfère au symbole
en tant que « brevis ac simplex Christianismi summa » et au principe
que l'on ne condamnait (improbare pas à Genève « ecclesiae quae
secus interpretarentur », mais qu'il craignait que des interprétations
différentes (il s'agissait de la descente aux enfers) n'entraînent de

grands maux 3. Nous pouvons déduire de cette lettre (qui fait par
ailleurs entièrement justice à Castellion) que Calvin est sans doute
un défenseur intransigeant de l'unité de doctrine dans une Eglise
locale, mais qu'il défend la liberté de 1'« interpretatio » dans les

rapports des Eglises entre elles. Un autre exemple permet de faire
la même constatation. On sait qu'en 1551 un débat sur la doctrine
de la prédestination s'ouvrit entre Calvin et Jérôme Bolsec, ce qui
provoqua le bannissement de ce dernier et, après de nombreuses
années, son retour au catholicisme. Calvin se conduisit comme le

principe de l'unité de doctrine des Eglises particulières l'exigeait.
D'un autre côté, Calvin suscita, en 1546, une édition française des

Loci communes de Mélanchthon, d'après la rédaction de 1545, et la
pourvut d'une préface qui, sans tenter de cacher les points sur
lesquels sa doctrine différait de celle de son ami wittenbergeois,
défend ces divergences et recommande chaleureusement l'œuvre 4 —¦

quoiqu'elle soit la seule qui eût pu disputer son rang à YInstitutio.
Au plus fort de son combat avec Bolsec, Calvin essaya, sans dissimuler
les divergences, d'assurer Mélanchthon de son accord sur tous les

points essentiels s (ce qui semblait reposer en bien des points sur
une illusion de Calvin).

1 Ouvr. cité.
2 CR 11, 674 ss. ; la date n'est pas très certaine.
3 Ouvr. cité, 675.
4 P. Henry : Leben Calvins, vol. I, 1835, p. 376.
5 CR 14, 414 ss.



l'unité de l'église CHEZ CALVIN 161

Deuxièmement : La conception calviniste (unité de doctrine dans

l'Eglise concrète, diversité dans les rapports mutuels des Eglises)
suppose que la communauté de la doctrine n'est pas l'égalité de
toutes les affirmations, mais l'acceptation collective des « capita »,

qui sont « ita necessaria cognitu, ut fixa esse et indubita omnibus
oporteat ».

Par contre, il y en a d'autres « quae inter ecclesias controversa,
fidei tarnen unitatem non dirimant » ». C'est pourquoi il traite Servet
comme un homme qui a renversé « omnia religionis nostrae principia

» 2, et, de même, il estime que l'antitrinitaire Matteo Gribaldi
renverse « praecipium fidei nostrae caput » 3. Les antitrinitaires
détruisirent 1'« unitas fidei » et 1'« ecclesiae concordia » 4. Au contraire,
il déclare, dans la préface à son deuxième écrit contre Joachim
Westphal (Aux pasteurs de Saxe et de la Basse-Allemagne) que l'on
était de part et d'autre absolument d'accord sur les « praecipuis
capitibus », qu'il énumère s. De même, à l'époque des pires
oppositions, à l'époque de son bannissement, il pouvait dire de l'Eglise
de Genève, qu'il restait là-bas toutes sortes d'« impura dogmata » et
de « reliquae ignorantiae », mais que l'unique question était de savoir
si la « doctrina qua ecclesia Christi fundatur » y avait sa place 6.

Comme il ne conteste pas ce dernier point, il se déclare contre le
séparatisme de ses partisans, des Guillermins, en se réclamant des
mêmes « praecipua Christianae religionis capita, quae ad salutem
sunt necessaria » 7. On ne peut guère douter qu'il s'agisse ici de
l'origine (ou au moins d'une des origines) de ce qu'on appellera plus
tard les articles fondamentaux. Le concept même apparut presque
dans les termes : « Doctrina qua ecclesia Christi fundatur. » Ce n'est
pas un hasard s'il réapparaît chez un calviniste, le Français François
du Jon, Franciscus Junius, dans son Eirenicum de l'an 1593 (le
premier écrit de ce genre) 8. Plus tard, le concept est d'une importance
capitale dans YIrenicum du disciple d'Ursinus David Pareus (1614) °

avant d'être introduit dans le vocabulaire luthérien par l'écrit sur
le « fundamentalis dissensus » entre luthériens et réformés de Nicolas
Hunnius qui parut en 1626 et qui n'est pas particulièrement irénique.
(Nicolas Hunnius n'est donc pas l'inventeur de ce terme, comme on
l'a souvent admis.) IO

1 lnst., IV, 1, 12. — 2 CR 14, 615. — 3 CR 16, 465.
4 CR 17, 237, cf. CR 20, 142. — 5 CR 9, 50.
6 CR 10 b, 275. — 7 CR 10 b, 352 ss.
8 Ed. A. Kuyper, 1882, p. 440 ; éd. de Genève, 1613, vol. I, p. 715.
9 Cf. K. Bauer : Aus der grossen Zeit der theol. Fakultät zu Heidelberg, 1938,

p. 34 f. Entstehungsjahr 1606.
10 AiàoKeyic, « theologica de fundamentali dissensu doctrinae Evangelicae

Lutheranae et Calvinianae seu Reformatae », Wittenberg, 1626.



IÓ2 OTTO WEBER

Quoique ces « articles fondamentaux », comme on les appela plus
tard, aient joué un rôle évident dans l'action de Calvin en faveur de

l'union, le réformateur n'a jamais expliqué précisément quels « capita
doctrinae » en faisaient partie. Le texte le plus explicite est encore
l'énumération que l'on trouve dans la préface de ce deuxième écrit
(cité plus haut) contre Westphal : « De unico Deo veroque et legitimo
eius cultu, de generis humani corruptione, de salute gratuita, de
obtinendae iustitiae modo, de officio et virtute Christi, de poenitentia
eiusque exercitiis, de fide quae in evangelii promissiones recumbens
salutis certitudinem nobis offert, de invocatione Dei... » » Dans
YInstitutio, cette enumeration, qui, comme ici, ne donne que des

exemples, est bien plus réduite : « Unum esse Deum, Christum Deum
esse, ac Dei filium, in Dei misericordia salutem nobis consistere, ei

similia. » 2 II est évident que ces dogmes fondamentaux devaient
comprendre l'ensemble commun des doctrines réformées. Une autre
circonstance, sur laquelle Otto Ritschl 3 fut le premier à attirer
l'attention, est tout aussi importante, parce qu'elle rend
compréhensibles plusieurs traits particuliers de l'Eglise réformée : il fut
déjà question plus haut, dans le passage concernant Bolsec, de la
définition de YApostolicum comme « brevis ac simplex Christianismi
summa ». Ritschl montre que Calvin donne souvent — par exemple
dans YInstitutio de 1536 déjà, et surtout dans celle de 1539 4 —
une telle importance à ce terme d'Apostolicum. Sur ce point, la
pensée de Calvin se développe de nouveau parallèlement à celle de
Mélanchthon et Ritschl peut démontrer comment l'orthodoxie
réformée poursuit cette voie dans la polémique et dans l'irénique s.

Sans doute Calvin, quand il nomme YApostolicum, l'entend-il au
sens des réformés, tout comme Mélanchthon ; mais en fait, il était
convaincu, et de nombreux passages le prouvent, que la Réformation
se mouvait justement sur le plan du « consensus » de l'ancienne
Eglise6. Si l'on pense à cela et si l'on ajoute — comme Ritschl l'indique
également' — que le Symbole a aussi un rôle important dans le
culte, on comprendra peut-être que beaucoup d'Eglises influencées

par la Réforme n'hésitèrent pas à croire qu'elles avaient rétabli
l'unité avec l'ancienne Eglise. Ce point étant acquis, il permet de

comprendre plus facilement certaines particularités de l'Eglise
anglicane. Le fait que la confession, indiscutablement réformée (les

« CR 9, 50.
2 lnst., IV, 1, 12.
3 Dogmengeschichte des Protestantismus, vol. I, 1908, p. 353 ss.
4 Ouvr. cité, p. 355.
5 Ouvr. cité, p. 357 ss.
6 K. Bauer : Ouvr. cité, p. 20. Heidelberg a pour norme l'Ecriture et les

symboles de l'ancienne Eglise, et non pas le catéchisme de Heidelberg.
7 Ouvr. cité, p. 357, en exagérant.



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE CHEZ CALVIN 163

trente-neuf articles) ne joue pas de rôle important dans cette Eglise,
tandis que l'idée de l'unité avec l'Ancienne Eglise y est primordiale,
provient, indirectement il est vrai, de la tradition réformée dans
laquelle la confession de foi réformée n'a qu'une importance limitée
dans le temps et l'espace, ce qui correspond exactement à la conception

fondamentale de Calvin. On pourrait peut-être dire que le
calvinisme s'est senti catholique dans une beaucoup plus grande
mesure que le luthéranisme. Cela est confirmé par le fait que la
liturgie d'une Eglise inspirée par Zwingli, comme celle de Zurich,
contient encore en 1675 la prière : « que nous et toute ton Eglise
réformée, évangélique, vraiment catholique (rechtkatholisch), soyons
unis en Toi... »» et que, en 1584, un écrit du Palatinat reproche
aux luthériens d'avoir « honteusement abandonné aux papistes le
titre de catholiques » et déclare l'Eglise évangélique « catholique » 2.

Il faut remarquer que tout ceci a son origine dans le biblicisme ;

mais il est significatif que Bible et Ancienne Eglise se rapprochent,
ce qui n'était pas le cas partout.

Le concept d'articles fondamentaux devait faire une carrière
tragique dans les disputes confessionnelles ultérieures 3. On ne réussit
naturellement pas à formuler ces articles. Mais, si Calvin ne prit pas
la peine d'en établir une liste exhaustive, n'est-ce pas un signe
d'intelligence théologique Car un catalogue achevé, inattaquable
d'articles fondamentaux, aurait inévitablement fait ce que la dogmatique,

avec ses oppositions et sa diversité, ne pouvait heureusement
pas faire : il aurait remplacé le Christ vivant et les vivantes Ecritures
par une doctrine. Et, comme les fondements de son ecclésiologie le
montrent, c'est ce que Calvin ne voulait justement pas.

L'attitude de Calvin en tant qu'homme de l'union interne de

l'Eglise évangélique a souvent été décrite et ne peut qu'être évoquée
ici 4. Ses paroles sur la position singulière de Luther, son amitié
presque inépuisable pour Mélanchthon, qu'aucune déception théologique

ne put altérer, sa courageuse intervention en faveur des
luthériens allemands à l'époque des plus lourdes menaces, après la
défaite de Smalkalde et pendant l'Intérim sont bien connues. Tout
aussi importants, mais peut-être un peu moins connus, sont ses conseils
au roi Sigismond-Auguste de Pologne ou au protecteur d'Edouard VI
d'Angleterre, le duc de Somerset, dans lesquels se révèle la largeur
d'idée dont était capable l'homme qui, pour les raisons exposées

1 A. Ebrard : Reformiertes Kirchenbuch, 1847, p. 22.
2 H. Heppe : Über die Entstehung der Begriffe « luth. » und « réf. » Kirche,

p. 81.
3 Calvinismus und Luthertum, vol. I, p. 138. 1928. — Cf. O. Ritschl, ouvr.

cité, vol. IV, 1927, p. 252 ss.
4 Cf. G. Rüchel : Calvin als Unionsmann, 1909.



164 OTTO WEBER

plus haut, paraissait si étroit à Genève. Tout aussi importantes
sont d'autres lettres adressées à des princes en Hongrie, au Danemark,
etc., qui mettent en évidence le rôle qu'il joua comme avocat de
l'ensemble du christianisme, plus qu'aucun autre ne l'a fait et plus
qu'aucun autre n'eût pu le faire. Mais ce n'est pas le lieu ici d'examiner
tout cela en détail.

Qu'il nous soit permis, en guise de conclusion, de dire quelques
mots de ce que l'on doit bien appeler le tragique des efforts de Calvin
vers l'unité. Le réformateur genevois montra beaucoup plus de
réserve en face de l'héritage de Zwingli que face à Luther. Il chercha
cependant, suivant les traces de Bucer, avec qui il travailla sans
être toutefois toujours d'accord sur tous les points, un terrain
d'entente avec Zurich aussi. Et, dans ce cas, son effort fut couronné
de succès. Après de longues et très difficiles discussions, après une
volumineuse correspondance avec Henri Bullinger », le successeur
modéré de Zwingli, un accord fut réalisé sur la question de la Cène :

le Consensus Tigurinus, en 1549. Et, précisément, cet unique grand
succès fut, si l'on considère l'unité de l'Eglise évangélique, l'unique
grand insuccès de Calvin. En effet, le Consensus Tigurinus donna
matière à ce que l'on appelle la deuxième dispute de la Cène : celui
qui pouvait s'entendre avec les Zurichois comme l'avait fait Calvin,
n'était plus, aux yeux de nombreux luthériens, membre de la même
Eglise qu'eux (ce qu'on avait toujours reconnu à Calvin
auparavant) ; quoi qu'il puisse dire, il était « sacramentaire ». C'est ainsi
qu'éclata la dispute. Joachim Westphal, de Hambourg, l'ouvrit par
sa Farrago de 1552. Calvin hésita à répondre. Il nous semble qu'il
veuille résumer tout ce que nous avons discuté ici quand il écrit :

« Pendant quinze années entières, je me suis efforcé honnêtement de
faire de ma doctrine une doctrine de médiation (« ad sedandas
discordias »), dans la mesure où la vérité me le permettait ; et
maintenant les attaques de ce Westphal m'entraînent dans ce combat
que je hais. » 2 II a répondu et continué à répondre : des communautés
étaient en jeu, qui, comme celle des réfugiés londoniens de Johannes
a Lasco, avaient été réduites à la misère parce que prétendument
« sacramentaires ». Mais Calvin n'a pas renoncé. Peu après l'attaque
de Westphal, il soutient une tentative de conciliation de Théodore
de Bèze, qui dépasse presque les limites de ce qui était théologiquement

possible 3. Les Eglises réformées sont restées, en gros, sur
cette voie.

1 W. Kolfhaus : Calvins Verkehr mit Bullinger, Calvinstudien, Elberfeld,
1909, p. 27 ss.

2 CR 16, 429, d'après la traduction allemande de Rud. Schwarz : Calvins
Lebenswerk in seinen Briefen, 1909, vol. II, p. 168.

3 Cf. K. Bauer : Valérand Poullain, 1927, p. 274 ss. — 1557



l'unité de l'église chez calvin 165

Nous pouvons, il me semble, faire l'économie d'une application
pratique aux conversations œcuméniques. Nous formons seulement
le vœu que cette fois les efforts pour l'unité de l'Eglise portent des
fruits moins amers que ceux qu'ils réservèrent à Calvin, tout comme
à Bucer et à Mélanchthon.

Otto Weber
Recteur de l'Université de Goettingue

Traduit par Jacques Barbier.


	L'unité de l'Église chez Calvin

