Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 2

Artikel: L'enseignement baptismal de Calvin
Autor: Torrance, T.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ENSEIGNEMENT BAPTISMAL DE CALVIN

Le baptéme est le sacrement de l'alliance de grace par lequel
Dieu, dans sa bonté paternelle, nous recoit pour ses enfants et s’allie
lui-méme a nous comme Dieu et Sauveur. C’est donc le sacrement
de 'admission ou de l'incorporation dans le peuple et I'Eglise de
Dieu. Telle est la doctrine baptismale qui se rencontre dans toutes
les confessions classiques et les catéchismes des Eglises réformées.

Pour traduire la notion d’alliance, Calvin utilise surtout les
notions de Christ et de I'Eglise qui est son corps. Cest une alliance
trinitaire au nom du Peére, et du Fils, et du Saint-Esprit ; mais en
raison du fait que l'alliance est renouvelée et établie comme la
Nouvelle alliance dans le corps et le sang du Christ, le baptéme,
sacrement d’intégration a l’alliance, est expliqué comme le sacrement
par lequel nous sommes incorporés au Christ. Christ est la téte et
le centre d’'une nouvelle humanité qui est introduite dans l’alliance
et qui devient son corps; étre baptisé en Christ, c’est donc étre
baptisé en vue d’une appartenance a son corps qui est 1’Eglise. Pour
Calvin, ce n’est pas la relation forensique qui est la plus importante,
mais V'union personnelle avec Christ — relation vivante et sans cesse
croissante, que Dieu engendre en nous par le Fils et nourrit et main-
tient par son Esprit.

1. BAPTEME ET CIRCONCISION

Avec l'accomplissement de l'alliance par Christ et la transfor-
mation subséquente de sa forme ancienne en celle de la Nouvelle
alliance, les signes sacramentels de l'alliance changérent, mais le
contenu de l'unique alliance et en conséquence le contenu des signes
resta identique a lui-méme. Calvin voyait le fondement de I'alliance
dans la volonté de Dieu exprimée par ces mots: « Je serai votre
Dieu, et vous serez mon peuple.» C’était une alliance attestant
«la bonté paternelle » de Dieu et son désir d'intégrer les hommes en
la maison et famille de Dieu. Par la circoncision, « Dieu a voulu
imprimer son alliance en la chair d’Abraham. Car la circoncision a
été comme un mémorial solennel de I'adoption, par laquelle la race



I42 T. F. TORRANCE

d’Abraham a été élue pour étre le peuple spécial de Dieu. » (Comm.
sur Gen. 17 : g). Cette alliance comprenait deux parties : « un témoi-
gnage de 'amour gratuit de Dieu, auquel est annexée une promesse
de la vie bienheureuse » et « une exhortation de s’adonner a justice
de pure et entiére affection » (Comm. sur Gen. 17 : 2). « Nous savons
maintenant comment se garde bien l'alliance : c’est que la Parole
précéde, et qu'en la suivant nous embrassions le signe, comme un
gage et témoignage de la grace que nous avons recue. C’est tout
ainsi que Dieu nous astreint sa foi par le signe qu’il nous a baillé
comme écrit de sa main ; aussi il requiert et stipule de nous un
consentement de foi et d’obéissance » (Comm. sur Gen. 17: g) ™.

Calvin estimait que Christ était lui-méme la promesse accordée
dans le sacrement de la circoncision et qu’avec lui I’Eglise de 1’Ancien
Testament regut le signe et sceau du pardon, de la régénération et
de la sanctification. Le contenu et la substance du sacrement de la
circoncision était en conséquence le méme que le contenu et la
substance du sacrement du baptéme. Mais ici encore plus qu’ailleurs
Calvin souligne que le sacrement touche a I'admission dans la bien-
veillance de Dieu le Pére ; dés lors, ses définitions du baptéme sont
les suivantes : « Le baptéme nous est comme une entrée dans I'Eglise
de Dieu: car il nous assure que Dieu, au lieu que nous lui étions
étrangers, nous regoit pour ses domestiques » (Catéchisme, Section 48).
« Le baptéme est la marque de notre chrétienté, et le signe par lequel
nous sommes recus en la compagnie de I'Eglise, afin qu’étant incor-
poreés en Christ, nous soyons réputés du nombre des enfants de
Dieu» (Inst., IV, 15, 1).

Ici encore, nous notons que ’alliance, et & sa suite son sacrement,
présente deux aspects: « La chose principale » est ce que Dieu fait,
et ainsi le baptéme doit étre re¢u « comme de la main de Dieu »
(cf. Inst., IV, 15, 1s.; 15s.); la chose secondaire, c’est ce que
I'homme fait, qui est essentiellement « passif» (Ibid., IV, 14, 26;
Comm. sur Gal. 5: 3). Ainsi, «au baptéme nous avons l’alliance
de Dieu comme engraveée en nos corps, qu’il nous déclare qu’il nous
veut tenir pour son peuple et pour son héritage» (Sermon sur
Deut. 10: 1-8). La part humaine est passive pour autant que cela
concerne la réception du sacrement, mais celui-ci réclame une vie
d’obéissance dans la foi et 'amour. « Le légitime usage du baptéme...
consiste dans la foi, et dans la repentance... On ne dit pas que la
foi et la repentance doivent toujours précéder la réception du sacre-
ment, mais seulement qu’elles doivent se trouver en ceux qui en
sont capables » (Catéchisme, Section 50).

1 Les citations sont données d’'aprés le texte frangais de Calvin. L’ortho-
graphe a été modernisée. (Nofe du traducteur.)



L'ENSEIGNEMENT BAPTISMAL DE CALVIN I43

Calvin pense qu’il est important d’insister sur le fait qu'«il n'y
a jamais eu qu'une adoption, il n’y a jamais eu qu'un Sauveur, il
n'y a jamais eu qu'une griace de Dieu promise aux anciens et a nous »
(Sermon sur I Cor. 10: 1-5). Aux croyants de 1’Ancien Testament
toutefois, Christ n’était donné qu’en promesse ; ainsi, bien qu’«ils
aient part & Christ », on pouvait seulement dire qu’«ils ne le possé-
daient sinon comme caché et absent. Je dis absent, non point par
sa vertu ou grice ; mais parce qu’il n’était point encore manifesté
en chair» (Comm. sur I Pierre 1: 12).

En raison de sa nature méme, le signe de la circoncision qui
promettait un Messie, un Sauveur encore a venir, ne pouvait étre
maintenu aprés la venue du Christ sans nier I'accomplissement de
ce qu’il préfigurait. Mais si la circoncision était abrogée, elle 1'était
de telle facon qu’elle manifestait sa propre vérité et ouvrait la voie
a un autre signe qui figurerait et promettrait la réalité maintenant
totalement accomplie dans le corps du Christ (Comm. sur Col. 2 :
11 s.; cf. Comm. sur Gen. 17: 13).

Lorsque le baptéme remplaga le signe de la circoncision, tout
ce qui était promis a 'Eglise vétéro-testamentaire par la circoncision
continuait & étre promis a I’Eglise du Nouveau Testament. En effet,
bien loin d’'offrir moins que la circoncision, le baptéme offre une
«griace plus abondante » et 'offre avec une «force plus excellente »
(Catéchisme ; Inst., IV, 14, 20); en conséquence de cette abondance,
il s’applique aux enfants aussi bien qu'aux adultes, aux gentils
aussi bien qu’aux descendants d’Abraham. Le baptéme est maintenant
le sacrement de l’alliance de grice, ou du salut « accompli sous tous
ses aspects». Ce n’est pas seulement le sacrement de la promesse
que Dieu sera notre Dieu et Pére, et le Dieu et Pére de nos enfants ;
c’est aussi le sacrement de 1'obéissance au Dieu de l'alliance, tota-
lement accomplie par toute l'ceuvre d’obéissance du Christ, ceuvre
qu’il a offerte & Dieu 4 notre place. En Christ, 1'alliance est accomplie
des deux cotés: du cdté de Dieu et du coté de 'homme. C'est de
cette alliance accomplie en Christ que le baptéme est le signe et le
sceau sacramentels. C’est donc Christ lui-méme qui est «le propre
objet du baptéme », car en lui toutes les parties de notre salut ont
été accomplies et en lui toutes les promesses de Dieu sont oui et
amen (Inst., IV, 15, 6; II, 9, 2 s.). Ce sacrement nous est accordé
non en raison du fait que Dieu a accompli sa part de l'alliance et
que maintenant nous avons a remplir la ndtre, mais parce que
lalliance a déja été totalement accomplie pour nous en Christ. En
raison de ce que Christ a donné pour nous, le bon plaisir de Dieu
est de nous voir dans ce sacrement non comme nous sommes en
nous-mémes, ni en fonction de ce que nous faisons, mais au nom
du Christ seul. C’est pourquoi nous devons apprendre a «nous



144 T. F. TORRANCE

réfugier en notre baptéme». « Je n’y viens point aussi comme en
ma personne ; je renonce a moi et 4 ma nature, ott il n'y a que honte
et confusion ; mais j'y viens au nom de notre Seigneur Christ, et
méme il va devant moi, il me donne comme son vétement ; il parle
pour moi, et c’est en son nom que je me présente, comme si j’étais
lui-méme, puisqu’il lui a plu me faire cette grace que je sois uni
a lui.» (Sermon sur Gal. 3: 26-29.)

A Tarriere-plan de cette doctrine du baptéme, sacrement de
I'alliance accomplie en Christ, et prenant en conséquence la place
de la circoncision, se trouve l'accent caractéristique que Calvin
place, dans la doctrine de l'expiation, sur Christ, Fils et Serviteur.
« Christ nous justifie, non seulement comme Dieu, mais aussi en
tant qu’il est homme, parce qu’il nous a acquis justice en sa chair.
Car Esaie ne dit point « Mon Fils» mais « Mon Serviteur »; afin
qu’en le considérant Dieu, nous appréhendions semblablement sa
nature humaine, en laquelle il a rendu cette obéissance qui nous
absout devant Dieu» (Comm. sur Es. 53: 12). Christ n’est pas
seulement le Serviteur du Seigneur, il est aussi notre Serviteur en
ce qu’il a accompli notre part d’obéissance au Pére. En ce sens, il
peut étre dit « le ministre de la circoncision » (Rom. 15 : 8 ; Sermon
sur Es. 52:13-53:1). Il a pris sur lui notre nature ; en elle, il a amené
notre obéissance a la justice devant Dieu ; en conséquence, tout ce
qu’il a fait et fut nous est commun, a lui et & nous ; il nous donne
d’avoir part a sa relation au Pére ; et ainsi « Celui qui en notre nom
porte le monde devant le Pére », priant le Pére pour nous (Luc 23 : 34
et Jean 17 : 12-20), « met la Parole en notre bouche, et c’est par lui
que nous pouvons franchement nous appeler enfants de Dieu...
prier et dire : Notre Pére qui es aux cieux » (Sermon sur Es. 53 : 12).
Tel est le contenu exact du baptéme par lequel nous pouvons avoir
Dieu pour Pére au nom de Christ, car par ce méme sacrement Dieu
a déclaré sa volonté d’étre notre Pére pour 'amour du Christ. C’est
le sacrement de la paternité de Dieu fondé sur 1’obéissance de celui
qui est a la fois le Fils et le Serviteur ; c’est donc le sacrement de
Pobéissance du Fils auquel il nous donne de participer; c’est le
sacrement de 1'Esprit d’adoption par lequel nous crions: « Abba,
Pere. »

2. L’UNIQUE BAPTEME

Le baptéme a été institué comme un sacrement de notre parti-
cipation a la filialité obéissante du Christ ; il I’a manifesté par sa
condescendance a étre en communion avec nous, méme dans le
signe « quand il a consacré le baptéme en son corps» (Comm. sur
Mat. 3: 11). Calvin explique le baptéme du Christ au Jourdain :
« Maintenant donc que le temps est venu auquel il lui convient marcher



L’ENSEIGNEMENT BAPTISMAL DE CALVIN 145

pour faire l'office de Rédempteur, il est revétu de nouvelle force de
I’Esprit », afin d’accomplir sa tache dans «la condition de serviteur ».
(Comm. sur Mat. 3: 14, 16.) Mais en méme temps, 'intention du
baptéme nous concernait : « Il a voulu avoir le baptéme commun
avec nous, afin que les fideles s’assurent plus certainement qu’ils
sont entés en son corps, et ensevelis avec lui par le baptéme, pour
ressusciter en nouveauté de vie (Rom. 4 : 4). Mais la fin que Christ
exprime ici s’entend bien plus loin, assavoir qu'il lui fallait ainsi
accomplir toute justice... (Mat. 3: 15). Car la raison générale qu’'a
eue Christ de se faire baptiser, a été afin de rendre a Dieu son Pére
une pleine obéissance; et la spéciale a été, afin de consacrer le
baptéme en son propre corps, pour nous étre commun avec lui»
(Comm. sur Mat. 3: 13).

Le baptéme fut I'acte par lequel Christ inaugura solennellement
sa mission de Serviteur souffrant. C’est parce qu’il entreprit I'ceuvre
de I'expiation qu’il fut I'auteur réel du baptéme, car il est celui qui
baptise d’Esprit et qui nous purifie par son sang (Comm. sur Mat. 3 :
11). En conséquence, « quels que soient les ministres du baptéme,
Jésus-Christ néanmoins y préside» (Inst, IV, 15, 8). Chaque
célébration du baptéme dans 1'Eglise se rattache au baptéme du
Christ au Jourdain. C’est 1a que le rite sacramentel fut consacré
a l'usage de 1'Eglise, bien qu’il regfit son contenu et sa vérité de
toute 1'ceuvre de soumission du Christ ainsi que de sa mort et de
sa résurrection, et bien que ce ne fiit qu’aprés sa résurrection que
I’Eglise fut autorisée a baptiser selon I'ordre et la promesse du Christ.

I1 s’ensuit que par le baptéme, il nous est donné d’avoir part a la
soumission du Christ, en notre nature humaine, qui regut I'onction
au Jourdain non pour lui mais pour nous. Calvin admet toutefois
que le Christ, homme, & son baptéme «ait été par cela confirmé et
rendu plus certain de sa vocation » (Comm. sur Mat. 4 : 16). Mais
le point essentiel que Calvin souligne est cependant différent : « Il
a dédié et sanctifié le baptéme en son corps, afin que ce fut un ferme
lien de la société et union laquelle il a voulu avoir avec nous : tellement
que saint Paul prouve que nous sommes enfants de Dieu, d’autant
que par le baptéme nous avons vétu Christ (Gal. 3: 27). Ainsi
voyons-nous que l'accomplissement du baptéme est en lui. Pour
laquelle raison nous le nommons le propre objet et le but auquel
le baptéme regarde» (Inst., IV, 15, 6).

Ceci implique aussi la nature essentiellement communautaire du
baptéme, « commun a Christ et & son Eglise ». Cette nature commu-
nautaire du baptéme provient du fait que «toute I'Eglise » est déja
lavée et baptisée en Christ (Inst., IV, 16, 22; IV, 15, 2; Comm.
sur Eph. 5 : 26). Pour Calvin, chaque baptéme individuel de chrétien
est simplement la participation & l'unique baptéme commun, que



146 T. F. TORRANCE

toute I’Eglise a en commun avec Christ, lui-méme baptisé au Jourdain,
un baptéme commun dans lequel toute I'Eglise est faite un seul
corps et une seule dme avec Christ.

« Un unique baptéme » ne veut pas dire que le baptéme ne doit
pas étre administré plus d’une seule fois, mais qu'un unique baptéme
est commun a tous, de telle sorte que par ce moyen nous entrions
dans une unité de corps et d’ame. C'est sur la base de cet unique
baptéme que le baptéme est administré aux individus. «Il y a un
méme baptéme pour tous, par lequel nous sommes entés au corps
de Jésus-Christ; et toutefois chacun regoit son baptéme propre,
afin de mieux connaitre qu’il est participant de 1’adoption de Dieu,
pour étre membre de I'Eglise » (Comm. sur Ex. 12: 3).

Lorsque le baptéme est considéré sous 'angle du Christ lui-méme,
il est une fois pour toutes accompli, sacramentellement au Jourdain,
et réellement par son obéissance jusqu’a la mort de la croix (Comm.
sur Mat. 3: II); mais vu sous l'angle du croyant, le baptéme est
le sacrement de l'incorporation ou de l'adoption en Christ, en son
unique corps. Il y a toutefois, selon Calvin, des degrés distincts
d’adoption (Comm. sur Gen. 17: 7). Par exemple, il existe une
double adoption qui correspond a 1'offre sacramentelle du Christ a
tous ceux qui le regoivent, et a l'appel efficace que Dieu scelle en
nous par son Esprit. Bien que la circoncision et le baptéme soient
«signes et sceaux de l'alliance », et « marques de 1’Eglise », ce qui
les signale a l’attention de tous, bien que par eux un salut éternel
soit offert a tous ceux qui les regoivent, tous n'en font pas usage
dans la foi et la repentance ; ainsi ceux qui tombent dans l'incrédulité
tracent une distinction entre eux-mémes et les fideles. Pour sa part,
Dieu demeure fidele a son alliance, qui leur est scellée par les sacre-
ments et, tant qu’ils vivent, il ne les rejette pas de son Eglise et ne
les retranche pas de l'espérance de l'alliance ; mais s’ils persistent
dans leur incrédulité, il les retranchera au jour du jugement. Le
sacrement baptismal n’est donc pas un sacrement de la foi, de la
conversion, ou de la «régénération » prise en ce sens, mais c’est un
sacrement de I'’Evangile offert efficacement aux croyants et a leurs
enfants.

Dans son commentaire sur les Romains, Calvin dit de fagon
plus précise qu’«il nous faut proposer trois formes d’entement, et
deux de retranchement ». « Car les enfants des fidéles sont entés,
auxquels la promesse est due par l'alliance contractée avec leurs
péres. Ceux aussi qui congoivent bien en eux quelque semence de
I’Evangile, mais c’est une telle semence, qu’elle n’a point de racine,
ou bien est suffoquée avant qu’elle parvienne a maturité, sont
insérés. Tiercement, les élus aussi sont entés, a savoir ceux qui par
le propos immuable de Dieu sont illuminés a vie éternelle. Les



L’ENSEIGNEMENT BAPTISMAL DE CALVIN 147

premiers sont coupés, quand ils rejettent la promesse donnée a
leurs péres, ou autrement ne la recoivent point par leur ingratitude.
Les seconds sont coupés, quand la semence se séche et se corrompt »
(op. cit., 11: 225s.). L'Eglise tout entieére est baptisée en Christ,
car il s’est identifié lui-méme A elle, I’élevant a l’alliance avec lui,
et la consacrant en lui-méme, afin que tous ceux qui sont en elle
puissent étre membres de son corps ou sarment du cep véritable.
Ceux qui ne demeurent point en lui sont retranchés et jetés au loin
(Jean 15: 6; et Calvin ad. loc.). Le baptéme est le sacrement de
I'intégration dans la sphére de la vie commune au sein du corps
de Christ. L’'Evangile ne peut nous étre efficacement offert, si ce
n'est dans cette sphére, mais méme en cette sphére les hommes
peuvent endurcir leur coeur par l'incrédulité et rejeter la grice qui
est dans le baptéme.

3. BAPTEME ET TRINITE

Calvin expose le contenu du baptéme en trois parties: car il
s'agit de la triple action du Pére, du Fils et du Saint-Esprit. «1l
faut, en premier lieu, considérer au baptéme, que Dieu le Peére,
par sa bonté gratuite, nous plantant en son Eglise, nous a regus
pour ses enfants, par adoption. Secondement, parce que nous ne
pouvons avoir nulle conjonction avec lui, sinon que la réconciliation
soit faite, nous avons besoin de Christ, lequel par son sang, nous
remet en la grace du Pere. Tiercement, & raison que par le baptéme
nous sommes consacrés a Dieu, il faut aussi que le Saint Esprit
intervienne, duquel l'office est de nous faire nouvelles créatures.
Et méme, quand nous sommes lavés par le sang du Christ, c’est
son propre ouvrage. Mais d’autant que nous ne parvenons point

a la miséricorde du Pére, ni a la grace du Saint Esprit, que par Christ
“seul; & bon droit I'appelons-nous le propre but du baptéme et
intitulons spécialement le baptéme de son nom. Combien que cela
n’exclut point le nom du Pére et du Saint Esprit. Car, quand nous
voulons comprendre en bréve somme, la vertu du baptéme, nous
nommons seulement Christ. Quand nous voulons parler plus distinc-
tement, le nom du Pére et du Saint Esprit se doit exprimer » (Comm.
sur I Cor. 1: 13 ; cf. ausst Comm. sur Mat. 28 : 19 et Actes 2: 38).

Le sacrement baptismal atteste ce que Dieu a fait pour nous.
Ce qui, dans le baptéme fortifie le plus notre foi, c’est la promesse
de Dieu. « Celui qui croira et sera baptisé sera sauvé » (Marc 16 : 16).
Selon Calvin, cela ne signifie pas que nous devons étre baptisés en
raison de notre foi, mais l'inverse : fol et baptéme sont tous deux
fondés sur la seule promesse de Dieu. Néanmoins, puisqu’une promesse
nous est offerte au baptéme, il doit étre accepté dans la foi, et en



148 T. F. TORRANCE

dehors de la foi nous ne recevons rien de lui. (Inst., IV, 15, 15, 17).
Ici, nous sommes avant tout mis en présence de 'action de Dieu,
Pere, Fils et Saint-Esprit, car c’est en son nom que nous sommes
baptisés, en non en notre nom.

A Torigine du baptéme se trouve la « miséricorde gratuite du
Pére » (Comm. sur Mat. 28, 19). C'est le sacrement par lequel Dieu
accorde sa faveur a I'homme et fait de lui un sujet destiné a recevoir
son amour, le désignant comme héritier de 1’alliance, appelé a vivre
dans la liberté et la responsabilité d'un enfant du Pére céleste.
L’accent principal que Calvin marque a propos de cette «adoption
paternelle » est la promesse de Dieu de ne point nous imputer nos
péchés et de nous considérer comme des étres pardonnés et justifiés
devant lui, comme des membres de sa famille, I'Eglise (Inst., IV,
15, I s.). L'activité du baptisé n’est pas une ceuvre de coopération
a son salut, mais de reconnaissance et de témoignage, de croissance
dans 'obéissance et le service de Dieu. Le baptéme est la marque
extérieure et sérieuse de 1’élection ou adoption que Dieu a voulue
pour la communauté de I’alliance — c’est-a-dire son Eglise (Sermon
sur IT Tim. 2: 19).

C’est ce que Calvin appelle « la signification » ou « la chose signifiée »
du baptéme, qui n’est pas simplement un signe auquel s’attache une
signification, mais le signe dont Dieu nous scelle véritablement
comme siens, en sorte qu’a la Parole de ’Evangile qui annonce notre
ablution et notre sanctification, Dieu ajoute le baptéme pour sceller
cette Parole et pour la sceller sur nos corps. La marque du signe et du
sceau constitue I’acte par lequel Dieu nous désigne et prend possession
de nous comme ses enfants. C’est I'acte du baptéme. Si la matiére
de notre purification et de notre régénération est le Fils, si 'effet
est dans U'Esprit, «la cause est dans le Pére» (Inst., IV, 15, 6):
« Parquoy la cause tant de notre purgation que de notre régénération,
se doit reconnaitre étre en Dieu le Pére ; la matiére au Fils ; 'efficace
au Saint Esprit ». Pour Calvin, c’est le fait lui-méme du baptéme
qui signifie et promet la totalité de notre salut. Le baptéme ne se
rapporte pas seulement au passé, car cela signifierait que pour le
présent et I'avenir nous aurions besoin d’autres remedes de 1'expia-
tion, puisque le baptéme serait devenu sans effet (¢bid. IV, 15, 3).
Au contraire, «il nous faut savoir qu’'en quelques temps que nous
soyons baptisés, nous sommes une fois lavés et purgés pour tout le
temps de notre vie... Car combien que nous ayant été une fois
administré, il semble qu’il soit déja passé, toutefois il n’est pas
effacé par les péchés subséquents. Car la pureté de Jésus-Christ
nous y est offerte, et elle a toujours vigueur, toujours dure, et
ne peut étre surmontée d’aucune macule ; ainsi elle abolit et nettoie
toutes nos souillures et immondicités » (¢b2d. 1V, 15, 3).



L’ENSEIGNEMENT BAPTISMAL DE CALVIN 149

En second lieu, le baptéme doit étre considéré comme le sacrement
de la réconciliation avec le Pére par le Fils. Pour accomplir son
alliance, Dieu a suscité un Médiateur en Jésus-Christ qui, par le sacri-
fice de sa mort, nous restitue la faveur de Dieu. C’est ce que Calvin
appelle la matiére du baptéme, ou sa substance. Elle ne se trouve qu’en
Christ. Si le baptéme au nom du Pére signifie que Dieu ne nous
impute pas nos péchés, a cause de sa miséricorde, cela est rendu
possible par le sang du Christ qui nous protége : « Christ est le
fondement du baptéme.» La promesse de la faveur paternelle de
Dieu, du pardon des péchés et de la vie éternelle, et le fait de la
régénération, dépendent de ce fondement pour leur accomplissement.
(Inst., IV, 16, 3s.) Mais lorsque Calvin parle du Christ comme de
la matiére ou substance du baptéme, il veut dire que le contenu du
sacrement doit étre trouvé, non dans notre expérience, mais en
Christ lui-méme, et avant tout dans sa mort et sa résurrection,
auxquelles il nous est donné d’avoir part. L’expression paulinienne,
« revétir Christ », résume tout ce qui a été dit jusqu'ici. C’est Christ
que nous revétons au baptéme, Christ et tout ce qu'il était et est,
dans sa nature humaine, Christ dans son obéissance, sa naissance
et sa vie humaine sanctifiée, sa mort et sa résurrection. Etre baptisé
au nom du Christ signifie que toute force, effet et vertu sont contenus
en Christ, de telle sorte que «les fidéles vivent hors d’eux-mémes,
c’est assavoir en Jésus-Christ » (Comm. sur Gal. 2 : 20).

Les bénédictions de baptéme en Christ comprennent la libération
des puissances des téneébres, la mort & notre nature ancienne qui
est incapable d’entrer dans le Royaume de Dieu, et le renouvellement
par la puissance de la résurrection du Christ. C’est par la mort que
nous sommes en fait greffés a Christ et commencons une vie nouvelle
dans laquelle nous croissons en union avec Christ. Le baptéme repré-
sente le début d'une nouvelle vie spirituelle qui doit étre alimentée
pendant toute notre vie, jusqu’'a ce qu’elle soit accomplie dans les
cieux.

En troisiéme lieu, le baptéme doit étre considéré comme le « bain
de la régénération et le renouvellement du Saint-Esprit » (Tite 3: 5 ;
Inst., 1V, 15, 55s.). Si Christ est la matiére du baptéme, 1'Esprit
peut en étre défini comme l'effet, car par I'Esprit le bain dans le
sang du Christ devient efficace pour nous, et par I’Esprit nous obte-
nons la régénération par la mort et la résurrection du Christ, car
par I’Esprit nous sommes intégrés a Christ et il nous est donné de
croitre en union avec lui (Inst., 1V, 15, 6 ; Comm. sur Mat. 28: 19 ;
Actes 2: 38; 8: 16; etc.). De plus, c’est par l'action de 1'Esprit
que dans le sacrement le signe est efficacement joint & la chose signi-
fiée, en sorte que ce que Dieu nous représente dans le sacrement,
il I'accomplit en fait. En conséquence, « nous n’avons été baptisés



150 T. F. TORRANCE

en vain par la main d'un homme ; d’autant que Christ qui a ordonné
de faire ainsi fera son office, c’est-a-dire qu’il nous baptisera du
Saint-Esprit » (Comm. sur Actes 1: 5). A cet égard, il est bon de
noter que Calvin parle généralement de l'cecuvre de I'Esprit 1a ou
les théologiens romains parlent de « grace », bien qu’il emploie parfois
I'expression non biblique de «la griace de I'Esprit ».

Calvin est tout a fait conscient du fait que si le baptéme peut
étre défini selon le Pére, le Fils et le Saint-Esprit, nous ne pouvons
cependant en aucune fagon diviser le baptéme en trois opérations :
il n’y a qu’un seul baptéme, par le seul Seigneur, le seul Esprit, et
le seul Dieu et Pére de tous. « Dieu ne peut point étre diment connu,
sinon que notre foi congoive distinctement trois personnes en une
essence ; et que le fruit et I'efficace du baptéme procéde de ce que
Dieu le Pere nous adopte en son Fils, et nous ayant purgé des ordures
de notre chair par I'Esprit, nous réforme a justice» (Comm. sur
Mat. 28 : 19).

L’acte de Diew aw baptéme doit étre accompagné ow suivi chez
Phomme d’un acte correspondant qui atteste sa foi. « C’est une marque
et enseigne, par laquelle nous protestons que nous voulons étre au
nombre du peuple de Dieu; par laquelle nous testifions que nous
consentons et accordons au service d'un seul Dieu, et en une religion
avec tous les chrétiens ; par laquelle finalement nous déclarons et
assurons publiquement quelle est notre foi afin que Dieu soit
glorifié...» (Imst. IV, 15, 13.) Tout en soulignant l'importance de
ces faits, Calvin formule quelques observations importantes :

Le sacrement baptismal est institué pour élever, nourrir et
confirmer notre foi, mais c’est la fonction de la foi de recevoir le
sacrement « comme de la main de son auteur». La signification
précise du baptéme réside dans le fait que, bien que la foi soit requise,
cette foi comprend que Dieu, en nous donnant le sacrement, nous
atteste que c’est par sa griace que nous n’avons pas méritée et non
par notre fol que nous sommes sauvés. Nous ne pouvons dire que
nous sommes sauvés par la foi que si «la foi» veut dire que nous
dépendons, non de nofre acceptation de Dieu, mais de son ceuvre
gratuite qui nous est représentée et accordée au baptéme.

Le baptéme doit étre utilisé dans la foi et la repentance. « Le
baptéme consiste dans la foi et dans la repentance, c’est-a-dire
que nous nous tenions assurés d’avoir notre pureté spirituelle en
Jésus-Christ, que nous sentions en nous et que nous fassions connaitre
a nos prochains, par nos ceuvres, que son Esprit habite en nous,
pour mortifier nos propres désirs, et pour nous porter a suivre la
volonté de Dieu... On ne dit pas que la foi et la repentance doivent
toujours précéder la réception du sacrement, mais seulement qu’elles
doivent se trouver en ceux qui en sont capables. A I'égard des petits



L’ENSEIGNEMENT BAPTISMAL DE CALVIN 151

enfants, il suffit qu’ils produisent et fassent paraitre le fruit de leur
baptéme, lorsqu’ils sont parvenus a 1'dge de connaissance » (Caté-
chisme, Section 50). L’enseignement de Calvin ne minimise pas la
part de la foi. Elle est requise de tous, & l'exception de ceux qui
meurent en bas 4ge. Personne ne peut étre sauvé s’il refuse de croire.
D’autre part, le baptéme n’est pas absolument nécessaire. Un croyant
peut étre sauvé méme s’il a été dans I'impossibilité d’obéir au comman-
dement qui ordonne d’étre baptisé (Catéchisme). Néanmoins, le
baptéme a été ordonné par le Seigneur et «il faut le reconnaitre
pour nécessaire » ; mais il n'a « pas d’autre nécessité quune cause
instrumentale, a laquelle la puissance de Dieu n’est aucunement
liée. Toute personne pieuse doit frémir a l'idée que les sacrements
sont superflus. »

Le baptéme devrait étre célébré au sein de la communauté, non
seulement pour que la personne baptisée puisse étre recommandée
et présentée a Dieu pendant que toute I'’Eglise est 14 comme témoin
et prie, mais pour que le baptisé puisse confesser sa foi devant les
hommes, et témoigner de son entrée dans I’Eglise de Dieu et que,
d'un seul cceur, il vive en communion avec les croyants (Inst., IV,
15, I3, 15, 19). Le baptéme est essentiellement le sacrement de
ce que Christ a fait pour I'Eglise, et doit étre célébré comme un
sacrement communautaire au sein de 1'Eglise.

Et puisque le baptéme vient de Dieu et non de 'homme, il ne
perd pas son efficacité en raison de l'indignité ou de lincrédulité
de T'homme. « Certes, nous avons été pendant longtemps aveugles
et incrédules, et n’avons point pris la promesse laquelle nous était
donnée au baptéme ; toutefois que cette promesse, puisqu’elle était
de Dieu, dés lors méme continent et toujours est demeurée ferme
et vraie. Encore que tous les hommes fussent mensongers et infidéles,
toutefois Dieu ne laisse point d’étre véritable (Rom. 3: 3, 4) ; encore
que tous fussent perdus et damnés, toutefois Jésus-Christ demeure
salut » (Inst. 1V, 15, 17).

En ce qui concerne 'administration du baptéme, Calvin affirme :
« Au reste, c’est une chose de nulle importance, si on baptise en
plongeant du tout dedans I'’eau celui qui est baptisé ou en répandant
seulement de l’eau sur lui; mais selon la diversité des régions, cela
doit demeurer en la liberté des Eglises» (Inst., IV, 15, 19). Il insiste
cependant sur le fait que le baptéme ne doit étre administré que
par ceux qui ont été consacrés a I'office de ministre. « Christ n’ordonne
point d’autres ministres du baptéme que ceux-la mémes auquels il
donne la charge de précher I'Evangile » (Inst., IV, 15, 22). Séparer
la prédication de I’Evangile et 'administration des sacrements est
tout autant impossible pour quiconque que s’introduire illégalement
dans le ministére. Séparer le baptéme et la prédication de I’Evangile,



I52 T. F. TORRANCE

c’est retirer son ame au sacrement (Caféchisme). L’indignité de
celui qui administre le baptéme n’enléve rien au sacrement, méme
si I'administration du sacrement, dans 1'Eglise, est « partiellement
défectueuse ». « Et comme entre les hommes si quelque lettre est
envoyée, pourvu que la main et le signe de 1'écrivain soient bien
connus, c’est tout un qui ou quel en soit le messager ; ainsi ce nous
doit étre assez que de connaitre la main et le signe de notre Seigneur
en ses sacrements, par quelconque messager qu’ils soient apportés »
(Inst., IV, 15, 16).

T. F. TORRANCE.
Université d'Edimbourg

Traduit par Edmond Perret et Frangois de Vargas.



	L'enseignement baptismal de Calvin

