
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 2

Artikel: "Martyrs du Diable"

Autor: Meylan, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«MARTYRS DU DIABLE»

Pareille expression, qui nous laisserait presque indifférents quand
nous la lirions chez un auteur catholique, à l'adresse des protestants
du XVIe siècle, nous fait sursauter lorsque nous la rencontrons, au
hasard d'une lecture, dans une lettre de Théodore de Bèze. Elle
froisse notre sensibilité, elle jette le trouble dans notre conscience.

C'est qu'en effet elle nous pose un problème redoutable, qui
revient à plusieurs reprises au cours de l'histoire de l'Eglise, chez
les protestants comme chez les catholiques, le problème des dissidents,
des séparés, des hérétiques, le problème de leur foi et de leur certitude
intérieure. Que nous le voulions ou non, elle nous confronte avec
eux, car elle atteste, sans le vouloir, leur résolution de tout sacrifier,
même leur vie, à ce qu'ils tiennent pour la vérité de l'Evangile.

L'Eglise officielle conteste à ces « outsiders » le titre même de

martyrs ; elle refuse à leurs communautés le droit d'avoir des martyrs
et d'en tirer édification, par le récit de leur mort. Et ce refus tient
à des motifs profonds : l'Eglise pressent une menace pour son statut
privilégié, elle y voit un argument dangereux, une forme de propagande

insidieuse. C'est pourquoi elle s'en débarrasse par un jugement
sommaire : « Martyrs du diable ». Assurément, elle le fait en bonne
conscience, sûre d'être dans la vérité. C'est à l'historien, dont on a dit
qu'il était la « mauvaise conscience » de l'Eglise, qu'il appartient
de revenir, des siècles plus tard, sur un tel sujet scabreux, pour
tâcher d'y voir clair.

Le problème est posé dès les premiers siècles, avec les premiers
schismes. La séparation de Marcion d'avec la communauté de Rome
(144), pour une raison de doctrine : le sens et la portée de l'Ancien
Testament, en est un premier jalon, car nous savons l'ardeur des



« MARTYRS DU DIABLE » II5

marcionites à souffrir pour leur foi L Mais tôt après, en dehors de
toute controverse dogmatique, la flambée d'illuminisme eschatologique
que l'on appelle le montanisme, dans la seconde moitié du IIe siècle,
plus tard, le schisme de Novatien à Rome à propos de la discipline
des « lapsi » posent à la « Catholica » la redoutable question des

martyrs dissidents 2.

Au livre V de son Histoire ecclésiastique, Eusèbe de Cesaree nous
a conservé le fragment d'un réquisitoire anonyme contre les montanistes,

qui aborde précisément la question :

« Lorsqu'ils sont dans l'embarras pour répondre aux arguments
qu'on a dit, ils tentent de se rabattre sur les martyrs, disant qu'ils
en ont beaucoup, et que c'est une preuve valable de la puissance
de l'Esprit prophétique. Mais cela, semble-t-il, n'est rien moins que
vrai. Des autres hérésies déjà, nous ne conviendrons pas et nous ne
reconnaîtrons pas, pour tous les martyrs qu'elles ont, qu'elles
possèdent la vérité. Et, tout d'abord, les marcionites, ainsi appelés
de l'hérésie de Marcion, ont beau dire tous les martyrs du Christ
qu'ils possèdent, ils ne confessent pas pour autant le Christ lui-même
selon la vérité. » L'auteur ajoute cette précision significative :

« Quand ceux de l'Eglise, qui sont appelés à rendre témoignage
à la vraie foi, se rencontrent en prison avec les martyrs de l'hérésie
des Phrygiens, ils s'en écartent et meurent sans avoir eu communion
avec eux, parce qu'ils ne veulent pas reconnaître l'esprit qui parle
par Montanus et les femmes. »

Et de citer un cas qui s'était produit récemment, à Apamée du
Méandre (Hist, eccl., V, 16, 20-22).

Avec le schisme de Novatien (251), qui se propage rapidement
au-delà des limites de la communauté de Rome, aussi bien à Antioche
qu'en Afrique, le problème devient aigu 3. Il suffit de lire les lettres
de Cyprien, évêque de Carthage, pour s'en rendre compte. Luttant
dans sa propre Eglise contre un courant semblable, il écrit à son
collègue Corneille, de Rome, à propos d'un prétendu confesseur :

« Cum Christi confessor nec dici nec esse jam possit, qui ecclesiam
Christi negavit. »

Etant donné que l'Eglise, selon l'apôtre, est l'épouse du Christ,
« quomodo potest esse cum Christo, qui cum sponsa Christi atque
in ejus ecclesia non est » (ep. 52, 1) 4.

1 Sur les martyrs marcionites, cf. Harnack : Marcion, 1921, p. 188, 194.
2 Voir les remarques pénétrantes de Pierre de Labriolle : La crise

montaniste, Paris, 1913, p. 182 ss.
3 L'article de Harnack, sur Novatien et les églises novatiennes, dans la

Real-Encyklopädie de Herzog-Hauck, t. XIV (1904), p. 223-242, garde encore
aujourd'hui toute sa valeur.

4 Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, t. III, 2, p. 617.



Il6 HENRI MEYLAN

Et dans le De unitate Ecclesiae, qui est exactement contemporain
de ces débats, il pose l'axiome rigoureux :

« Esse martyr non potest, qui in Ecclesia non est ; ad regnum
pervenire non poterit, qui earn quae regnatura est dereliquit... Exhi-
bere se non potest martyrem qui fraternam non tenuit earitatem. »

Et derechef, avec ce style emphatique où Hugo Koch, non
sans malice, voyait le premier exemple du genre « mandement
episcopal » : « Ardeant licet flammis et ignibus traditi vel objecti
bestiis animas suas ponant, non erit illa fidei corona, sed poena
perfidiae, nec religiosae virtutis exitus gloriosus, sed desperationis
interitus. Occidi talis potest, coronari non potest. »

Mais la conséquence inévitable de ce refus catégorique, c'est
d'attribuer au diable ceux qui ne peuvent appartenir au Christ :

« Sic se Christianum esse profitetur, quomodo et Christum diabolus
saepe mentitur, ipso Domino praemonente et dicente : Multi venient
in nomine meo dicentes : Ego sum Christus, et multos fallent » (14) ».

Il est instructif de voir comment deux savants d'entre les plus
grands, le Père Delehaye et Adolf Harnack, ont parlé de ces martyrs
hors cadre. Dans ses Origines du culte des martyrs, le senior des
BoUandistes écrit ces mots dédaigneux :

« Les sectes elles-mêmes tâchent de détourner sur elles quelques
rayons de la gloire que le sang versé fait rejaillir sur la grande Eglise.
Les montanistes vantent leurs martyrs, et deux grands schismes
issus de la dernière persécution, ceux des mélétiens et des donatistes,
prennent comme suprême recommandation le titre d'Eglise des

martyrs » (p. 22).
Et voici le jugement d'Harnack, dans son ouvrage classique, Die

Mission und Ausbreitung des Christentums (4e éd., 1924, p. 506, note) :

« Als Kehrseite zu dem allen darf man nicht vergessen wie
abschätzig die Christen selbst die Martyrien beurteilt haben, wenn
die Märtyrer nicht ihrer eigenen Kirchenpartei angehört haben.
Mit welchen Verleumdungen haben die Gegner der Montanisten die
montanistischen Konfessoren überschüttet, aber wie gemein hat
sich auch andererseits Tertullian am Ende seines Lebens über die
katholischen Märtyrer geäussert (de jejunio 12). Was hat der Anti-
montanist bei Eusebius über montanische Märtyrer, Tertullian über
den Konfessor Praxeas und die Märtyrer Rutilius und Pristinus,

1 De catholicae ecclesiae unitate, 14, Corpus, t. III, I, p. 222 s. On est heureux
de lire dans la Revue des sciences philos, et théol. (1958, p. 554), sous la plume du
P. Camelot, une approbation sans réserves des conclusions du P. Bévenot, le
dernier éditeur de saint Cyprien, qui estime que le De unitate a été écrit après
le schisme de Novatien et à l'occasion de celui-ci, et que Cyprien veut, non pas
défendre la papauté, mais soutenir l'évêque de Rome.



« MARTYRS DU DIABLE » II7

Hippolyt über den Konfessor Callist, Cyprian über ihm unbequeme
Märtyrer behauptet Und waren das alles Verleumdungen Gewiss
nicht. »

Regard méprisant jeté de haut par le savant catholique sur
les sectes et leurs martyrs, sévérité impitoyable du protestant pour
l'Eglise et ses représentants, ne dirait-on pas d'un « test » confessionnel,
imaginé par un psychologue narquois

Plus opiniâtre encore que les précédents, enraciné dans le sentiment

populaire africain, le schisme donatiste devait placer les évêques
de la « Catholica » devant un problème singulièrement irritant.
D'emblée, les partisans de Donat ont revendiqué pour eux, en face
des « traditores », le titre d'« Eglise des Martyrs » ». Eux seuls possèdent

le Saint-Esprit ; c'est pourquoi ils n'hésitent pas à rebaptiser
les fidèles catholiques qui viennent à eux, et à reconsacrer les clercs.
Il va de soi que les mesures prises de loin en loin par les empereurs
chrétiens pour réduire le schisme africain n'ont pu que les confirmer
dans leur sentiment. Les rigueurs des commissaires impériaux de

347, Macaire et Paul, les « operarii unitatis », seront sans cesse jetées
à la tête des catholiques, bien longtemps après que l'empereur Julien
eut rendu aux sectes chrétiennes toute liberté d'agir.

Mais la cause des « Martyrs » africains sera singulièrement
compromise par les voies de fait de ces ouvriers agricoles qu'on appelle
les Circoncellions 2, brandissant leurs gourdins et assaillant les gens
au cri de : « Deo gratias. »

Augustin, qui pendant dix ans au moins a tâché de les ramener
à l'Eglise en se servant d'armes purement spirituelles, se verra forcé
de recourir au bras séculier. C'est alors qu'il fera la théorie de la
contrainte en matière spirituelle, et qu'il développera, de toutes les
manières, le « compelle intrare » de la parabole 3.

Ceux qui sont victimes de la rigueur des lois, dira-t-il, sont des

brigands, non des martyrs. Et Augustin de poser l'axiome qui sera
si souvent repris après lui : « Märtyrern non facit poena, sed causa. »

Dans ses lettres comme dans ses sermons et ses traités, il revient
sans cesse sur ce point, capital à ses yeux. Les donatistes se plaignent

1 Sur les martyrs donatistes, cf. Paul Monceaux : Histoire littéraire de

l'Afrique chrétienne, t. IV, p. 461 ss. et t. V, p. 35 ss.
2 L'excellent article de M. Saumagne, dans les Annales d'histoire économique

et sociale, t. VI, p. 351, a précisé sans contestation possible le statut
juridique des circoncellions ; ce sont des ouvriers agricoles, dont on loue les services
pour la moisson ou les vendanges, par l'intermédiaire d'un « conductor ».

3 Cf. Karl Holl : Augustins innere Entwicklung, dans ses Gesammelte
Aufsätze zur Kirchengeschichte, t. Ill, p. 90.



Il8 HENRI MEYLAN

d'être en butte à la persécution, alors qu'ils infligent aux catholiques
les pires traitements : « Vos dicitis pati persecutionem, et nos ab
armatis vestris fustibus et ferro concidimur », écrit Augustin au
donatiste Januarius (ep. 88). «Vivunt ut latrones, moriuntur ut
circumcelliones, honorantur ut martyres. » I

Revenant sur le sujet de la persécution, dans sa lettre à Vincent
(ep. 93), il veut qu'on distingue les cas : « Si semper esset laudabile
persecutionem pati, sufficeret Domino dicere : Beati qui persecutionem

patiuntur, nec adderet : propter justitiam. Item, si semper
esset culpabile persecutionem facere, non scriptum esset in Sanctis
libris : Detrahentem proximo suo occulte, hunc persequebar »

(Ps. 100 : 5). L'objection redoutable que le Nouveau Testament ne
contient pas de texte prescrivant de persécuter les mal pensants,
Augustin croit l'écarter en recourant à l'Ancien Testament, et il
cite l'exemple du roi Nébucadnetsar, qui sera si souvent repris après
lui (Daniel 3 et 4), image et type tour à tour du roi persécuteur,
dont l'édit est bravé par Daniel et ses compagnons, et du souverain
protecteur, qui enjoint à tous ses sujets de révérer le Dieu unique 2.

C'est à un véritable culte des martyrs donatistes qu'Augustin
s'en prend : « Quales turbas isti avertentes a Christi unitate et ad
suum nomen convertere cupientes, interim temporalia supplicia
schismatis sui conferre audent passionibus martyrum, ut eis poenarum
suarum natalicia celebrentur magno conventu hominum furio-
sorum... » 3

Sans se lasser, dans ses sermons, l'évêque d'Hippone allègue le
texte de la béatitude : « Beati qui persecutionem patiuntur propter
justitiam» (Mat. 5: 10).

« Hoc additamentum martyrem a latrone discrevit, nam et
latro pro malis suis patitur persecutionem, nec quaerit coronam,
sed luit debitam poenam. Martyrem non facit poena, sed causa ;

prius eligat causam, et securus sufferat poenam. » 4

A ceux qui préfèrent se jeter du haut de leur basilique plutôt
que de la remettre aux catholiques, après la sentence de 411, il
cite le dialogue de Jésus avec le diable, sur le haut du temple :

« Videamus autem et de martyrio quid dicit Dominus ; commemorare

debemus et propter Donatistas qui se praecipitant, magis-

1 Ep. 88, 8, éd. Goldbacher : Corpus, t. 34/2, p. 414 s.
2 Ep. 93, 8, Corpus, t. 34/2, p. 452. Voir encore ep. 89/3, p. 420 ss. Et

naturellement la grande lettre au comte Boniface, ep. 185, Corpus, t. 57, p. 8 ss.,
celle au tribun Dulcitius, ep. 204, ibid., p. 319.

3 Contra epistulam Parmeniani, III, 6, 29, Corpus, t. 51, p. 138.
4 Sermon sur les Béatitudes, 13, éd. G. Morin : Sermones post Maurinos

reperti, 1930, p. 634 ; cf. le sermon sur la « massa candida », p. 645 et note.



« MARTYRS DU DIABLE » Hg

terium commendandum est Domini. Ait enim diabolus Domino,
cum eum temptaret — temptabatur autem Dominus ut nos disce-

remus resistere temptationi — dixit ergo ei diabolus : Si Filius Dei
es, mitte te deorsum. Assumserat enim eum super pinnam templi ;

dominum suum non agnoscebat, et tamquam hominem praecipitium
docebat. Hoc nesciens in vero Christo tentabat, quod falsis Christianis
persuadere praeparabat. Donatistae enim non falsi Christiani, sed
omnino Christiani non sunt, qui quod est suggestum a diabolo
audiunt, quod responsum est a Christo non audiunt... Hoc enim
et Donatistis diabolus suggerit dicens : Praecipitate vos, angeli vos
suscipiunt, tali morte non itis ad poenam, sed pergitis ad coronam. » »

Augustin, on le voit, va jusqu'à refuser à ces donatistes
irréductibles le nom de chrétiens.

« Et tandem intelligat quod Christi martyrem non facit poena,
sed causa », ces mots de saint Augustin seront repris bien souvent
au cours des siècles. Ecrivant en 592, aux évêques d'Espagne, qui
menaçaient de faire schisme, à la suite de la querelle des Trois
chapitres, le pape Grégoire le Grand cite l'axiome bien connu, en
l'attribuant à l'évêque de Carthage du IIIe siècle :

« Debetis enim scire, sicut beatus Cyprianus ait, quia martyrem
non facit poena, sed causa. »2

Dans cette esquisse sommaire, je laisse de côté la période du

moyen âge, ce qui ne veut pas dire que le problème des martyrs
hérétiques ne se soit jamais posé, à l'intérieur même de l'Eglise
romaine. Voici, du temps des Spirituels franciscains, un texte
révélateur de Jean de Roquetaillade, ce grand visionnaire du
XIVe siècle. Interrogé, le 10 août 1353, chez le cardinal Guillaume
Court, sur le cas de deux spirituels qu'on avait envoyé au bûcher
deux mois auparavant à cause de leurs idées sur la pauvreté du
Christ et des apôtres, il répond avec autant de finesse que de bon
sens : « Si vous les avez livrés au bras séculier en haine de la pauvreté
et de la decretale : Exiit, alors, ils seront des martyrs glorieux au
ciel. S'ils ont mêlé d'autres erreurs ou d'autres hérésies, s'ils ont
renié la foi catholique ou l'Ecriture sainte, ce sont des hérétiques
damnés à l'enfer. » 3

La Réforme du XVIe siècle devait placer les défenseurs de l'Eglise
établie devant le même problème, dans l'Europe entière, car Luther

1 Sermon pour la fête de saint Cyprien, ibid., p. 538.
2 Grégoire le Grand, Registrum Epislularum, II, 49, éd. Ewald, t. I, p. 150.
3 Jeanne Bignami-Odier : Etudes sur Jean de Roquetaillade, Paris, Vrin,

1952. P- 44-



120 HENRI MEYLAN

et ses adhérents ont été condamnés comme hérétiques par le pape
et l'empereur » et très tôt la foi nouvelle aura ses martyrs.

Les deux moines augustins du couvent d'Anvers, Henri Voes et
Jean van Essen, brûlés vifs à Bruxelles sur la place du Marché,
le Ier juillet 1523, ont profondément impressionné les contemporains

2. Sous le coup de l'émotion qu'il ressent, Luther compose le
fameux cantique, qui trouvera sa place dans YEnchiridion de 1524.

En Suisse, c'est l'année 1524 qui a vu les premiers martyrs de
la foi évangélique, Klaus Hottinger mis à mort à Lucerne, le 26 mars s,

puis en septembre le bailli de Stammheim Abriam Wirth et son
fils Hans, prêtre, jugés par la diète à Baden, comme responsables
du sac de la Chartreuse d'Ittingen, en Thurgovie, mais en fait, pour
n'avoir pas renié leurs convictions 4.

En France, le bûcher de Louis de Berquin s, ce gentilhomme
picard qui avait traduit Erasme et Luther, annonce la répression
terrible qui suivra l'affaire des placards (octobre 1534) et tant
d'autres procès, dont l'Histoire ecclésiastique des Eglises réformées
nous a conservé la mention. La peine du feu, que les juristes du

moyen âge avaient décrétée contre les Cathares et les Vaudois, en
vertu des Constitutions impériales, on l'applique maintenant aux
nouveaux hérétiques.

Presque simultanément, en 1554, Rabus 6 en Allemagne, Crespin
à Genève, sans oublier Foxe, entreprennent de publier des martyro-

1 II est sans doute inutile de rappeler que les réformateurs du XVIe siècle
se sont défendus vigoureusement contre l'accusation d'hérésie qu'on portait
contre eux, mais il n'est pas inutile de préciser, après la démonstration de Karl
Holl, que les protestants se sont gardés de qualifier leurs adversaires de la même
façon. Car, pour Luther comme pour Calvin, l'hérétique, c'est celui qui s'attaque
à la doctrine formulée par l'Eglise ancienne dans les conciles œcuméniques, à
Nicée et à Chalcédoine, c'est-à-dire au dogme de la Trinité et au dogme des
deux natures du Christ (cf. Holl : Luther, Gesammelte Aufsätze zur
Kirchengeschichte, t. I, p. 375 et note, p. 485).

2 « L'événement remua le monde », écrit M. Léon Halkin, dans son excellent

petit livre : La Réforme en Belgique sous Charles-Quint, Bruxelles, 1957,
P- 37-

3 Emil Egli : Schweizerische Reformationsgeschichte, Zurich, 1910, p. 254 s.,
d'après le récit de Bullinger. Egli note que Rabus a laissé de côté les Suisses
dans son grand recueil, sans doute en tant que réformés.

4 Egli, ouvr. cité, p. 279 ss. « Es wiederholen sich bis ins einzelne die Szenen
der berühmten Martyrien altchristlicher Zeit : in dem Wahrheitsmut der
Verhörten, im Gebetsseufzer des Gefolterten... und in dem blutigen Hohn der
Richter» (p. 284).

5 II est bien entendu que le bûcher de Berquin (1529) n'est pas le premier
en date.

6 II faut se garder de confondre le luthérien Ludwig Rabus (1524-1592),
surintendant à Ulm, qui publia à Strasbourg, à partir de 1554, ses Historien der
heyligen ausserwölten Gotteszeugen, Bekennern und Martyrien, en huit volumes
(édition abrégée, en 1572, deux vol.), avec son homonyme de Herborn, Chris-



« MARTYRS DU DIABLE » 121

loges, qui feront connaître au loin, avec une puissance de suggestion
redoutable, la geste des témoins de l'Evangile.

Les catholiques n'ont pas manqué d'en constater les effets. A
la fin du siècle, Florimond de Rémond, ce conseiller au Parlement
de Bordeaux, qui avait connu jadis la tentation de se faire évangélique

», écrit cette page souvent citée :

« Ces tristes et constans spectacles jettoient quelque trouble non
seulement en l'ame des simples, mais des plus grans qui les couvroient
de leur manteau, ne se pouvant la plupart persuader que ces gens
n'eussent la raison de leur côté, puisqu'au pris de leur vie ils la
maintenoient avec tant de fermeté et resolution. Autres en avoient
compassion, marris de les voir ainsi persécutés. Et contemplant dans
les places publiques ces noires carcasses suspendues en l'air, avec
des chaînes vilaines reste des supplices, ils ne pouvoient contenir
leurs larmes, les cœurs mêmes pleuroient avec les yeux. Cependant
les curieux desiroient veoir leurs livres, et sçavoir le fond de leur
creance, et pourquoi on les faisoit mourir... Si qu'il sembloit que
tant plus on en envoyoit au feu, d'autant plus on en voyoit renaître
de leurs cendres» (p. 864).

toph Rabus, qui traduisit le Livre des martyrs de Crespin en allemand et le
publia en 1590.

Il est significatif du peu d'intérêt porté à ces martyrologes protestants,
que ni l'un ni l'autre des Rabus ne soit mentionné dans la Real-Encyclopädie de
Herzog-PIauck. Seul Ludwig Rabus a son article dans VAllgemeine Deutsche
Biographie (t. 27, p. 97).

Le Livre des Martyrs de Jean Crespin, dont Henri Hauser, il y a cinquante
ans, souhaitait voir une édition critique, attend encore son éditeur. Les recherches

amorcées par Arthur Piaget et ses étudiants du Séminaire d'Histoire de la
Réformation (cf. Piaget et G. Berthoud, Notes sur le livre des martyrs,
Neuchâtel, 1930), n'ont hélas pas été poursuivies. C'est en Belgique qu'il faut aller
chercher les seuls travaux approfondis sur le sujet. Du séminaire d'histoire de
l'Université de Liège que dirige, avec quelle hauteur de vue, le professeur Léon
Halkin, sont sortis d'excellents mémoires sur l'un ou l'autre des martyrs (voir
la liste dans les Mélanges Meyhoffer, p. 71). Un de ses assistants, M. G. Moreau,
vient de publier dans le Bulletin de la Société d'histoire du Protestantisme français,
1957, p. 173-199) une contribution intéressante sur les sources de Crespin. A
M. Verheyden on doit de bonnes monographies sur les martyrs de Bruges, de
Gand, de Courtrai et de Bruxelles, où les anabaptistes ont leur place aussi bien
que les réformés. Enfin, M. Halkin a fait une comparaison très neuve entre
hagiographie catholique et protestante, dans ses articles des Mélanges Peelers,
t. II, p. 453-463 (Analecta Bollandiana, 1950), et des Mélanges Meyhoffer,
Lausanne, 1952, p. 52-72.

1 On manque toujours d'une bonne monographie sur Florimond de Rémond
et l'ensemble de son œuvre écrite, aussi bien que sur les sources de sa grande
compilation. Ce qu'il dit de Calvin à Poitiers, par exemple, dont on persiste à
faire état, semble tiré de l'épître à Mgr. de Bazas, de Pierre-Victor Cayet, qui
n'est pas un garant bien sûr, cf. Bulletin de la Société de l'Histoire du Protestantisme

français, t. 7, 1858, p. 85 ss.



122 HENRI MEYLAN

Mais la conclusion ne laisse aucun doute sur les sentiments de
l'auteur :

« Le diable, qui sera toujours singe de Dieu, a voulu de tout tems,
comme remarque Tertullien et Justin Martyr, avoir ses martyrs, et
à ces fins, il fait écouler dans l'ame de ceux qu'il attire de l'Eglise
quelque espèce de magnanimité, laquelle ramenée à la pierre de
touche de la vraie constance, se découvre n'avoir rien moins que
les vraies marques et qualités d'icelle, aussi est-elle tirée des minières
de l'enfer, digne plutôt d'estre appellee bêtise ou fureur, que magnanimité

ou constance » (p. 867).
Mais Florimond de Rémond n'est pas le premier, de loin pas, à

parler de la sorte. En mai 1559, au moment du retentissant procès
d'Anne du Bourg et de quatre autres conseillers du Parlement de
Paris, un obscur théologien catholique, Antoine du Val, lance un
traité : Le mirouer des Calvinistes », dirigé précisément contre Crespin
et son Recueil des « faux martyrs ».

Il entend prouver :

i° que Calvin est hérétique ;

2° qu'il faut brûler et punir les hérétiques calvinistes, contre
lesquels il allègue les textes classiques de Cyprien, d'Augustin, de
Cassiodore, de Grégoire le Grand, etc. ;

30 que ces prétendus martyrs sont de faux martyrs.
Voici un échantillon de sa prose :

« Le diable parle à toy par ses suppôts et ministres, tels que
sont les calvinistes et faulx martyrs de Genève. — Comment faulx
martyrs Calvin n'endurera pas cela. Si ne sauroit-il nier qu'il ne
soit vray... (fol. 59).

Il me souvient bien qu'un jour j'en vis brusler un à Paris, en
la place Maubert, lequel se vantoit de ressusciter après trois jours,
et qui estant prest à mettre au feu, dist au bourreau : Depesche-toy
de faire ton office, car je ressusciteray, après que tu m'auras fait
brusler. Alors le bourreau, qui en avoit veu et manié assez d'autres
plus fols que luy, luy dist : Je te feray si bien chauffer et griller
que si tu retournes, je suis content que tu m'en faces autant. Or il
fut bruslé sa foys et si bien tourné et chauffé qu'il en mourut aussi
bien qu'un autre, et qui plus est, il n'est encores venu accomplir
sa promesse, et si le bourreau l'attend encores. Mais il n'est pas
prest de revenir de là où il est. Alors que le bourreau le fist brusler,

1 Le miroüer des Calvinistes, et armeüre des chrestiens, pour rembarrer les
luthériens et nouveaux évangélistes de Genève (nouvelle édition en 1562). Ne pas
confondre l'auteur du Mirouer avec André Duval (1564-1638), théologien de
Sorbonne et adversaire du gallican Richer, ce qui lui vaut d'être mis en bonne
place dans le Dictionnaire de théologie catholique (t. IV, col. 1967).



« MARTYRS DU DIABLE » 123

il n'avoit encore que pain de noces, et maintenant je crois qu'il
est à la feste tout à fait, en grande compagnie de ceux qui devant
et après luy sont allés tenir compagnie » (fol. 61).

Il n'y a pas loin décidément de ces invectives à celles du père
Garasse contre les ministres de Charenton, dans son Rabelais Réformé
(1623).

** *

On voudrait pouvoir s'arrêter là, et laissant à leur triste besogne
les bourreaux et leurs panégyristes, fixer le regard sur cette nuée
de témoins, à laquelle s'applique la saisissante description de l'épître
aux Hébreux.

Mais il y a ce mot terrible de Théodore de Bèze, cité au début
de cet article, il y a ces martyrs anabaptistes, qui ont affronté la
mort courageusement, non pas à Vienne ou à Prague seulement,
mais à Zurich ou à Berne. Il y a la succession impressionnante de

ces témoins évangéliques de la non-résistance, dont les noms ne
seront pas recueillis dans les martyrologes officiels.

Florimond de Rémond ne manque pas de citer (p. 866, 870)
— c'était de bonne guerre — le mot d'un luthérien intransigeant,
Joachim Westphal, de Hambourg, dans son traité contre Laski, sur
les martyrs réformés, « martyrs abominables du diable » ». Et Rabus,
l'auteur du martyrologe luthérien de 1554, n'y contredit pas.

Dans un chapitre du traité de 1554, où il justifie la condamnation
de Servet, Calvin pose la question : An christianis judicibus haereticos

punire liceat et il reprend à son compte les textes classiques
d'Augustin, et son argumentation contre les donatistes, appuyée
sur les édits des empereurs chrétiens 2.

Il le fait avec prudence, car il n'ignore pas le parti que les catholiques

de son temps tirent de ces vieux textes contre les évangéliques,
en France ou ailleurs.

« Verum non obstant persecutorum gladii quominus suis sceptris
pii magistratus ecclesiam, quae injuste afflicta ohm fuit, tueantur ;

nec martyrum cruces impediunt quominus justo legum praesidio
ad Deum tranquille colendum fidèles juventur.

Prudenter enim Augustinus : « Imperatores, inquit, si in errore
essent, quod absit, pro errore suo contra veritatem leges darent,
per quas justi et probarentur et coronarentur, non faciendo quod

1 C'est à l'adresse des réfugiés venus d'Angleterre, après l'avènement de
Marie Tudor, sous la conduite de Jean Laski, que Westphal, le surintendant de
Hambourg, a lancé cette épithète qu'on lui a souvent reprochée depuis, « martyrs

du diable ». Westphal, comme on le voit par sa correspondance, avait été
alerté dès 1552 par un luthérien d'Anvers, Alexandre Bruchsal, cf. Brief-
Sammlung, éd. Sillem, Hamburg, 1903, p. 125 ss.

2 Calvini opera, t. VIII, col. 465 s. Le texte d'Augustin se trouve ep. 105, 7.



124 HENRI MEYLAN

illi juberent quia Deus prohiberet, sicut jusserat Nabuchadnesar
ut aurea statua adoraretur, quod qui facere noluerunt Deo prohibenti
placuerunt. Quando autem imperatores veritatem tenent, pro ipsa
contra errorem jubent ; quod quisquis comtempserit, judicium sibi
accersit, nam et inter homines poenas luit, et coram Deo sortem
non habet qui hoc facere noluit quod ipsa Veritas per cor regis jussit,
sicut ipse Nabuchadnesar postea miraculo commotus atque mutatus,
pro veritate contra errorem edictum proposuit...

Denique, sicut inter martyres et blasphemos, in poenae
similitudine, culpa tarnen discrimen statuit, sie pios et rectos zelotas
cognitio, iniquos et perversos temeritas et caecus impulsus facit.
Trahetur ad supplicium qui figmentum esse contendet quiequid
sacris oraculis proditum est. Quis tale monstrum honorifico martyris
titulo ausit ornare Nempe, ut recte idem Augustinus définit,
martyrem facit causa, non poena. Si non ille martyr, cur severus
judex non censebitur qui de eo poenam sumit, potius quam crudelis
persecutor »

Dans le Commentaire sur l'Harmonie évangélique, publié l'année
d'après, en 1555, Calvin interprète encore en fonction d'Augustin
la béatitude de Matthieu 5 : 10. Et ce sont les anabaptistes du
présent qui tiennent compagnie aux donatistes du passé :

« Il faut derechef noter ces mots : A cause de moy, ou : à cause
du Fils de l'Homme, afin que celuy qui est persécuté par sa faute, ne
se vante point d'estre martyr du Christ, comme jadis les donatistes
se plaisoyent en eux-mesmes pour ceste seule raison que les magistrats
estoyent contre eux. Et aujourd'huy les Anabaptistes, combien
qu'ils troublent les Eglises par leurs resveries et diffament l'Evangile,
ils se vantent toutesfois qu'ils portent les enseignes de Jesus-Christ,
quand on les condamne justement. Mais Christ ne déclare bien
heureux sinon ceux qui défendent et maintiennent sa cause justement. » »

Les anabaptistes, c'est en effet la bête noire des réformateurs,
non seulement de Zwingli ou d'Œcolampade, comme on pourrait le

penser, au moment de la première rupture 2, alors que la construction

1 Commentaires sur le Nouveau Testament, éd. Meyrueis, Paris, t. I, p. 151.
Aux yeux de Calvin, les anabaptistes sont les victimes et les instruments du
diable : « Venons aux argumens, desquels le maling esprit a tasche d'envelopper

plusieurs en erreur et deception, soubz umbre de se vouloir arrester à
la parolle de Dieu, et considérons quelle force il y a en toutes les machines de
Sathan, par lesquelles il a tasche de renverser cette saincte ordonnance du
Seigneur, laquelle a tousjours, comme il estoit convenable, esté reveremment
observée en son Eglise», écrit-il dans l'Institution chrestienne (1541, éd.
Pannier, t. III, p. 253), à propos du baptême des enfants.

2 Sur les débuts du mouvement anabaptiste à Zurich, voir Fritz Blanke :

Brüder in Christo, Die Geschichte der ältesten Taufergemeinde (Zollikon 1525),
Zwingli Verlag, 1955.



« MARTYRS DU DIABLE » 125

même de l'Eglise à Zurich ou à Bâle pouvait être compromise ou
ruinée par ces intransigeants qui ne voulaient rien savoir que l'Ecriture
et son application littérale, mais tout autant de Farel, de Calvin,
de Bèze, alors même que l'anabaptisme n'a pris racine ni en Suisse
romande ni en France ».

Mais la question qu'il pose à l'Eglise réformée est là, elle ne
peut être écartée sans autre, et, de fait, les réformateurs y ont prêté
la plus grande attention. Ils combattent vraiment sur deux fronts.

Il est une région en Europe, celle du Pays-Bas, où malgré les
édits de Charles-Quint et de Philippe II, 1'« hérésie » se répand et
se manifeste sous trois formes bien distinctes, les luthériens d'abord,
puis les anabaptistes, enfin les calvinistes, derniers venus, et d'autant
plus remuants. Si les luthériens sont assez rapidement éliminés
sauf à Anvers, en revanche les anabaptistes se multiplient et
s'organisent ; ils ont leurs communautés et leur discipline, des

martyrs en grand nombre 2. Ils restent fidèles à leur dogme de la
non-résistance, aussi bien lors de la grande marée iconoclaste de

1566, que plus tard à partir du soulèvement des « gueux ».

Un historien belge, formé à l'école du professeur Léon Halkin,
à Liège, M. Verheyden, conclut en ces termes une étude sur
l'anabaptisme dans les Pays-Bas méridionaux, entre 1555 et 1567 :

« N'écrivons plus l'histoire de la Réforme en Belgique, après 1566,

comme s'il n'y fût plus question d'anabaptisme. L'erreur serait
extrêmement grave. Cette erreur, il faut l'avouer, est restée générale
jusqu'à ce jour. Gardons-nous de persévérer dans cette voie, car il
s'agit d'un mouvement qui fut actif dans nos provinces jusqu'en
1650. » 3

1 La question vaudrait la peine d'être examinée, pourquoi les anabaptistes,
si nombreux en pays germaniques, répandus en Italie également, n'ont-ils pu
prendre pied ni en Suisse romande, ni en France. Le seul nid qui soit à signaler
chez nous, c'est vers 1543 celui de la Neuveville, à la frontière des langues, avec
Pierre Pelot, le rebaptiseur qui réussit à faire imprimer à 1500 exemplaires en
Suisse allemande sa traduction d'un traité de Hubmayer (cf. Guillaume Farel,
Neuchâtel, 1930, p. 535 ss.). C'est à la demande de Farel que Calvin rédige sa
Briefve instruction pour armer tous bons fidèles contre les erreurs de la secte
commune des Anabaptistes, dédiée aux ministres des Eglises de la Conté de Neu-
chastel. En France, je ne vois guère à citer que ce maître d'école de Rouen,
« lequel pour les resveries et révélations fantastiques, apprises en la boutique
des Anabaptistes, avoit esté chassé de Genève, puis de plusieurs autres églises de
France ». IL'Histoire ecclésiastique raconte, d'après Crespin, ses bravades
apocalyptiques dans les premiers mois de Tannée 1560. Il finit naturellement sur le
bûcher, avec deux de ses cousins, qui « le voyant brûler et ses révélations s'en
aller en fumée, confessèrent avant de mourir leur erreur» (t. I, p. 306 ss.).

2 Léon Halkin, ouvr. cité, p. 77 s.
3 A.-L.-E. Verheyden : Les Anabaptistes dans les Pays bas méridionaux,

au début du règne de Philippe 11 (1525-1$6j), dans Annales de la Fédération
historique et archéologique de Belgique, 35e Congrès, Courtrai, 1953, p. 477-491.



126 HENRI MEYLAN

Il n'y a donc rien d'étonnant si Bèze a été amené à donner
son avis, en 1566, lors d'un débat suscité dans l'Eglise wallonne
d'Emden, en Frise orientale.

Cette communauté, fondée une vingtaine d'années auparavant
par le réformateur polonais Jean Laski, et qui restera un boulevard
du calvinisme en pays frison, a eu fréquemment à disputer soit
avec les luthériens, soit avec les anabaptistes de toutes sectes. On
conçoit sans peine que les propos trop iréniques de l'un de ses pasteurs
aient fait scandale.

Une première lettre de Bèze à la comtesse d'Emden, Anna
d'Oldenbourg, dont les sympathies pour les calvinistes étaient notoires,
n'ayant pas suffi, les pasteurs de Genève eurent à se prononcer, au
vu des « accusationis capita » et des « responsiones Adriani », qui
leur avaient été communiqués entre temps.

Celui que Bèze appelle « Adrianus noster » ne nous est pas
connu par ailleurs », mais on peut se faire une idée de sa position,
à lire les lettres rédigées à Genève, en date du 2 septembre 1566,
et que Bèze insérera, quelques années plus tard (1573), dans ses

Epistolae theologicae (ep. 3 et 4, p. 32-48).
On l'accusait, entre autres, d'avoir combattu trop mollement les

idées erronées des sectaires en fait de christologie, et d'avoir déclaré

que les anabaptistes, qui nient la parfaite humanité du Christ,
souffrent néanmoins pour la vérité, en temps de persécution, tout
comme nos frères.

Il se défendait avec un flot de paroles (« verbosissime »), en
distinguant l'erreur commise par ces hommes de leur conscience et
de leur intention, qui était bien de confesser Jésus-Christ, vrai
homme et vrai fils de Marie ; il soulignait également l'insistance
avec laquelle ils affirmaient la justification gratuite par la foi. En
conséquence, il protestait contre ceux qui les appelaient martyrs
du diable, et qui déclaraient que ces gens-là étaient sans foi, et
sans Christ, sans justice et sans salut.

Tout en admettant que les torts pussent être partagés, Bèze
juge suspecte cette mansuétude à l'égard des anabaptistes, venant
d'un homme qui devrait bien plutôt s'efforcer que tous les fidèles
aient horreur de ces gens-là, car le danger est plus grand qu'en les
excusant on ne vienne à les approuver qu'en les condamnant on
ne risque de passer la mesure.

1 « Adrianus noster », cela pourrait faire supposer qu'il avait étudié à
Lausanne ou à Genève ; il ne doit être identifié ni avec Adrien van Haemstede,
l'auteur du martyrologe des Pays-Bas, qui est mort en 1562 déjà, ni avec
Adrien Saravia, ce Flamand d'origine espagnole, qui fera carrière dans l'Eglise
anglicane et attaquera vigoureusement, contre Bèze, le système presbytérien,
car il se trouvait alors aux Iles normandes (cf. F. de Schickler, Les Eglises du
Refuge en Angleterre, t. II, p. 377 et note), mais avec un obscur Adrien Gorin.



« MARTYRS DU DIABLE » I27

De plus, Adrien n'hésitait pas dans sa 19e conclusion, à traiter
de tyrans très cruels ceux qui massacrent les anabaptistes, en quoi
il faisait grave injure aux pieux magistrats qui ont à bon droit tiré
le glaive contre les anabaptistes endurcis. A ce titre, Adrien mérite
d'être sévèrement repris, et s'il persévérait dans son sentiment, il
faudrait le déposer.

En ce qui concerne la christologie, Bèze est inflexible : la
doctrine de ces sectaires est incompatible avec l'affirmation de la
vraie humanité du Christ, et l'on sait l'importance de ce point-là
dans les débats qui opposaient luthériens et calvinistes sur le sujet
de la présence réelle dans la Cène.

Ce qui a dû provoquer la méfiance de Bèze et lui faire dresser
l'oreille, si j'ose dire, c'est qu'Adrien n'hésitait pas à critiquer le
Catéchisme de Calvin ; c'est aussi qu'il faisait grand éloge des fameuses
Considérations de Juan de Valdés, récemment traduites en français
et publiées à Lyon », dont Bèze déclare que ce livre a empoisonné
la Réforme naissante chez les Italiens. Bref, c'est l'esprit de Castellion
que Bèze a flairé chez Adrien, alors rien d'étonnant, s'il fonce sur
l'adversaire.

Sans doute, Bèze introduit quelques distinctions ; il admet
qu'on essaie d'instruire ces anabaptistes pour tâcher de les retirer
des lacs du diable, car qui sait si le Seigneur ne les appellera pas
comme nous-mêmes Mais quant à ceux qui s'obstinent, qui mille
fois convaincus de proférer des blasphèmes et des contradictions,
ne cessent pour autant de blasphémer qu'en cessant de vivre,
ces gens-là, comment les appeler autrement que « martyrs du
diable »

Encore faut-il que l'homme pieux prenne garde, en jugeant de
la sorte, de ne pas se laisser porter par la haine des personnes ou
par quelque mauvais sentiment, mais plutôt par l'horreur du
jugement de Dieu et le sens de la misérable condition des hommes.
Qu'il condamne le dogme plutôt que le pécheur, lorsque meurt un
de ces désespérés, car qui peut sonder l'abîme des miséricordes du
Seigneur, agissant comme il lui plaît, au moment qu'il lui plaît,
dans les cœurs des pécheurs

En conclusion, dit Bèze, il faut tempérer de charité le zèle
excessif de certains, et reprendre ceux qui portent des sentences de

ce genre, comme s'ils avaient assisté au conseil même de Dieu, mais
il ne faut pas moins désapprouver la crainte de ceux-là, et surtout
des pasteurs, qui interprètent la miséricorde de Dieu et l'amour

1 Sur la traduction française des Cent dix Considérations divines de Valdés,
cf. Silvio-F. Baridon : Claude de Kerquefinen, italianisant et hérétique. Genève,
Droz, 1954 (Travaux d'Humanisme et Renaissance, t. 12), p. 22 s.



128 HENRI MEYLAN

fraternel comme si les jugements contre les hérétiques n'existaient
pas. » »

* *

L'Eglise ancienne, en face des novatiens et des donatistes, les
Eglises de la Réforme en face des anabaptistes, la politique d'un
Augustin qui essaye tout avant de recourir au bras séculier, la
rigueur impitoyable de Calvin et de Bèze à réprimer les blasphèmes
de Servet, rigueur approuvée par les théologiens de Zurich et de

Wittenberg, mais blâmés sévèrement par les exilés italiens de Bâle,
que de problèmes, de redoutables problèmes, de la solution desquels
dépendait l'existence même de l'Eglise dans l'Empire ou dans la
cité

Ce serait faire preuve de bien peu de sens historique, pour ne
pas dire : de bon sens tout court, que de condamner sommairement
ceux qui ont eu à prononcer ces sentences ou à les justifier. La Réforme
de Zwingli ne se fût sans doute pas maintenue à Zurich, si les
anabaptistes avaient pris le dessus, au printemps 1525 ; et que fût-il
advenu du calvinisme dans le monde, si Calvin avait quitté Genève
en septembre 1553, devant la coalition de ses adversaires, comme
il a failli le faire

Cependant, comment fermer les yeux à ce qui est pour nous
l'évidence, à savoir que le Christ habite aussi en ces martyrs, qu'il
souffre et triomphe en eux que non seulement la « poena », mais
la « causa » est donnée. Et que ceux-là font les affaires du diable

1 La communauté réformée d'Emden devait connaître encore bien d'autres
démêlés avec les sectes anabaptistes de la région. Dans ses lettres à Bèze, datées
d'Emden, en 1578 et 1579, Menso Alting, l'un des meilleurs représentants du
calvinisme frison, décrit un épisode significatif : « Sunt hic praeter Davidianos
et Libertinos ac Germaniae superioris Anabaptistas, tria alia monstrorum
genera ex eadem scaturigine, tanquam ex equo Trojano prodeuntia, quorum
alii se Frisios, alii Flandros, alii alio nomine monstroso se vocant. Hi omnes eo
proruperunt audaciae, ut absque pudore et metu suae impietatis exercitia
palam et passim hic habeant scholasque impune erigant. » Le magistrat ayant
décidé d'organiser une dispute théologique, les pasteurs acceptent, à la condition

d'y voir participer les représentants des trois sectes, dont ils savent bien
la rivalité : « Etsi per ambitionem et fastum ita sejuncta sunt, ut se mutuae
excommunicationis fulmine feriant et odio plus quam Vatiniano prosequantur. »

De fait, les « fanatici » s'y refusent, « partim se excusantes quod ad earn rem
essent imparati, partim publice protestantes se cum reliquis colloqui nolle
neque eos ad colloquium admittere ». La dispute, fixée au 27 février, n'aura lieu
finalement que le 17 mai, après toute sorte de difficultés, du côté du comte
Edzard, qui ne laissait pas de favoriser les anabaptistes aux dépens des
calvinistes. Ceux-ci auront lieu néanmoins de se féliciter du résultat. « Nam nostri
cives de doctrina nostra valde confirmati sunt et Anabaptistarum technae et
imposturae magis detectae quam unquam ante. Hoc admodum male habet
Sathanam, ideo totus in eo est ut acta supprimât. » H. de Vries : Genève pépinière

du calvinisme hollandais, Fribourg, 1918, t. I, p. 224 ss.



« MARTYRS DU DIABLE » I2g

en les menant à la mort, qui croient obéir à la loi de Dieu et défendre
sa vérité.

Pour qu'on parvienne, non sans peine, à sortir de l'impasse
où l'orthodoxie protestante était enferrée, il a fallu, si je vois bien,
à la fois l'éclatement du système traditionnel de l'Eglise visible, et
celui de la notion du dogme révélé.

î0 L'éclatement de l'Eglise visible, telle que le moyen âge, et
déjà l'antiquité chrétienne, l'avaient conçue, la fragmentation en
Eglises locales, Eglises d'Etat sans doute, mais limitées à la cité
ou au territoire du prince ; c'est la conséquence de la révolution
théologique déclenchée par Luther.

2° La mise en question, à l'intérieur des Eglises protestantes, de
l'orthodoxie confessionnelle, par la critique des Remonstrants et
de Grotius en Hollande; c'est une éclatante revanche de l'esprit
érasmien, dans ces Pays-Bas, dont la fonction apparaît vraiment
capitale dans la « Geistesgeschichte » européenne, sans négliger pour
autant le prodigieux brassage des idées dans l'Angleterre révolutionnaire

du milieu du XVIIe siècle. Car il a fallu ce foisonnement de
sectes et de partis, pour rendre possible ce lent apprentissage de la
tolérance, c'est-à-dire du respect de l'opinion d'autrui », qui est
devenu un des traits caractéristiques de l'Angleterre, jusqu'à nos
jours.

En d'autres termes, il a fallu qu'on en vienne à renoncer au
dilemme : Dieu ou diable, et à son corollaire : de Dieu ou du diable,
pour admettre que l'homme peut se tromper de bonne foi, et qu'il
a le droit de se tromper 2. Ce n'est rien de moins que le « droit à
l'erreur », qu'il est si difficile à l'homme de reconnaître et de respecter,

1 Je suis heureux de me rencontrer ici avec M. Johannes Kühn, qui définit
la tolérance : « das Gelten lassen des Andern », dans son article suggestif : Das
Geschichtsproblem der Toleranz, qui ouvre le recueil de B. Becker : Autour
de Michel Servet et de Sébastien Castellion, Haarlem, 1953.

2 De ce changement qui s'opère lentement dans les esprits, voici un indice
qui mérite d'être noté : notre Ruchat, dans son Histoire de la Réformation de la
Suisse, dont il rédige la seconde partie vers 1730, tempête encore contre T Unpar-
theyische Kirchen- und Kelzerhistorie (1699), de Gottfried Arnold, à propos du
fameux procès posthume intenté à David Joris par les autorités bâloises. « Ce

qu'il y a de plus surprenant, c'est qu'au bout de cent cinquante ans il s'est
trouvé un théologien allemand, protestant, qui s'est mis en tête de justifier
cet homme, avec les expressions les plus piquantes contre la seigneurie et le
ministère de Bâle. Je veux parler du fameux Godefroi Arnold, qui de ministre
luthérien devenu le patriarche des piétistes en Allemagne, a écrit un gros
ouvrage en allemand, intitulé : Histoire de l'Eglise et des Hérétiques, qu'il semble
avoir entrepris uniquement dans le dessein de dénigrer tout ce qu'il y a jamais
eu de grands hommes dans l'Eglise après les Apôtres, et de faire au contraire
l'apologie de tous les hérétiques anciens et modernes, prenant à tâche de les
rendre blancs comme neige, soit en niant quelques-unes des hérésies qu'on leur
attribue, soit en palliant ou atténuant celles qu'il ne peut pas nier. » L'historien



130 HENRI MEYLAN

même et surtout dans le domaine de la religion et des convictions
personnelles.

Ce droit à l'erreur, l'Eglise romaine ne l'a jamais expressément
reconnu. Elle ne le peut pas, puisqu'elle prétend détenir la vérité
révélée dans sa totalité et son intégralité. Les protestants, au contraire,
doivent le poser comme une conséquence directe de la façon dont
ils conçoivent la révélation de Dieu en la personne de Jésus, comme
une condition sine qua non de la mise en valeur des prodigieuses
richesses de l'Evangile.

Ce droit à l'erreur, qui est menacé aussi bien par les prétentions
totalitaires de l'Etat communiste que par celles de l'Eglise du pape,
nous apparaît ainsi comme une des conquêtes essentielles, mais
toujours précaires et menacées de l'esprit humain. Si nous pouvions
aujourd'hui nous mettre d'accord là-dessus, nous protestants, ces

quelques considérations sur les « martyrs du diable » ne seraient
pas dépourvues de toute portée pratique.

Henri Meylan.
Université de Lausanne

vaudois se console en pensant que le livre est écrit en allemand, et par là peu
connu du plus grand nombre de ses lecteurs (t. VI, p. 301).

Mais ce même Ruchat fait la distinction suivante entre les anabaptistes du
XVIe siècle, rebelles et anarchistes, et ceux du présent : « Je sais qu'aujourd'hui

les anabaptistes de Hollande, à suivre leur confession de foi, sont dans
d'autres principes, et qu'ils se bornent à rejeter le baptême des petits enfants,
le jurement et le port des armes... Quoi qu'il en soit, je mets une différence infinie
entre les anciens et les modernes. Autant je crois ceux-ci dignes de la tolérance
qu'on leur accorde, autant suis-je persuadé que ceux-là n'en méritaient aucune,
et qu'on ne pouvait les regarder que comme des perturbateurs du repos public »

(t. V, p. 92).


	"Martyrs du Diable"

