
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 1

Artikel: Arnold Reymond, le métaphysicien

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARNOLD REYMOND, LE MÉTAPHYSICIEN

Après les témoignages que nous venons d'entendre, je désespérerais

de pouvoir rien ajouter, si la personnalité du maître dont nous
honorons la mémoire n'était pas d'une richesse exceptionnelle et si
la reconnaissance et la fidélité ne m'incitaient pas à dominer mon
appréhension.

Du reste, ma tâche consiste moins à ajouter quelque chose à ce

qui a été dit qu'à le résumer, de manière à brosser le tableau général
de la philosophie d'Arnold Reymond.

Une des qualités majeures du philosophe était la faculté merveilleuse

qu'il avait de clarifier n'importe quel sujet en formulant sa
pensée d'une manière si simple et si vigoureuse qu'elle s'imposait à

tous comme une évidence. C'est là que se trouvait une grande part
de son génie. On ne s'avançait pas avec lui à la pointe d'une aventure
philosophique hasardeuse. On s'installait à un foyer de sagesse, dont
la lumière universelle donnait à toutes choses une signification ferme
et sûre, qui ne laissait pas d'être fine et nuancée.

La philosophie était pour Arnold Reymond, non point l'art d'être
paradoxal ou obscur, mais un art de sagesse, la recherche d'une
alliance harmonieuse de l'attention et de la sérénité, des qualités de

l'intelligence et de celles du cœur. Certains penseurs sont des aventuriers

de la philosophie. La force d'Arnold Reymond résidait dans la
modération, la mesure et l'équilibre. Parce qu'il avait au plus haut
point la vertu de prudence, le maître était un arbitre et un guide.

La prudence chez lui avait sans doute sa source ultime dans le
sentiment, ou plutôt l'expérience, des mystères qui nous dépassent.
La communion avec ce qui est plus grand que l'homme le préservait
des entraînements humains et lui assurait cette largeur et cette
justesse de pensée que nous admirions tant.

Arnold Reymond n'était donc pas de ces hommes qui se refusent
à prendre en considération les problèmes suprêmes de la métaphysique

afin de s'assurer en deçà un champ de connaissance qui soit



ARNOLD REYMOND, LE MÉTAPHYSICIEN 63

à leur mesure. Il conservait les problèmes classiques de l'origine, de
la nature et de la fin de tout ce qui est.

Le premier problème est celui de savoir pourquoi il y a quelque
chose plutôt que rien. Il s'y rattache une série d'autres questions :

d'où vient l'univers et tout ce qu'il contient L'univers est-il sorti
du néant Si oui, quelle est sa cause Si non, existe-t-il de toute
éternité Mais si tel est le cas, pourquoi est-il encore en devenir
Pourquoi n'a-t-il pas achevé son évolution, puisqu'il a déjà toute
l'éternité derrière lui

L'univers est-il contingent, c'est-à-dire pouvait-il être ou ne pas
être Ou est-il nécessaire S'il pouvait ne pas être, il pourrait aussi

disparaître un jour sans laisser de traces. S'il est nécessaire, comment
la liberté humaine peut-elle y trouver place

Telles sont quelques-unes des questions que le philosophe se pose
au sujet de l'origine du monde. Un autre groupe de problèmes,
indépendants du précédent, se présentent à nous : il concerne la nature de
l'être. L'être est-il constitué par la matière Est-il au contraire un
ensemble d'idées Est-il une activité psychique ou spirituelle Ou
encore autre chose

Quant au troisième objet de la méditation du philosophe, la question

de savoir où va l'univers ou quelle est sa fin, il est lié évidemment
aux réponses données aux questions qui concernent l'origine et la
nature de l'être. Le problème se concentre pour Arnold Reymond
dans l'alternative suivante : tout ce qui se passe dans l'univers est-il
orienté vers des fins morales et spirituelles ou bien tout ce qui nous
entoure et nous-mêmes sommes-nous le produit de forces aveugles et
inconscientes En d'autres termes, le vrai, le bien et le beau sont-ils
les buts vers lesquels tend l'univers ou bien l'univers et tout ce qu'il
contient est-il gouverné par la fatalité de lois mécaniques

Vous le sentez déjà, le foyer d'où jaillissent ces différentes questions

est le souci de la liberté et de la spiritualité de la personne
humaine.

Si l'étude des questions touchant l'origine, la nature et la fin de
l'être est la tâche de la philosophie, il semble, observe Arnold
Reymond, que la philosophie ne se distingue pas de la religion et de la
science. Car la religion et la science, elles aussi, se préoccupent de ces

problèmes. Pour expliquer l'origine des choses par exemple, le
christianisme invoque le fiat divin, et la science, les états primitifs de la
matière.

Pourtant la philosophie se distingue de la religion et de la science.
De la religion, parce qu'elle s'appuie, non pas sur une révélation ou
une autorité, mais seulement sur la raison et l'expérience. De la
science, en ce qu'elle considère dans sa plénitude le problème de l'être.



64 FERNAND BRUNNER

La science traite des états primitifs de la matière. Mais pourquoi
y a-t-il de la matière La science admet que le monde existe hors de

l'homme, même si personne n'est là pour l'observer, alors que la
philosophie soumet cette affirmation à l'examen. Partout la réflexion
philosophique fait éclater les cadres de la problématique scientifique.
La biologie étudie les conditions physico-chimiques de la vie. Mais
pourquoi la vie et sous ces différentes formes La psychologie,
comme les autres sciences, cherche à tout expliquer par des causes
naturelles. Dans ces conditions, le contact de l'âme avec Dieu lui
échappera toujours. La science ne peut rendre compte des aspirations
dernières de l'être humain ni découvrir le sens de la vie et la raison
d'être de l'univers. C'est à la philosophie qu'il appartient de le faire,
comme c'est à elle qu'il incombe de définir la place de la science elle-
même dans l'ensemble des activités humaines.

La philosophie ressemble donc beaucoup à la théologie par son
objet, puisqu'elle traite comme la théologie de l'origine radicale, de
la nature absolue et de la fin dernière de l'homme et de l'univers. Mais,
nous l'avons vu, la philosophie diffère de la théologie par sa méthode
qui est rationnelle et expérimentale. Inversement, la philosophie
ressemble à la science par sa méthode et en diffère par son objet qui
est plus élevé et plus général que celui de la science. La philosophie a

l'objet en commun avec la théologie et la méthode en commun avec
la science.

Cette position intermédiaire de la philosophie fait surgir un
quatrième problème majeur, outre ceux de l'origine, de la nature et
de la fin de l'être : le problème de la connaissance. En effet, les
problèmes suprêmes portant sur l'absolu des choses, que le philosophe
et le théologien considèrent, requièrent, pour être entièrement
résolus, une révélation divine ou un pouvoir divin de connaissance,
alors que le philosophe ne dispose que de la raison et de l'expérience

humaines. L'effort de réflexion du philosophe se porte alors
sur la raison elle-même, sur sa nature et sa portée, afin de déterminer
de quelle façon elle peut approcher les problèmes de l'être.

La première chose à dire au sujet de la raison humaine, c'est
qu'elle est finie, que des bornes sont imposées à notre perception, à
notre pensée et à notre action. Aussi est-il exclu que nous puissions
atteindre d'un seul coup le fond des choses. Arnold Reymond ne
croit pas que par un procédé quelconque nous puissions pénétrer
d'emblée jusqu'au cœur de la réalité. Une telle entreprise est pour lui,
non seulement impraticable, mais encore inconcevable. Il n'est donc
pas question pour le philosophe de poser d'emblée un concept
inconditionné d'où jaillirait l'explication de tout le réel.



ARNOLD REYMOND, LE MÉTAPHYSICIEN 65

Il faut dire ensuite que la raison humaine est un pouvoir ou une
activité qui ne se réduit jamais à la somme des idées qu'elle a acquises
à un moment donné. En effet, il suffit d'une information plus complète
pour que la raison soit amenée à modifier ses idées. La raison est
autre chose que le résultat momentané de son effort. Elle est l'activité
qui est la source de ce résultat constamment révisable au contact
de l'expérience. Il n'y a donc pas d'idées éternelles ni d'essences
immuables et il convient de donner du concept une définition qui
tienne compte à la fois de son aspect de stabilité et de sa variabilité
en fonction de l'expérience. La vérité n'est pas immuable. Ce sont
les conditions du jugement vrai, qui ne changent pas. Ces conditions
sont au premier chef le « donné » sur lequel s'exerce l'activité de juger
et, du côté du sujet, les principes formels de la logique.

En étudiant la démarche progressive de la raison, Arnold Reymond
découvrit que notre perception des choses comporte toujours une
part d'appréciation, même dans les disciplines réputées purement
objectives. La physique moderne, par exemple, résulte du point de

vue nouveau sur les choses, introduit par Galilée ou Descartes. Ce

point de vue a été jugé meilleur par ces savants et leurs successeurs.
Il comporte donc une part d'appréciation. De même la géométrie a
évolué par une suite d'appréciations portant sur la nature de son
objet. On a pensé pendant longtemps que la géométrie devait se

limiter aux figures tracées à la règle et au compas. Plus tard, on a
pensé qu'elle ne le devait plus. Si l'on appelle « valeur » ce qui donne
lieu à un jugement d'estimation, l'objet des différentes sciences

apparaît donc comme autant de « valeurs » dont les normes évoluent,
comme peuvent évoluer les normes du juste et du beau.

La découverte de la part d'appréciation qu'il y a en toute connaissance

a l'avantage de faire disparaître l'opposition tranchée qu'on
admet d'ordinaire entre les jugements d'existence et les jugements de
valeur. Tous les jugements sont des jugements de valeur, puisqu'ils
comportent tous une part d'appréciation, et tous sont des jugements
d'existence, puisque l'appréciation s'effectue sur un « donné ». Le
« géométrique » et le « physique » sont des aspects spécifiques de la
réalité. Il en est de même du juste et du beau. « Il y a dans tous les
domaines (physique, moral, esthétique, etc.), lit-on dans Philosophie
spiritualiste, t. I, p. 176, des positions de réalité que le jugement,
pour être vrai, s'efforce d'atteindre dans leur pureté, et c'est pour
cette raison que les normes peuvent se préciser, s'affiner, à mesure
que se développent les connaissances, les techniques et la sensibilité. »

Cette analyse remarquable de l'activité de la pensée est couronnée

par une définition : la raison est un pouvoir d'appréciation, de déduction

et de coordination. Observons que si cette doctrine nous interdit
d'obtenir une connaissance purement objective des choses, elle nous



66 FERNAND BRUNNER

donne cependant une indication en faveur d'une philosophie
spiritualiste, puisque la démarche rationnelle qu'elle définit exige un
sujet actif et doué d'une certaine indépendance vis-à-vis du « donné »

sur lequel sa pensée s'exerce.
Telle est donc la raison qui va s'attaquer aux problèmes métaphysiques.

C'est la raison même qui est à l'œuvre dans les sciences, mais
elle ne renonce pas comme en science et comme chez certains
philosophes à considérer l'existence d'une réalité spirituelle dépassant
l'esprit humain. Pour qu'il fût légitime de penser que la raison
humaine exclut par sa nature l'existence de Dieu, il faudrait
administrer d'abord la preuve que l'expérience religieuse est illusoire,
preuve qui, selon Arnold Reymond, n'a été donnée de façon satisfaisante

ni par la psychologie ni par la sociologie.
Il suit que l'expérience sur laquelle porte la raison en métaphysique

est plus riche qu'en science. Elle intéresse la totalité de la
conscience, la raison, la conscience morale et le cœur. L'expérience
ici comprend le sentiment du mystère de notre destinée et le fait du
contact de l'âme avec Dieu. Arnold Reymond aimait à parler d'expérience

métaphysique et il acceptait qu'on appelât sa pensée un
positivisme métaphysique. Cette formule lui semblait souligner heureusement

la réalité de l'objet de la métaphysique et son caractère perceptible

pour nous, quoique progressivement et non sans les opérations
d'appréciation dont nous avons parlé. Comme la science, la métaphysique

reposait pour lui sur l'expérience contrôlée par la raison, mais
sur une expérience propre à la métaphysique, celle de l'homme
assumant dans sa totalité la responsabilité de penser, de sentir et de
conduire sa vie.

Dans cette perspective, la philosophie peut accepter l'expérience
religieuse de l'existence et de l'action de Dieu. Il faut même aller
plus loin et dire qu'elle peut accepter la révélation sur laquelle la
théologie est fondée, quand la révélation propose des solutions des

problèmes suprêmes, telles que la raison n'en saurait trouver de
meilleures. La philosophie reçoit alors ces solutions sans faire violence
à la raison, puisqu'elle les reçoit au nom de la raison comme « sources
de rationalité » et qu'elle se réserve en principe le droit d'y renoncer
un jour si une information plus poussée l'y oblige.

Nous tenons maintenant tout ce qu'il était nécessaire de savoir
pour comprendre comment Arnold Reymond a tenté de résoudre les

problèmes suprêmes de la philosophie. Je vais énoncer rapidement
ses solutions.

La doctrine de la création, enseignée par la révélation chrétienne,
donne, malgré les difficultés qu'elle comporte, au problème de l'origine
absolue de l'être la solution qui satisfait le plus la raison. En effet



ARNOLD REYMOND, LE MÉTAPHYSICIEN 67

si tout ce qui est existe de toute éternité, l'écoulement du temps n'a
plus de signification ; il en est de même de l'action humaine et de la
liberté. Si donc on veut sauvegarder la valeur de la personnalité
humaine, il faut nier l'éternité et la nécessité du monde et admettre
que l'univers est sorti du néant. L'univers aurait pu ne pas être et il
aurait pu être autre. Car sa source est un Dieu-esprit et non pas une
force infinie. Cette dernière conception s'inspire d'une forme
inférieure de la réalité, la matière. Pourquoi ne pas concevoir Dieu d'après
ce que nous rencontrons de plus élevé dans l'existence : l'esprit
Dieu est doué non seulement de puissance, mais encore d'intelligence
et de volonté, quoique d'une manière qui nous dépasse infiniment.
C'est pourquoi on peut l'appeler supraconscient et supraconnaissant.

Quelles preuves avons-nous de son existence En un sens, nous
en avons plusieurs, en un autre sens, nous n'en avons aucune. Car
Arnold Reymond ne pense pas que la conviction que Dieu existe
puisse surgir d'une démonstration. Il déclare que les preuves de
l'existence de Dieu n'ont qu'une valeur de convergence et que l'existence

de Dieu s'impose à nous par l'ensemble de notre expérience
et de nos réflexions passées et présentes. La principale de ces
expériences consiste dans la constatation que nous ne sommes pas les
maîtres de notre existence. Et les réflexions les plus importantes sont
celles qui aboutissent à trouver en Dieu la source de l'être et des
valeurs, le commencement et la fin de l'univers et de l'homme.

Sur la question de la nature de l'être, Arnold Reymond écarte
le matérialisme et l'idéalisme. Le matérialisme ne rend pas compte
de l'esprit et l'idéalisme ne donne nulle place au sujet actif et libre
qu'est la personne. L'être, sous la forme la plus haute que nous
connaissons, ne se réduit ni à la nécessité de la matière ni à celle de
l'idée : c'est la personne ou l'esprit actif et libre. L'ensemble de notre
expérience, depuis notre naissance, tend à nous faire admettre l'existence

de la matière hors de nos états de conscience. Mais comme on
ne peut concevoir comment l'activité de penser pourrait être le résultat

du comportement physiologique, il faut présenter le corps comme
la condition de la pensée et nullement comme sa cause. La pensée
semble avoir pour cause un acte créateur. Il semble que Dieu-esprit
a suscité d'abord la matière et les forces physico-chimiques et qu'il
a fait apparaître ensuite, dans des conditions matérielles spéciales,
l'être vivant avec la conscience et l'activité de juger qui le caractérise
et dont la conscience humaine est le plus haut degré.

Selon Arnold Reymond, la réalité de la personne est démontrée
d'une manière irréfutable et définitive par le « Je pense, donc je suis »

de Descartes. Le maître donne de la formule cartésienne une
interprétation originale et caractéristique : le cogito est une hypothèse
métaphysique qui se formule comme suit : « Si je pense, je suis »,



68 FERNAND BRUNNER

et qui se vérifie dans l'intuition vécue suivante : « Or je pense, donc

je suis. » Le cogito s'explicite ainsi rationnellement sous la forme d'un
syllogisme hypothétique, conformément à l'esprit de la méthode
scientifique. Dans le cogito, la personne se révèle active et libre,
puisqu'elle se livre à la recherche de la certitude. Elle se révèle aussi

imparfaite et limitée.
Quant au problème de la fin de l'être, il est tranché par la solution

donnée à celui de l'origine des choses. Le monde n'est pas gouverné
par la fatalité et l'effort humain a un sens. Ayant fait surgir l'univers
et au sein de l'univers les esprits que nous sommes, Dieu nous invite
à réaliser les fins spirituelles qu'il a conçues pour la création. Le vrai,
le beau et le bien dépassent notre être individuel parce qu'ils ont
leur fondement en Dieu. Cette doctrine, qui satisfait les besoins du
cœur et de la raison, se heurte cependant à l'existence du mal. Le
mal reste une énigme devant laquelle il n'y a pas d'autre attitude
valable qu'un acte de confiance en Dieu et dans les fins ultimes qu'il
a fixées à l'homme et à l'univers.

En faisant de Dieu la fin de la pensée et de l'action par l'intermédiaire

des valeurs, on donne à la connaissance la garantie dont elle a
besoin. Entre la pensée et la réalité, il existe un rapport de fait dont
la garantie divine fait un rapport de droit. La recherche de la vérité
n'est donc pas illusoire. Elle comporte des promesses infinies. Voilà
la solution métaphysique du problème de la connaissance.

Tel est le rationalisme large d'Arnold Reymond, accueillant
l'expérience aussi bien spirituelle que sensible, la religion comme la
science ; ce rationalisme qui a par-dessus tout le respect des faits,
et qui est assez avisé pour reconnaître les limites de la raison. La
connaissance, pour le maître de la Rouvenaz, n'est jamais absolument
objective ; elle comporte une part d'appréciation. La connaissance
cependant reste fondée, mais fondée finalement en Dieu dont l'existence

ne peut être démontrée à proprement parler et dont l'essence
prise en elle-même est impénétrable. Qu'est-ce à dire, sinon que
l'entreprise de connaissance rationnelle qui se poursuit à travers les
sciences et se développe en philosophie est tout entière suspendue
à un acte de confiance spirituelle et religieuse qui s'identifie avec le
contact secret de l'âme avec Dieu C'est pourquoi Arnold Reymond
a pu écrire cette phrase simple et magnifique par laquelle je terminerai

: « La philosophie est à la fois la recherche et la pratique de la
sagesse. »

Fernand Brunner.


	Arnold Reymond, le métaphysicien

