
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 1

Artikel: Arnold Reymond, le philosophe de la religion

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARNOLD REYMOND,
LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION

Chez A. Reymond, l'homme est inséparable de l'œuvre ; le croyant
et le philosophe sont une même et seule personne. Nous ne dessinerons

pas ce soir le portrait du chrétien tel qu'il se reflète dans l'œuvre
du philosophe, par discrétion envers un maître dont la modestie et
l'humilité étaient la plus haute distinction. Mais nous esquisserons
la solution qu'il a apportée à deux problèmes centraux de la
philosophie religieuse : celui de l'objectivité des vérités chrétiennes et celui
de la classification des sciences religieuses ».

La philosophie, telle que la conçoit A. Reymond, a pour objet
l'examen critique de tout savoir, pour y découvrir les conditions de

sa validité et de sa véracité. Le philosophe exerce sa réflexion aussi
bien sur la religion que sur les sciences.

Dès ses études de théologie, A. Reymond, comme la plupart de

ses contemporains, se préoccupe du problème des ressemblances et
des différences entre le savoir scientifique et le savoir religieux. Aux
environs de 1900, ce problème s'impose plus que jamais : le
développement extraordinaire des sciences exactes et des sciences morales
bouleverse les assurances de la théologie. L'histoire, la psychologie,
la sociologie lui rappellent ses origines humaines, après que l'astronomie,

la physique et la biologie eurent renversé les assises de sa
cosmologie 2.

Le raz de marée du scientisme positiviste semble engloutir un
christianisme édulcoré, lorsque déjà au cours du XIXe siècle des
philosophes des sciences comme Cournot, Boutroux et Milhaud soumettent

1 On se rendra compte de l'importance de ces problèmes pour la philosophie
religieuse d'A. Reymond, en consultant notre étude sur ce sujet parue dans
Ant. Virieux, R. Blanche, etc., Arnold Reymond, Turin, Editions de Filosofia,
1956, p. 45 ss.

2 Les philosophes romands qui furent les amis d'A. Reymond ont partagé
les mêmes préoccupations au temps de la crise moderniste ; nous pourrions
citer les noms de MM. Ch. Werner, H. Reverdin de Genève, P. Bovet de
Neuchâtel, H.-L. Miéville de Lausanne.



56 GABRIEL WIDMER

la science à une critique approfondie et constructive, préparant un
renouveau métaphysique illustré par Lachelier, Brunschvicg, Bergson
et d'autres et une floraison de philosophies chrétiennes originales
comme celles de Laberthonnière et de Blondel.

A cette époque, la théologie romande eut le privilège, mais un
privilège que certaines circonstances ecclésiastiques empêchèrent
d'exploiter, de compter parmi les jeunes théologiens, un homme qui
alliait à une connaissance critique de la théologie moderne et à une
curiosité éveillée de saint Athanase et de saint Thomas une intelligence
avertie de la philosophie et une compréhension surprenante de la
logique et des sciences ; je veux parler d'A. Reymond, qui aurait
pu jouer un rôle de premier plan au sein de la théologie de langue
française, si on avait su discerner ses dons exceptionnels ».

Constatant dès le début de sa réflexion que les fondements des
sciences et de la religion étaient mis en question et contestés, A.
Reymond cherche et cherchera sans se lasser pendant plus de cinquante
ans à jeter les bases d'un univers intellectuel où chacune des branches
du savoir aura sa place et pourra exercer sa fonction d'une façon
autonome.

La réalisation de ce projet philosophique comprendra deux sortes
de recherches qui, pour être hiérarchisées, sont pourtant conduites
simultanément : examen du cheminement de la pensée en science et
en religion, et constitution d'une philosophie des sciences et d'une
philosophie de la religion, puis par un effort de reprise, analyse de
l'acte de penser et de son fondement, par lui-même et instauration
d'une métaphysique centrée sur le cogito.

Le problème des rapports entre les vérités scientifiques et les
vérités religieuses se pose au premier stade de la réflexion philosophique

; celui de leur objectivité spécifique fait appel déjà à la
métaphysique proprement dite. La problématique du scientisme qui
distingue entre le verifiable expérimentalement (les vérités scientifiques)

et l'hypothétique vraisemblable pour le sujet (les croyances
religieuses) est donc abandonnée 2.

1 Ces caractéristiques de l'horizon intellectuel d'A. Reymond apparaissent
déjà clairement dans sa thèse, Essai sur le subjectivisme et le problème de la
connaissance religieuse, Lausanne, 1900.

2 Les écrits postérieurs à la thèse de 1900 sont autant de critiques d'un
certain positivisme qui se traduisait en théologie par un culte rendu à l'histoire
et à la psychologie, cf. La notion de mystère dans les sciences et dans la religion
chrétienne, Neuchâtel, 1903, Introduction à un cours de philosophie religieuse,
R. Th. Ph. 1904, p. 89 ss.. Science et philosophie religieuse, id. 1905, p. 5 ss.
et surtout Vérité scientifique et vérité religieuse, Lausanne, 1913, pour ne citer
que les études de philosophie de la religion.



ARNOLD REYMOND, LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION 57

L'usage de la méthode historico-critique bien comprise confirme
cette manière d'envisager la tâche de la philosophie. L'étude de
l'histoire des sciences, de la théologie et de la philosophie nous apprend
comment ces disciplines se sont progressivement constituées en
réagissant les unes sur les autres et en affinant leurs normes ; elle met
en relief les diverses solutions données aux problèmes fondamentaux
de l'origine et de la destinée de l'homme et leurs facteurs permanents
et constitutifs. Si éclairante soit-elle, cette étude ne sera réellement
philosophique et critique qu'au moment où elle pourra justifier que
certaines solutions sont plus valables que d'autres.

Dans cette perspective, les valeurs sont inséparables de l'histoire.
Au centre de l'enchevêtrement des solutions et de leurs invariants,
la méthode analytique vise à découvrir des ordres de préférences, des
hiérarchies de valeurs liées à une fin suprême ; elle ne conduit ni au
relativisme ni au nivellement d'une philosophie de l'identité, mais
au fonctionalisme, à l'ordonnance d'une philosophie de l'intégralité.

Appliquée à l'histoire de l'Eglise et du dogme, la méthode d'A.
Reymond fournit sommairement les indications suivantes : à l'origine, le

message chrétien ne s'est guère soucié de ses relations avec la
philosophie et la science hellénistiques. Dès le IIe siècle pourtant, en se

répandant dans l'Empire romain, il détruit l'harmonie qui avait
régné jusqu'alors tant bien que mal entre la philosophie, la science
et la théologie rationnelle. Les Pères, puis les docteurs se verront
obligés, dans les siècles subséquents, de promouvoir de nouvelles
synthèses, en empruntant au platonisme et à l'aristotélisme certaines
de leurs conclusions. En reconnaissant l'Ecriture comme seule autorité

et source suffisante en dogmatique, les réformateurs hâtent la
chute des synthèses médiévales. Abandonnant ce principe pour le
dogme de l'inspiration littérale, leurs successeurs s'exposeront et
succomberont aux critiques de la méthode historique ; pour sauver
la morale et la spiritualité chrétiennes, ils chercheront appui chez
Kant, puis chez Hegel.

Les vérités chrétiennes ont donc été formulées au cours de l'histoire

de bien des manières et à l'aide des problématiques les plus
diverses ; elles se sont modifiées tantôt en assimilant des éléments qui
leur étaient étrangers, tantôt en se dépouillant pour retrouver leur
simplicité originelle. Sous ces variations, on découvre cependant un
donné permanent qui constitue une expérience sui generis, personnelle

et communautaire, celle de la misère de l'homme et de la grandeur

de Dieu. Ce donné postule la présence agissante d'un Dieu
conscient et libre d'intervenir dans l'histoire, de s'y révéler à travers
des personnes et d'une manière parfaite en Jésus-Christ, une
connaturante entre Dieu et sa créature qui peut être partiellement, mais
jamais totalement effacée.



58 GABRIEL WIDMER

La méthode historico-critique et l'hypothèse fonctionaliste qui lui
est inhérente nous font comprendre que l'histoire de l'Eglise n'est pas
une succession arbitraire d'événements, mais une histoire orientée
vers un but voulu par Dieu et que l'histoire des dogmes n'est pas un
enchaînement absurde d'idées, mais une recherche de la vérité
religieuse. Dieu s'y manifeste alors comme son principe finalisant et
comme celui qui garantit les valeurs. L'étude de l'analyse métaphysique

proprement dite nous montrerait que le métaphysicien arrive
à des conclusions semblables en usant d'une autre voie.

Dieu, selon A. Reymond, n'est donc pas ce Dieu intérieur, cette
unité fonctionnelle des actes et des pensées devenant le patrimoine
de l'humanité, comme l'enseignait L. Brunschvicg à la suite de

Plotin et de Spinoza, mais une personne qui transcende le passé et
le présent et les oriente vers un achèvement. En effet, la conscience
humaine, soulignera A. Reymond, «n'est pas maîtresse des impératifs

et des valeurs qui s'imposent à elle ; elle peut sans doute se

dérober à leur contrainte, mais elle ne saurait les créer » » ; elle est,
ajouterons-nous, seulement créatrice des normes par lesquelles elle les
actualise. Dieu, l'Inconditionné, confère une objectivité spécifique aux
vérités religieuses qui se manifeste dans leur permanence sous forme
d'invariants constitutifs au sein de l'histoire de l'Eglise et de l'histoire

des dogmes. Ainsi le dogme de la création, essentiel au christianisme,

exprime la corrélation sans confusion entre Dieu et ses
créatures, la réalité de la révélation.

A la lumière de l'analyse de la pensée, des positions de réalité sur
lesquelles elle s'exerce et des valeurs qu'elle y promeut, le métaphysicien

conclut à la complémentarité des vérités religieuses et des
vérités scientifiques, à condition de respecter leur objectivité particulière,

telle que la définissent le philosophe de la religion et le philosophe

des sciences. La vérification et la formulation des lois en langage
mathématique si possible légitiment les valeurs scientifiques ; la
reconnaissance de l'action permanente de Dieu par le croyant justifie
sa quête des valeurs religieuses comme la charité et la justice 2.

Après cet examen de l'objectivité des vérités religieuses, le philosophe

de la religion étudie les diverses disciplines du savoir religieux

1 Philosophie spiritualiste, tome I, p. 277.
1 Cela explique la position d'A. Reymond relative au rapport de la théologie

avec les diverses sciences : « Les problèmes capitaux de la vérité religieuse
ont leur caractère spécifique et indépendant. Si les lois découvertes par la
science permettent de les préciser, elles ne peuvent en aucune façon les résoudre.
C'est au-dedans de la vie religieuse que ces problèmes doivent être posés et si
possible résolus» (Vérité scientifique et vérité religieuse, p. 2).



ARNOLD REYMOND, LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION 59

et leurs objets propres, pour éviter des confusions préjudiciables à la
philosophie de la religion, à la philosophie chrétienne et à la dogmatique.

La philosophie de la religion, que nous appellerions actuellement
phénoménologie de la religion, « se donne pour tâche, nous dit A.
Reymond, de dégager en les coordonnant les traits essentiels et communs
de la vie et des croyances religieuses » ». Elle vise à mettre à jour
l'essence du phénomène religieux et ses significations pour l'existence
humaine, à l'aide de la seule raison.

Si le philosophe admet que la révélation est « source de rationalité

» et qu'elle éclaire sa démarche, il s'affirme comme philosophe
chrétien, il édifie un système tendant à prouver que « la raison d'être
de la vie humaine et de l'univers ne peut se comprendre sans le
révélé chrétien » 2. Toujours soumis « au plus ample informé », l'aspect
transcendant de cette philosophie sera peut-être un jour réduit à une
donnée immanente.

La dogmatique se fonde sur le message d'hommes qui se
considèrent comme porteurs d'une doctrine divine et dont les paroles sont
revêtues d'autorité. Ses postulats sont existentiels, ils relèvent de

personnes et d'événements considérés comme révélateurs de l'action
divine ; ils concernent la destinée de la personne et celle de la
communauté ecclésiale. Chargé d'enseigner une Eglise, le théologien ne

peut éliminer le dogme au nom du plus ample informé ; il doit seulement

« dégager la révélation dans sa pureté, la saisir dans sa
signification profonde, en laissant tomber les éléments caducs, qui, en
raison des conceptions de telle ou telle époque, l'ont surchargée ou
obscurcie » 3.

Dans ces conditions, la dogmatique ne peut réduire les données

antithétiques de la révélation, le dogme trinitaire, par exemple, où
l'unité de la substance est inséparable de la trinité des personnes, le

dogme christologique avec la double nature du Christ, ou bien la
simultanéité chez le croyant du péché et de la grâce. Les dogmes
expriment très approximativement sur le plan intellectuel et pour
telle ou telle confession les rapports entre Dieu et l'homme ; ils
perdent leur signification vivante quand on les juge comme des
formulations absolues et adéquates.

Pour éviter le danger d'un doctrinarisme intellectualiste, A.
Reymond aborda au début de sa carrière avec son ami R. Guisan le
problème des confessions de foi et essaya de donner une nouvelle
interprétation des dogmes fondamentaux 3. Après 1925, averti du

1 Philosophie spiritualiste, tome I, p. 239.
2 Id. op., tome II, p. 394.
3 Id. op., tome II, p. 396 s.



6o GABRIEL WIDMER

renouveau théologique, illustré par le néo-calvinisme et par ce qu'on
appelait la théologie dialectique, il insiste sur le fait que les affirmations

antithétiques de la dogmatique ne peuvent être conciliées
logiquement, puisqu'elles découlent en partie de la finitude de la
connaissance humaine et de l'impossibilité pour notre intelligence de
concevoir les perfections divines; seul le Dieu d'amour permet au
croyant de les surmonter dans l'expérience de la foi ».

A part quelques articles consacrés à des sujets d'apologétique 2,

A. Reymond, comme philosophe de la religion, s'est donc surtout
penché sur des questions de méthodologie, comme le prouvent ses

recherches sur la philosophie religieuse, la philosophie chrétienne et la
dogmatique. Dans ce domaine, la clarté de son esprit, la sûreté de son
information, la sensibilité de son cœur lui ont dicté des remarques
fécondes.

S'il fallait situer en quelques mots la pensée religieuse d'A.
Reymond dans les courants de la théologie moderne, nous dirions ce qui
suit : l'auteur de Philosophie spiritualiste refuse de considérer, avec
Schleiermacher, le maître de la théologie moderne, le sentiment de

dépendance envers Dieu comme l'essence du christianisme. Il critique
en effet la notion d'essence, à cause du caractère historique de la
révélation biblique. Seulement, d'après lui, on ne peut ramener
l'histoire biblique à un donné immanent, parce que les invariants
comme tels échappent à l'investigation historique.

Contrairement à E. Troeltsch, le représentant le plus eminent de

l'historicisme, A. Reymond admet que ces invariants n'appartiennent
pas à une révélation de l'esprit absolu qui se manifesterait
progressivement dans l'humanité, selon les lois d'une dialectique hégélienne.
En effet, le Dieu qui se révèle historiquement est une personne,
consciente et libre, c'est-à-dire suprahistorique.

Faut-il alors considérer A. Reymond comme un disciple de

Ritschl, le théologien antimétaphysicien, dont A. Sabatier fut en
France l'illustre représentant Non ; on connaît la critique serrée
qu'A. Reymond a faite de la théorie de la connaissance de Sabatier
dans sa thèse de 1900. Certes, pour lui, la théologie ne se confond pas
avec la métaphysique, mais elle en suppose une, puisque sans activité
de juger il n'y aurait ni communication de la révélation, ni élabora-

1 Cf. A. Reymond et R. Guisan : La confession de foi de l'Eglise libre
du canton de Vaud, Moudon, 1904 ; et en plus des articles cités p. 56, note 2,
A. Reymond : Le protestantisme et ses caractères objectifs, Lausanne, 1918.

2 Cf. A. Reymond : Le problème du mal et l'apologétique de Gaston Frommel,
R. Th. Ph. 1917, p. 136 ss., et Pascal et l'apologétique chrétienne, R. Th. Ph.,
1920, p. 93 ss., reproduit in Philosophie spiritualiste, tome II, p. 265 ss.



ARNOLD REYMOND, LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION 6l

tion d'une dogmatique. Il est faux par conséquent de ramener la
théologie systématique à une histoire de la religion et à une psychologie

religieuse, au nom de la distinction erronée entre jugement
d'existence et jugement de valeur, préconisée par Ritschl pour donner
à la théologie un autre fondement que celui d'une ontologie.

A. Reymond se réclamait à juste titre de Vinet et de Secrétan ;

seulement, et sur ce point il innove d'une manière capitale, il pousse
l'analyse des vérités scientifiques et religieuses et celle du cogito d'une
façon beaucoup plus rigoureuse qu'eux. Il dénonce les vices du
scientisme, les équivoques du symbolo-fidéisme et le panthéisme de

l'immanentisme, en les décelant à la racine de ces positions nocives
tant pour la philosophie de la religion et la philosophie chrétienne que
pour la dogmatique confessionnelle. Il repousse tout subjectivisme
romantique et irrationaliste et se méfie de tout syncrétisme soi-
disant universaliste, parce qu'il reconnaît la valeur de l'histoire et de
la tradition.

Cela étant, il est délicat de rattacher A. Reymond à une école,
fût-ce celle du libéralisme, dont il critiquait parfois la facilité. Fidèle
à son intention première, mais la reprenant constamment, il préfère
l'analyse minutieuse à la synthèse brillante. Il se défend de faire jouer
à la philosophie le rôle de fondement pour la théologie ; il interdit à
la dogmatique de servir de point de départ ou de fin dernière à la
métaphysique. Son œuvre qu'il voulait humble et modeste, mais
aussi solide et durable, ouvre une perspective au-delà de l'opposition
stérile entre une orthodoxie figée et un libéralisme accommodant ;

le théologien et le philosophe de la religion, comme le philosophe des

sciences, ne sauraient en sous-estimer la portée, dont il appartient
au métaphysicien de préciser l'orientation profonde et les thèmes
majeurs.

Gabriel Widmer.


	Arnold Reymond, le philosophe de la religion

