Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 1

Artikel: Arnold Reymond, le philosophe de la religion
Autor: Widmer, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380704

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARNOLD REYMOND,
LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION

Chez A. Reymond, I'’homme est inséparable de ’ceuvre ; le croyant
et le philosophe sont une méme et seule personne. Nous ne dessinerons
pas ce soir le portrait du chrétien tel qu’il se refléte dans 1'ceuvre
du philosophe, par discrétion envers un maitre dont la modestie et
Phumilité étaient la plus haute distinction. Mais nous esquisserons
la solution qu’'il a apportée & deux problémes centraux de la philo-
sophie religieuse : celui de I'objectivité des vérités chrétiennes et celui
de la classification des sciences religieuses *.

* * %

La philosophie, telle que la congoit A. Reymond, a pour objet
I'examen critique de tout savoir, pour y découvrir les conditions de
sa validité et de sa véracité. Le philosophe exerce sa réflexion aussi
bien sur la religion que sur les sciences.

Dés ses études de théologie, A. Reymond, comme la plupart de
ses contemporains, se préoccupe du probléme des ressemblances et
des différences entre le savoir scientifique et le savoir religieux. Aux
environs de 1900, ce probléme s’impose plus que jamais: le déve-
loppement extraordinaire des sciences exactes et des sciences morales
bouleverse les assurances de la théologie. L’histoire, la psychologie,
la sociologie lui rappellent ses origines humaines, aprés que l'astro-
nomie, la physique et la biologie eurent renversé les assises de sa
cosmologie 2,

Le raz de marée du scientisme positiviste semble engloutir un
christianisme édulcoré, lorsque déja au cours du XIXe siécle des philo-
sophes des sciences comme Cournot, Boutroux et Milhaud soumettent

I On se rendra compte de I'importance de ces problémes pour la philosophie
religieuse d’A. Reymond, en consultant notre étude sur ce sujet parue dans
ANT. VIRIEUX, R. BLANCEHE, etc., Arnold Reymond, Turin, Editions de Filosofia,
1956, P. 45 ss.

z Les philosophes romands qui furent les amis d’A. Reymond ont partagé
les mémes préoccupations au temps de la crise moderniste; nous pourrions
citer les noms de MM. Ch. Werner, H. Reverdin de Genéve, P. Bovet de
Neuchéitel, H.-1.. Miéville de Lausanne.



56 GABRIEL WIDMER

la science a une critique approfondie et constructive, préparant un
renouveau métaphysique illustré par Lachelier, Brunschvicg, Bergson
et d’'autres et une floraison de philosophies chrétiennes originales
comme celles de Laberthonniére et de Blondel.

A cette époque, la théologie romande eut le privilége, mais un
privilege que certaines circonstances ecclésiastiques empéchérent
d’exploiter, de compter parmi les jeunes théologiens, un homme qui
alliait & une connaissance critique de la théologie moderne et & une
curiosité éveillée de saint Athanase et de saint Thomas une intelligence
avertie de la philosophie et une compréhension surprenante de la
logique et des sciences; je veux parler d’A. Reymond, qui aurait
pu jouer un role de premier plan au sein de la théologie de langue
francaise, si on avait su discerner ses dons exceptionnels *.

Constatant dés le début de sa réflexion que les fondements des
sciences et de la religion étaient mis en question et contestés, A. Rey-
mond cherche et cherchera sans se lasser pendant plus de cinquante
ans a jeter les bases d'un univers intellectuel ou chacune des branches
du savoir aura sa place et pourra exercer sa fonction d’une facon
autonome.

La réalisation de ce projet philosophique comprendra deux sortes
de recherches qui, pour étre hiérarchisées, sont pourtant conduites
simultanément : examen du cheminement de la pensée en science et
en religion, et constitution d'une philosophie des sciences et d'une
philosophie de la religion, puis par un effort de reprise, analyse de
Pacte de penser et de son fondement, par lui-méme et instauration
d’'une métaphysique centrée sur le cogito.

%
E *

Le probléme des rapports entre les vérités scientifiques et les
vérités religieuses se pose au premier stade de la réflexion philoso-
phique ; celui de leur objectivité spécifique fait appel déja i la méta-
physique proprement dite. La problématique du scientisme qui
distingue entre le vérifiable expérimentalement (les vérités scienti-
fiques) et I'’hypothétique vraisemblable pour le sujet (les croyances
religieuses) est donc abandonnée =.

1 Ces caractéristiques de I'horizon intellectuel d’A. Reymond apparaissent
déja clairement dans sa thése, Essai sur le subjectivisme el le probléme de la
connaissance religieuse, Lausanne, 1900.

2 Les écrits postérieurs a la thése de 1g9oo sont autant de critiques d’un
certain positivisme qui se traduisait en théologie par un culte rendu a ’histoire
et & la psychologie, cf. La notion de mystéve dans les sciences et dans la veligion
chrétienne, Neuchitel, 1903, Introduction a un cours de philosophie religieuse,
R. Th. Ph. 1904, p. 89 ss., Science et philosophie religieuse, id. 1905, p. 5 ss.
et surtout Vérité scientifique et vérité religieuse, Lausanne, 1913, pour ne citer
que les études de philosophie de la religion.



ARNOLD REYMOND, LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION 57

L’usage de la méthode historico-critique bien comprise confirme
cette maniére d’envisager la tiche de la philosophie. L’étude de
I'histoire des sciences, de la théologie et de la philosophie nous apprend
comment ces disciplines se sont progressivement constituées en
réagissant les unes sur les autres et en affinant leurs normes ; elle met
en relief les diverses solutions données aux problémes fondamentaux
de I'origine et de la destinée de I'homme et leurs facteurs permanents
et constitutifs. Si éclairante soit-elle, cette étude ne sera réellement
philosophique et critique qu’au moment ou elle pourra justifier que
certaines solutions sont plus valables que d’autres.

Dans cette perspective, les valeurs sont inséparables de I'histoire.
Au centre de 'enchevétrement des solutions et de leurs invariants,
la méthode analytique vise & découvrir des ordres de préférences, des
hiérarchies de valeurs liées & une fin supréme ; elle ne conduit ni au
relativisme ni au nivellement d’une philosophie de I'identité, mais
au fonctionalisme, & l’ordonnance d’une philosophie de I'intégralité.

Appliquée a I'histoire de ’Eglise et du dogme, la méthode d’A. Rey-
mond fournit sommairement les indications suivantes : a I'origine, le
message chrétien ne s’est guére soucié de ses relations avec la philo-
sophie et la science hellénistiques. Dés le IIe siécle pourtant, en se
répandant dans 1'Empire romain, il détruit I’harmonie qui avait
régné jusqu’alors tant bien que mal entre la philosophie, la science
et la théologie rationnelle. Les Péres, puis les docteurs se verront
obligés, dans les siécles subséquents, de promouvoir de nouvelles
synthéses, en empruntant au platonisme et a I'aristotélisme certaines
de leurs conclusions. En reconnaissant 1’Ecriture comme seule auto-
rité et source suffisante en dogmatique, les réformateurs hatent la
chute des synthéses médiévales. Abandonnant ce principe pour le
dogme de l'inspiration littérale, leurs successeurs s’exposeront et
succomberont aux critiques de la méthode historique ; pour sauver
la morale et la spiritualité chrétiennes, ils chercheront appui chez
Kant, puis chez Hegel.

Les vérités chrétiennes ont donc été formulées au cours de I'his-
toire de bien des maniéres et 4 'aide des problématiques les plus
diverses ; elles se sont modifiées tantdt en assimilant des éléments qui
leur étaient étrangers, tantdét en se dépouillant pour retrouver leur
simplicité originelle. Sous ces variations, on découvre cependant un
donné permanent qui constitue une expérience suz gemeris, person-
nelle et communautaire, celle de la misére de I’homme et de la gran-
deur de Dieu. Ce donné postule la présence agissante d’un Dieu
conscient et libre d’intervenir dans 1'histoire, de s’y révéler a travers
des personnes et d’'une maniére parfaite en Jésus-Christ, une conna-
turalité entre Dieu et sa créature qui peut étre partiellement, mais
jamais totalement effacée.



58 GABRIEL WIDMER

La méthode historico-critique et I'hypothése fonctionaliste qui lui
est inhérente nous font comprendre que I'histoire de I'’Eglise n’est pas
une succession arbitraire d’événements, mais une histoire orientée
vers un but voulu par Dieu et que l'histoire des dogmes n’est pas un
enchainement absurde d’idées, mais une recherche de la vérité reli-
gieuse. Dieu s’y manifeste alors comme son principe finalisant et
comme celui qui garantit les valeurs. L’étude de I'analyse métaphy-
sique proprement dite nous montrerait que le métaphysicien arrive
a des conclusions semblables en usant d'une autre voie.

Dieu, selon A. Reymond, n’est donc pas ce Dieu intérieur, cette
unité fonctionnelle des actes et des pensées devenant le patrimoine
de I'humanité, comme I'enseignait L. Brunschvicg a la suite de
Plotin et de Spinoza, mais une personne qui transcende le passé et
le présent et les oriente vers un achévement. En effet, la conscience
humaine, soulignera A. Reymond, «n’est pas maitresse des impeéra-
tifs et des valeurs qui s’imposent a elle; elle peut sans doute se
dérober A leur contrainte, mais elle ne saurait les créer » * ; elle est,
ajouterons-nous, seulement créatrice des normes par lesquelles elle les
actualise. Dieu, I'Inconditionné, confére une objectivité spécifique aux
vérités religieuses qui se manifeste dans leur permanence sous forme
d’invariants constitutifs au sein de I'histoire de I'Eglise et de I'his-
toire des dogmes. Ainsi le dogme de la création, essentiel au christia-
nisme, exprime la corrélation sans confusion entre Dieu et ses créa-
tures, la réalité de la révélation.

A la lumiere de I'analyse de la pensée, des positions de réalité sur
lesquelles elle s’exerce et des valeurs qu’elle y promeut, le métaphy-
sicien conclut & la complémentarité des vérités religieuses et des
vérités scientifiques, & condition de respecter leur objectivité particu-
liére, telle que la définissent le philosophe de la religion et le philo-
sophe des sciences. La vérification et la formulation des lois en langage
mathématique si possible légitiment les valeurs scientifiques; la
reconnaissance de 1’action permanente de Dieu par le croyant justifie
sa quéte des valeurs religieuses comme la charité et la justice 2.

*
* *

Aprés cet examen de I'objectivité des vérités religieuses, le philo-
sophe de la religion étudie les diverses disciplines du savoir religieux

1 Philosophie spiritualiste, tome I, p. 277.

2 Cela explique la position d’A. Reymond relative au rapport de la théologie
avec les diverses sciences: « Les problémes capitaux de la vérité religieuse
ont leur caractére spécifique et indépendant. Si les lois découvertes par la
science permettent de les préciser, elles ne peuvent en aucune fagon les résoudre.
C’est au-dedans de la vie religieuse que ces problémes doivent étre posés et si
possible résolus » (Vérité scientifique et vérité religieuse, p. 2).



ARNOLD REYMOND, LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION 59

et leurs objets propres, pour éviter des confusions préjudiciables a la
philosophie de la religion, A la philosophie chrétienne et a la dogma-
tique.

La philosophie de la religion, que nous appellerions actuellement
phénoménologie de la religion, « se donne pour tache, nous dit A. Rey-
mond, de dégager en les coordonnant les traits essentiels et communs
de la vie et des croyances religieuses » . Elle vise & mettre 4 jour
I’essence du phénoméne religieux et ses significations pour I'existence
humaine, 4 l'aide de la seule raison.

Si le philosophe admet que la révélation est « source de rationa-
lité » et qu’elle éclaire sa démarche, il s’affirme comme philosophe
chrétien, il édifie un systéme tendant & prouver que « la raison d’étre
de la vie humaine et de l'univers ne peut se comprendre sans le
révélé chrétien » 2. Toujours soumis « au plus ample informé », I’aspect
transcendant de cette philosophie sera peut-étre un jour réduit a une
donnée immanente.

La dogmatique se fonde sur le message d’hommes qui se consi-
dérent comme porteurs d'une doctrine divine et dont les paroles sont
revétues d’autorité. Ses postulats sont existentiels, ils relévent de
personnes et d’événements considérés comme révélateurs de I'action
divine ; ils concernent la destinée de la personne et celle de la com-
munauté ecclésiale. Chargé d’enseigner une Eglise, le théologien ne
peut éliminer le dogme au nom du plus ample informé ; il doit seule-
ment « dégager la révélation dans sa pureté, la saisir dans sa signi-
fication profonde, en laissant tomber les éléments caducs, qui, en
raison des conceptions de telle ou telle époque, l'ont surchargée ou
obscurcie » 3. ‘

Dans ces conditions, la dogmatique ne peut réduire les données
antithétiques de la révélation, le dogme trinitaire, par exemple, ou
I'unité de la substance est inséparable de la trinité des personnes, le
dogme christologique avec la double nature du Christ, ou bien la
simultanéité chez le croyant du péché et de la grice. Les dogmes
expriment trés approximativement sur le plan intellectuel et pour
telle ou telle confession les rapports entre Dieu et 'homme ; ils
perdent leur signification vivante quand on les juge comme des for-
mulations absolues et adéquates.

Pour éviter le danger d'un doctrinarisme intellectualiste, A.
Reymond aborda au début de sa carriére avec son ami R. Guisan le
probléme des confessions de foi et essaya de donner une nouvelle
interprétation des dogmes fondamentaux 3. Aprés 1925, averti du

1 Philosophie spivitualiste, tome I, p. 239.
» Id. op., tome 1I, p. 394.
3 Id. op., tome II, p. 396s.



60 GABRIEL WIDMER

renouveau théologique, illustré par le néo-calvinisme et par ce qu’on
appelait la théologie dialectique, il insiste sur le fait que les affirma-
tions antithétiques de la dogmatique ne peuvent étre conciliées logi-
quement, puisqu’elles découlent en partie de la finitude de la con-
naissance humaine et de I'impossibilité pour notre intelligence de
concevoir les perfections divines; seul le Dieu d’amour permet au
croyant de les surmonter dans l'expérience de la foi 1.

A part quelques articles consacrés a des sujets d’apologétique 2,
A. Reymond, comme philosophe de la religion, s’est donc surtout
penché sur des questions de méthodologie, comme le prouvent ses
recherches sur la philosophie religieuse, la philosophie chrétienne et la
dogmatique. Dans ce domaine, la clarté de son esprit, la sfireté de son
information, la sensibilité de son cceur lui ont dicté des remarques

fécondes.

%*
* *®

S’il fallait situer en quelques mots la pensée religieuse d’A. Rey-
mond dans les courants de la théologie moderne, nous dirions ce qui
suit : 'auteur de Philosophie spiritualiste refuse de considérer, avec
Schleiermacher, le maitre de la théologie moderne, le sentiment de
dépendance envers Dieu comme l'essence du christianisme. Il critique
en effet la notion d’essence, a cause du caractére historique de la
révélation biblique. Seulement, d’aprés lui, on ne peut ramener
I'histoire biblique & un donné immanent, parce que les invariants
comme tels échappent a l'investigation historique.

Contrairement a E. Troeltsch, le représentant le plus éminent de
I'historicisme, A. Reymond admet que ces invariants n’appartiennent
pas a une révélation de I'esprit absolu qui se manifesterait progres-
sivement dans I’humanité, selon les lois d'une dialectique hégélienne.
En effet, le Dieu qui se révele historiquement est une personne,
consciente et libre, c’est-a-dire suprahistorique.

Faut-il alors considérer A. Reymond comme un disciple de
Ritschl, le théologien antimétaphysicien, dont A. Sabatier fut en
France l'illustre représentant ? Non ; on connait la critique serrée
qu’A. Reymond a faite de la théorie de la connaissance de Sabatier
dans sa thése de 1goo. Certes, pour lui, la théologie ne se confond pas
avec la métaphysique, mais elle en suppose une, puisque sans activité
de juger il n’y aurait ni communication de la révélation, ni élabora-

1 Cf. A. REvyMoND et R. GUISAN : La confession de foi de U'Eglise libre
du canton de Vaud, Moudon, 1904 ; et en plus des articles cités p. 56, note 2,
A. REYMOND : Le protestantisme et ses caractéres objectifs, Lausanne, 1918.

2 Ci. A, REYMOND : Le probléme du mal et I'apologétique de Gaston Frommel,
R. Th. Ph. 1917, p. 136 ss., et Pascal et Uapologétique chrétienne, R. Th. Ph.,
1920, p. 93 ss., reproduit in Philosophie spiritualiste, tome 11, p. 265 ss.



ARNOLD REYMOND, LE PHILOSOPHE DE LA RELIGION 61

tion d’'une dogmatique. Il est faux par conséquent de ramener la
théologie systématique A une histoire de la religion et & une psycho-
logie religieuse, au nom de la distinction erronée entre jugement
d’existence et jugement de valeur, préconisée par Ritschl pour donner
a la théologie un autre fondement que celui d’'une ontologie.

A. Reymond se réclamait & juste titre de Vinet et de Secrétan ;
seulement, et sur ce point il innove d'une maniére capitale, il pousse
I'analyse des vérités scientifiques et religieuses et celle du cogito d'une
fagon beaucoup plus rigoureuse qu’eux. Il dénonce les vices du
scientisme, les équivoques du symbolo-fidéisme et le panthéisme de
I'immanentisme, en les décelant a la racine de ces positions nocives
tant pour la philosophie de la religion et la philosophie chrétienne que
pour la dogmatique confessionnelle. Il repousse tout subjectivisme
romantique et irrationaliste et se méfie de tout syncrétisme soi-
disant universaliste, parce qu’il reconnait la valeur de I'histoire et de
la tradition.

Cela étant, il est délicat de rattacher A. Reymond 4 une école,
flit-ce celle du libéralisme, dont il critiquait parfois la facilité. Fidéle
a son intention premiére, mais la reprenant constamment, il préfére
I'analyse minutieuse & la synthése brillante. Il se défend de faire jouer
a la philosophie le réle de fondement pour la théologie ; il interdit a
la dogmatique de servir de point de départ ou de fin derniére a la
métaphysique. Son ceuvre qu’il voulait humble et modeste, mais
aussi solide et durable, ouvre une perspective au-dela de I'opposition
stérile entre une orthodoxie figée et un libéralisme accommodant ;
le théologien et le philosophe de la religion, comme le philosophe des
sciences, ne sauraient en sous-estimer la portée, dont il appartient
au métaphysicien de préciser l'orientation profonde et les theémes
majeurs.

GABRIEL WIDMER.



	Arnold Reymond, le philosophe de la religion

