Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 1

Artikel: Arnold Reymond le logicien, le philosophe et I'historien des sciences
Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARNOLD REYMOND LE LOGICIEN,
LE PHILOSOPHE
ET L’HISTORIEN DES SCIENCES

On ne dira jamais assez ce que la pensée romande doit & I'émi-
nent philosophe qui s’est éteint au début de cette année. Arnold
Reymond incarnait véritablement cette pensée, dans sa nuance vau-
doise, avec son exigence critique, ses aspirations multiples dans les
domaines religieux, philosophique et scientifique, et avec sa prudence
qui craint de mutiler la richesse du réel en supprimant des éléments
de la réalité pour en affirmer plus commodément d’autres, prudence
appuyée constamment par un solide bon sens.

Conciliation des positions opposées, coordination harmonieuse
des disciplines les plus diverses, des attitudes apparemment diver-
gentes, effort généreux et sincére pour maintenir, et reconstruire au
besoin, 'unité spirituelle de 'homme, ébranlée par les crises et les
conflits de I'histoire de la civilisation : telle est, trés en gros, le propos
constant de notre philosophe, I'axe de son effort.

Le pivot de toute I'ceuvre reymondienne est le probléme de la
vérité, probléme central d’oll partent les avenues conduisant a tous
les autres problémes en permettant de les situer dans leurs justes
perspectives.

Nous commencerons par aborder ce probléme en nous plagant au
point de vue de la logique, pour passer graduellement a 1'épistémo-
logie et & la philosophie des sciences, pour terminer par l’histoire
des sciences.

Arnold Reymond n’a pas tenté de construire une logique symbo-
lique systématique comme certains mathématiciens qui finissent par
se laisser absorber complétement par les problémes techniques que
pose le jeu des symboles. Sa position a toujours été celle d’un philo-
sophe, d'un épistémologue qui prend comme objet de méditation le
travail du logicien, avec le recul que cela comporte par rapport a la
pratique de la technique logique.



LE LOGICIEN, LE PHILOSOPHE ET L’HISTORIEN DES SCIENCES 49

La logique moderne utilise des symboles qui sont définis par des
régles opératoires. Fort bien, mais quel rapport y a-t-il entre ce sym-
bolisme et la réalité, entre ce symbolisme et I'esprit qui I'a forgé et
qui le manie, entre I'esprit et la réalité ? Il ne suffit pas de posséder
un instrument bien mis au point, une logistique bien huilée pour s’eni-
vrer de son fonctionnement comme un enfant s’enivre d'un jouet
ingénieux. Voild le péché philosophique contre l'esprit qu’Arnold
Reymond n’a jamais commis: utiliser une technique pour elle-
méme, en la refermant sur elle-méme, en coupant les contacts de
cette technique avec la totalité de 1'étre.

Peu d’ouvrages ont été plus précieux et ont rendu de plus grands
services aux lecteurs de langue frangaise, désireux de s’initier aux
logiques symboliques, algébre de la logique et logistique, que Les
principes de la logique et la critique contemporaine, paru en 1932 et
réédité I'année passée, donc exactement un quart de siécle plus tard.

Rappelons que cet ouvrage reproduit 1’enseignement qu’Arnold
Reymond a donné a la Sorbonne en 1927 et 1930, alors qu’il rempla-
cait temporairement André Lalande. Or, les logiciens frangais de
I'époque, Edmond Goblot et André Lalande, n’ont pas « mordu» a la
logistique — le Traité de logigue de Goblot, par exemple, passe sous
silence la logique symbolique. Parmi les Francais qui s’y étaient
initiés, Louis Couturat est mort prématurément, Henri Dufumier et
Jean Nicod perdirent tous deux la vie pendant la premiére guerre
mondiale. Quant au Flamand Herbrand, il a péri trés jeune dans un
accident de montagne, peu de temps aprés la publication de sa thése
sur la démonstration mathématique. Ce fut donc une véritable béné-
diction qu'un philosophe vaudois publie un ouvrage clair et d’une
critique aigué sur les principes de la logique en tenant compte des
logiques symboliques et cela au moment méme ot de grands débats
s’organisaient autour de ces nouvelles logiques.

Boole, dans son Algébre de la logique introduit d’abord le principe
d’identité, puis beaucoup plus tardivement les notions de vrai et de
faux ainsi que la négation et les principes de contradiction et de tiers
exclu. A ce propos, Arnold Reymond écrit :

« Psychologiquement, une pareille marche de la pensée peut égale-
ment se justifier. Il suffit pour cela de supposer un esprit qui dans
ses opérations serait incapable de se tromper et dont toutes les
démarches iraient directement a la vérité. Un tel esprit saisirait immé-
diatement les ressemblances, les différences, etc., sans faire usage de
la négation, de la contradiction et du tiers exclu. Il percevrait intuiti-
vement et sans hésitations le réel tel qu’il est dans ses propriétés et
relations » (p. 130).

« Mais, remarquons-le, sitét qu'un esprit est capable de se tromper
et qu’il est sujet a I'erreur, il est forcé d’utiliser concurremment les



50 MAURICE GEX

trois principes d’identité, de contradiction et de tiers exclu, au moins
formellement, pour parvenir 3 la vérité (...). Dés qu’il y a hésitation
entre le vrai et le faux, les trois principes en question se conditionnent
et simpliquent forcément » (p. 131).

Qu’on me permette, a ce sujet, de rappeler un souvenir personnel.

Lors d’'une promenade en compagnie de mon ami, le regretté
mathématicien Gustave Juvet, ancien éléve d’Arnold Reymond au
Gymnase de Neuchatel, dont l'esprit était parfois si caustique mais
dont la nature fonciére était faite de générosité et d’enthousiasme,
mon compagnon me déclara avec sa vivacité coutumiére que son
ancien maitre avait eu une véritable intuition de génie en écrivant les
passages que je viens de vous lire. Bien que cette conversation date
de prés d'un quart de siécle, je m’en souviens comme si elle était
d’hier. -

Le mathématicien Brouwer, dans son Intuitionnisme logique, croit
pouvoir évincer le principe du tiers exclu en posant, a c6té du vrai et
du faux, une troisiéme valeur, I’absurde qui est le « ni vrai, ni faux ».
Arnold Reymond montre subtilement que ce n’est que dans un
domaine technique limité, soit celui des séries infinies en mathéma-
tiques, que l'on peut suspendre l'action du principe du tiers excluy,
mais que, lorsqu’on fonde la logique de Brouwer en séparant le
domaine du non-absurde de celui de 1’absurde, le principe du tiers
exclu est nécessairement utilisé, puisque ce qui n’est pas absurde est
non-absurde et ce qui n’est pas non-absurde est absurde, donc pas de
troisiéme position possible. Le technicien de la logique oublie ainsi
naivement que pour formuler une nouvelle logique il doit précisé-
ment s’appuyer sur le principe que cette nouvelle logique prétend
éliminer, autrement dit, il scie allégrement la branche sur laquelle il
est confortablement assis : voild ce que lui montre Arnold Reymond.

Notre philosophe a vécu avec intensité les grandes crises qui se
sont manifestées dans le devenir de la science pendant 1'époque qui
forme charniére entre 'avant-dernier siécle et le nétre et qui ont
créé une tension extréme au sein du probléme de la vérité, engendrant
ainsi une situation singuliérement confuse.

D’une part, la philosophie traditionnelle, relancée par le renou-
veau thomiste, décréte avec une tranquille assurance la pérennité
et I'immutabilité de la vérité et de la raison humaine.

D’autre part, la science impressionne les penseurs par l'impor-
tance qu’elle conquiert dans notre civilisation, par I'ampleur crois-
sante de ses multiples applications. Mais, par ailleurs, la science théo-
rique a cessé d’étre un bloc sans fissures comme c’était le cas au bel
age du scientisme du XIXe siécle, & I'époque ol Renan écrivait
L’ Avenir de la science.



LE LOGICIEN, LE PHILOSOPHE ET L’HISTORIEN DES SCIENCES 8T

Des crises violentes déchirent la physique et remettent en ques-
tion ses fondements : découverte de la radioactivité qui a de la peine
a s’intégrer dans I'idée que I'on se faisait de la matiére déclarée inerte
par définition, théorie des quanta de Planck, théorie de la relativité
restreinte et généralisée d’Einstein.

Aussi voyons-nous des philosophes d’avant-garde, comme Léon
Brunschvicg et Louis Rougier, prendre le contre-pied des positions
classiques et décréter que la raison humaine est indéfiniment plas-
tique, ployable en tout sens, en un mot qu’elle évolue d'une maniére
mmprévisible. Que devient dés lors la notion de vérité si rien de per-
manent ne subsiste dans l'instrument de la connaissance ? A chacun
sa vérité ? Un rationalisme aussi fluide que celui de Brunschvicg,
qui proclame la liberté totale de l'esprit, a-t-il encore le droit de se
qualifier de rationalisme ?

La solution d’Arnold Reymond est la suivante.

Ce sont les conditions de la vérité qui sont invariables, non
les vérités elles-mémes. En effet, aucune vérité ne peut étre
réputée a priori comme définitive, elle reste soumise « au plus
ample informé », mais les conditions qui font que la vérité est la
vérité, voila ce qui est durable, invariable — Arnold Reymond dit
« éternel ».

Ces conditions sont doubles; d'une part Pactivité d’'une pensée
qui a ses lois propres, et d’autre part un certain donné dont la pensée,
dans son activité de juger, ne se sépare jamais.

Reprenons ces deux espéces de conditions.

Les lois propres de la pensée sont premiérement les trois principes
solidaires de la logique dont nous avons parlé¢, secondement les valeurs
et leur opposition. Quant aux normes, suivant lesquelles s’opérent
les évaluations, elles sont variables. Ainsi, les valeurs vrai-faux et
leur opposition sont éternelles, mais les normes suivant lesquelles se
distribuent le vrai et le faux, elles, peuvent se transformer. Par
exemple, les normes des géométries non-euclidiennes sont apparues
valables seulement & une certaine date de I'évolution de la pensée
mathématique.

La deuxiéme condition pose un certain réalisme du point de vue
de la théorie de la connaissance. Pour Arnold Reymond, la logique
ne peut pas se développer d'une maniére purement formelle : comme
Antée qui reprend des forces au contact de sa mere, la Terre, le fonc-
tionnement de la pensée s’alimente au contact sans cesse renouvelé
d’une réalité, d’'un donné, distinct d’elle.

De cette maniére, la théorie de la vérité chez Arnold Reymond
devient d’une part beaucoup moins rigide que dans le néo-thomisme :
elle se révele capable de rendre compte des bouleversements au sein
des théories scientifiques qui ont rendu la vérité mobile. Mais, d’autre



52 MAURICE GEX

part, sa conception évite le mobilisme radical d'un Léon Brunschvicg
qui dissout tous les repéres fixes qui donnaient son sens a la notion
de vérité.

Le fondement de la théorie de la connaissance d’Arnold Reymond
est la notion de fonction comprise au sens mathématique du mot, et
non pas au sens biologique comme le fait Jean Piaget dans son épis-
témologie génétique. La fonction opére la synthése entre le change-
ment et le permanent, car les variations qu’elle exprime sont struc-
turées par des éléments fixes, par des « invariants ».

Une triple fonctionnalité s’établit de la fagon suivante : I'inter-
dépendance des positions de realité que nous révéele de plus en plus la
science, l'interdépendance des jugements que manifeste leur implica-
tion mutuelle, et enfin la relation fonctionnelle qui unit un jugement
4 une position de réalité,

La vérité doit se définir comme vérité-fonction, elle est toujours la
propriété d’un jugement, lequel constitue 1'acte fondamental de la
pensée. Dans la psychologie moderne ainsi que dans la logistique, le
concept n'est pas premier : c’est un élément dérivé du jugement au
moyen de la fonction propositionnelle. Pour Arnold Reymond, le
concept est «un invariant opératoire et fonctionnel sous le double
rapport de la quantité et de la qualité», entendez par 1d que les
concepts marquent les « nceuds » que tissent les entrecroisements des
relations de I'activité de juger.

Mais nous ne songeons nullement a pousser plus loin I'analyse
technique de la théorie de la connaissance d’Arnold Reymond. Cher-
chons plutdt a en dégager l'esprit.

En philosophie, 1'esprit de conciliation et du juste milieu que
manifeste & un si haut degré notre philosophe n’est pas faiblesse : il
est ampleur de vue, volonté de tout embrasser, désir de ne rien perdre
des richesses dont le réel déborde, sens de la valeur des positions com-
plémentaires qui n’apparaissent comme exclusives qu’a un regard
superficiel.

Il faut d’une part assouplir la raison pour dépasser le dogmatisme
figé de la tradition et accueillir les enseignements de la science
moderne, mais d’autre part il convient d’échapper a l'arbitraire d'une
pensée compleétement désarticulée qui poserait librement sa propre
structure.

Dans cet effort de conciliation et d’harmonisation, Arnold
Reymond refuse toutes les séparations rigides. Ainsi la raison qui
régle l'activité de juger n’est pas seulement pour lui un pouvoir de
coordination et de déduction, mais elle est encore un pouvoir d’appré-
ciation, si bien que tout jugement est a la fois d’existence et de
valeur. Valeur et qualité sont donc introduites dans la raison et dans
tout jugement.



LE LOGICIEN, LE PHILOSOPHE ET L’HISTORIEN DES SCIENCES 53

Méme attitude vis-a-vis des rapports de la pensée et du réel.
Contrairement & l'idéalisme radical, la pensée est dans une certaine
mesure conditionnée par un réel extérieur a elle-méme, et, contraire-
ment au matérialisme empiriste, la pensée posséde une activité
propre, c’est-a-dire n’est pas totalement déterminée par les choses.

C’est le souci constant de tenir compte du progrés scientifique,
d’étudier, non pas tellement les résultats atteints par les sciences,
mais bien plutét le cheminement de la pensée du savant — objet de
la philosophie des sciences — qui a amené Arnold Reymond a I'éla-
boration de sa théorie de la connaissance, a préciser ce que sont la
vérité, la raison, le jugement et le concept ainsi que les rapports qui
les lient.

Pour connaitre le cheminement de la pensée du savant, ses luttes
parfois dramatiques pour la conquéte de la vérité — d’une vérité
précaire toujours sujette au plus ample informé — il n’est pas de
meilleure source que l'histoire des sciences.

Chargé par 1’Académie internationale d’histoire des sciences
d’examiner comment l’enseignement historique des sciences pour-
rait étre pratiquement réalisé, Arnold Reymond a tracé un plan
magistral de cet enseignement, recueilli dans le premier tome de
Philosophie spiritualiste sous le titre Les élapes de la pensée scienti-
figue. C’est a juste titre que notre philosophe attribuait une impor-
tance décisive a I'enseignement de l'histoire des sciences pour la for-
mation des jeunes esprits, rappelons son ouvrage si clair et aux
lignes si nettes sur I'Histoire des sciences exactes et naturelles dans
Uantiquité gréco-romaine, qui a paru en 1924 et a été réédité récem-
ment, ainsi que le chapitre initial intitulé La science dans I’ antiquité
du grand ouvrage encyclopédique Larousse en deux volumes La
science, ses progrés, ses applications.

Rappelons que Mm¢ Virieux-Reymond continue I'ccuvre de son
pére en enseignant l'histoire de la science a notre Faculté des
sciences.

Plutdét que de nous étendre sur ces ouvrages trés connus, nous
désirons attirer I'attention de nos auditeurs sur un texte que l'on
cite rarement, paru en 1936 et recueilli dans Philosophie spiritualiste,
intitulé Sciences occultes et ratiomnelles, étude comparative de leurs
principes et méthodes dans Iantiquité gréco-romaine. Personnellement,
nous ne connaissons pas d’étude plus révélatrice des grandes qualités
intellectuelles d’Arnold Reymond. C’est I'ensemble de sa physionomie
intellectuelle que cet article permet de dégager, et c’est ce que nous
nous proposons de faire pour terminer.

Voici les premiéres lignes de I'article : « Que peut-il y avoir de
commun entre les fantaisies de l'occultisme et les résultats rigoureu-



54 MAURICE GEX

sement calculés que fournissent les sciences rationnelles ? N’est-il
pas déplacé de vouloir comparer ceux-ci a celles-1a ? »

Arnold Reymond ne s’en laisse jamais imposer par les préjugés
d’une époque, et en particulier par le modernisme a tout prix de cer-
tains esprits qui méconnaissent les grandes constantes de la pensée
humaine. Il montre que certaines conceptions fondamentales sont
communes 2 la fois aux sciences rationnelles et aux sciences occultes :
toutes deux utilisent la méthode inductive, supposent 1'existence
d’un monde extérieur indépendant de la conscience, se fondent sur
le déterminisme et attribuent de l'importance aux désignations pré-
cises, a la terminologie.

Des idées directrices semblables sont a la base des sciences occultes
et des sciences modernes : « Ce qui caractérise en effet la science, tant
moderne qu’occulte, c’est une préoccupation constante de mathéma-
tisme et la tendance a raisonner d’aprés les concepts de permanence,
d’analogie et d’évolution. Ou la différence se manifeste, c’est dans la
fagon d’utiliser ce mathématisme et ces concepts. » Arnold Reymond
conclut de la facon suivante : « Je serais heureux si j’avais réussi a
montrer que 1'esprit humain, dans ses démarches vers la connaissance
de la réalité, reste fidéle a lui-méme et que sous ce rapport, les
sciences occultes peuvent nous aider a mieux comprendre les sciences
rationnelles, qui sait méme, & leur ouvrir de nouveaux horizons par
les problémes qu’elles ont posés. »

Admirable largeur de vue. On peut rapprocher ces remarques de
celles qui terminent 1I'Histoire des sciences exactes et naturelles dans
Uantiquité gréco-romaine ou Arnold Reymond insiste sur les analogies
entre la science grecque et la théorie de la relativité d’Einstein, tant
au point de vue des hypothéses qu’a celui des méthodes.

Arnold Reymond possédait & un haut degré le sens des analogies
profondes qu’il savait dégager sous la diversité apparente que ne
dépassent jamais les esprits superficiels.

Si, malgré la pression des courants philosophiques d’aprés guerre
de tendance existentialiste, I'intérét pour la logique, la philosophie
des sciences et 1'histoire des sciences s’est maintenu vivant en Suisse
romande, nous le devons au rayonnement de la pensée vigoureuse de
notre philosophe vaudois et 4 'inépuisable sollicitude qu’il a toujours
témoignée aux jeunes gens attirés par la réflexion philosophique.

Je suis heureux de l'occasion qui m’est offerte aujourd’hui d’ex-
primer publiquement ma profonde reconnaissance a la mémoire de
mon maitre et ami qui m’a encouragé et guidé dans mes études phi-
losophiques, et qui nous a montré A tous, par son exemple, comment la
philosophie et la science peuvent et doivent se féconder 'une 1'autre.

MAURICE GEX.



	Arnold Reymond le logicien, le philosophe et l'historien des sciences

