
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1959)

Heft: 1

Artikel: Lettre

Autor: Piaget, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LETTRE

J'ai eu le grand privilège de suivre l'enseignement d'Arnold
Reymond pendant deux ans au Gymnase cantonal de Neuchâtel et
durant trois années à l'Université de la même ville. L'organisation
des études de ma ville natale était alors, en effet, telle que plusieurs
professeurs de Faculté donnaient déjà des cours au Gymnase, ce qui
était une lourde charge pour eux, mais un privilège inappréciable
pour les collégiens que nous étions. Notre classe ne comptait que
neuf élèves et pendant deux années nous avons vécu avec Arnold
Reymond, à raison de deux heures par semaine, l'expérience
inoubliable d'une initiation à la philosophie en petite équipe, avec toute
la part que cela comportait de questions spontanées et de dialogues
en plus des leçons proprement dites.

C'est peut-être à cette occasion que j'ai le plus admiré ses qualités
insurpassables d'éveilleur de conscience et, en bien des cas, d'éveil-
leur de vocation. Qu'on me permette à cet égard de rappeler en deux
mots mon expérience individuelle, car elle est bien typique de la
manière dont Arnold Reymond savait à la fois respecter l'opinion
embryonnaire d'un adolescent et la faire fructifier puis la redresser
d'elle-même sans pression extérieure. Avant de l'avoir pour maître
j'étais passionné de zoologie, mais j'avais déjà mordu à la philosophie
en lisant L'Evolution créatrice, qui, sans me rendre bergsonien, m'avait
vivement séduit en me faisant entrevoir la possibilité d'une théorie
biologique de la connaissance. Sur quoi Arnold Reymond fut installé
à l'Université et fit une leçon d'ouverture très remarquée contre le
bergsonisme. Elle était publique : j'y assistai et me sentis intérieurement

plus proche de Bergson que de Reymond et solidaire du biolo-
gisme en général contre l'esprit logique et mathématique de mon
futur maître. Une fois son élève je raidis naturellement ma position
tout en admirant de tout mon cœur la générosité intellectuelle de
ce maître de gymnase qui admettait la contradiction et la sollicitait



lettre 45

même en quelque sorte. Mais, peu après, à la suite d'une belle leçon
de Reymond sur les universaux, je lui présentai un travail sur le
réalisme et le nominalisme sous l'angle de l'existence ou de la non-
existence des espèces biologiques et où, en m'inspirant des pages de

Bergson sur l'éclipsé du problème des genres dans la pensée moderne
dominée par le problème des lois, je cherchais par mon réalisme des

espèces et des genres à opposer une fois de plus l'esprit biologique à

l'esprit logico-mathématique. Je me rappelle encore, comme si c'était
d'hier, la manière dont Arnold Reymond discuta ce travail, et qui
était si typique de son esprit : se plaçant d'emblée au point de vue
de son jeune interlocuteur, il vit ou fit semblant de voir tout un
développement d'idées en des pages qui ne les contenaient pas, puis
souligna les difficultés comme les avantages de la perspective qu'il
adoptait avec moi ou à ma place. De fil en aiguille, la discussion changeait

de plan et je me trouvai finalement plongé par lui en pleins
problèmes de logique. C'est peut-être la première fois que je compris,
grâce à lui, l'union fondamentale du biologique et du logique.

Mais il ne traitait pas seulement ses élèves dans cet esprit de

respect et de réciprocité à propos de tel ou tel travail à discuter.
L'aspect le plus surprenant de son contact avec ses disciples était
qu'il parvenait à leur donner l'impression d'avoir besoin de les

rencontrer en dehors des cours. Au Gymnase déjà, j'allais souvent
lui rendre visite à ses domiciles successifs en dehors de ville. J'y allais
d'abord en tremblant quelque peu. Mais son accueil était étonnant
de cordialité et d'intérêt pour toute forme de pensée. Il vous recevait
comme s'il avait tout le temps et proposait souvent une promenade.
Tout en marchant, il commençait par vous interroger sur vos lectures
et votre travail. Puis il pensait tout haut et finissait par parler de

ses préoccupations et de ses problèmes. Il racontait l'article qu'il
était en train d'écrire et résumait ses projets. Et, en rentrant, il
finissait par vous remercier comme si, de l'écouter, l'avait stimulé
ou réconforté. Et il vous demandait de revenir en feignant de déplorer
la solitude du vrai philosophe, lui qui était le plus sociable et le plus
humain des philosophes

Ces contacts, déjà fréquents au Gymnase, devinrent très réguliers
à l'Université. Pourtant je n'étais plus son étudiant à proprement
parler, étant inscrit en sciences. Mais il portait un tel intérêt à toute
pensée scientifique, même en biologie, qu'un étudiant en sciences
naturelles suivant par ailleurs les cours de philosophie lui paraissait
aussi digne de sa sollicitude que les purs philosophes.

C'est qu'à cette époque son enseignement était avant tout centré
sur les problèmes de la connaissance et de la philosophie des sciences.
Au Gymnase, il donnait un cours de psychologie en ne croyant d'ailleurs

qu'à moitié aux développements de la psychologie expérimen-



46 JEAN PIAGET

tale. Mais il donnait surtout un commentaire du Discours de la
méthode et une initiation aux problèmes de la connaissance. C'est là
qu'il excellait et parvenait à faire comprendre les questions que
soulevait l'existence de la logique et des mathématiques d'une
manière extraordinairement prenante parce qu'on sentait sans
cesse qu'elles tenaient aux régions les plus profondes de son
expérience vécue.

A l'Université il donnait, en un cycle de trois ans, une histoire
complète de la philosophie, et là encore la saveur toute personnelle
de son enseignement tenait à la manière particulièrement claire dont
il dégageait les rapports entre les étapes de la philosophie et celles
du développement des sciences. Ses leçons sur le rôle des mathématiques

dans la pensée grecque, sur Descartes, Leibniz et Kant, sur
Cournot et le probabilisme, étaient des merveilles de lucidité et de

profondeur.
Mais son heure de prédilection était le cours de philosophie des

sciences qui était inscrit simultanément aux Facultés des Lettres et
des Sciences. Partisan comme G. Milhaud, Pierre Boutroux et
L. Brunschvicg de la méthode historico-critique, il donnait entre
autres dans ces leçons la substance du livre admirable qu'il publia
peu après, en 1924, sur l'Histoire des sciences exactes et naturelles dans

l'Antiquité gréco-romaine. Mais il donnait bien davantage encore et
parcourait tous les grands cycles de l'histoire des sciences pour en
dégager la portée épistémologique. C'est là que j'ai appris, avant de
suivre l'enseignement de mon second maître préféré Léon Brunschvicg,
en quoi la dimension historique et génétique éclaire les perspectives
de la théorie de la connaissance. Lorsque, dans la suite, j'abandonnai
la biologie pour la psychologie, A. Reymond me donna des conseils
de prudence : il aurait voulu plutôt ou d'un biologiste philosophe ou
d'un historien de la biologie développant en cette direction la méthode
historico-critique. Mais au vu de mes premiers résultats en psychologie

de l'enfant il me fit la joie de comprendre pleinement en quoi
la méthode psycho-génétique peut être considérée comme un
prolongement de celles qu'il appliquait lui-même à l'histoire de la pensée
scientifique ».

En un mot, Arnold Reymond fut un grand maître : grand par
son honnêteté foncière et sa profonde humanité, et grand par l'effort
viril et continu qu'il fournit pour s'assimiler pleinement les sources
scientifiques de la pensée philosophique. Il était loin de n'être qu'un
philosophe des sciences et l'on soulignera avec raison en votre séance

1 Voir la note 1 de lap. 107 de son Histoire des Sciences exactes ei naturelles
dans l'Antiquité..., en 1924.



lettre 47

commémorative les aspects métaphysiques et religieux de sa pensée.
Mais il ne cessait jamais d'être un philosophe des sciences et voulait
qu'une cohérence profonde ne cessât de régner entre ses différentes
positions. Tant par honnêteté intellectuelle que grâce à sa lucidité
entière, il considérait le problème de la connaissance comme le
problème préalable fondamental, et, lorsqu'il développait ses convictions
métaphysiques, il n'oubliait ni ses thèses sur l'infini mathématique,
ni sa critique de la logique de Russell.

Jean Piaget.


	Lettre

