Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : discussion de la conférence de M.
Piguet

Autor: Piguet, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Le 16 juin 1957 a eu lieu au Casino de Morges I'assemblée générale de la
Société romande de philosophie, sous la présidence de M. Henri Miéville, pré-
sident central. C’était au tour de la section de Neuchitel de présenter une can-
didature pour la présidence. En I’absence de M. Philippe Muller, président de
cette section, M. Fernand Brunner propose la candidature de M. Samuel
Gagnebin, qui est nommé par acclamations.

M. Marcel Reymond informe la Société romande que la Société suisse de
philosophie a accepté, lors de son assemblée de printemps, le nouveau projet
de statuts qui lui était soumis.

En ouvrant la séance, le président déplore ’absence de I'un des doyens de
la Société romande, son ancien président, le professeur Arnold Reymond,
gravement atteint dans sa santé. Il engage l'assemblée a lui adresser par écrit
les voeux qu’elle forme pour son rétablissement.

DISCUSSION DE LA CONFERENCE DE M. PIGUET

M. RENE ScHAERER. — C’est avec un trés vif intérét que j’ai suivi les déve-
loppements de M. Piguet, qui ont, parmi d’autres mérites, celui d’établir d’utiles
distinctions entre des domaines trop souvent confondus. Trois objections me
viennent cependant & 1'esprit :

1. Prétendre que l'esthétique a pour objet le singulier, n’est-ce pas la
confondre avec la critique d’art ? Jouir d’un tableau, parler ou écrire sur lui,
ce n’est pas, & mon sens, accomplir une tache esthétique. Cette derniére opéra-
tion, si elle existe, ne peut tendre qu’a l'universel en s’attachant aux conditions
qui déterminent 1'éclosion de 'ceuvre d’art et la distinguent d’une réalisation
laide ou quelconque.

2. De ce fait, la doctrine platonicienne ne mérite pas les critiques qui lui
sont adressées. M. Piguet reproche a Platon de méconnaitre 1’objet sensible au
profit d'une exaltation de la Beauté pure. On pourrait, avec plus de raison,
faire le reproche inverse a un philosophe qui ravale 1'ceuvre d’art jusqu’a ne
voir en elle qu'une copie du sensible, c’est-a-dire une imitation d’imitation.
L’esthétique platonicienne s’attache a I'objet individuel sous sa forme la plus
concréte ; mais elle ne reconnait de valeur a cet objet que dans la mesure ou,
par la vertu d’une analogie évocatrice, il renvoie ’Ame de la copie au Modéle,
du sensible a 1I'Intelligible, selon la perspective du Beau. Cette esthétique, qui
tente de définir I'ceuvre d’art par rapport a la beauté qu’elle exprime, me
parait encore valable. Je n’en congois pas d’autre.

3. M. Piguet définit la métaphysique comme une visée contemplative. Je
veux bien croire, avec Platon, Aristote et Plotin que la contemplation est le



DISCUSSION ‘ 43

terme supréme des aspirations humaines et surhumaines. Mais j'hésite a donner
le nom de métaphysique & ce qui me parait étre alors un état d’extase plutdt
qu'un achévement proprement philosophique. J’aimerais au moins quelques
précisions sur ce point. '

M. PigueT. — 1. Entre la critique d’art et 'esthétique, j’établis une diffé-
rence de degré, non de nature ; de 'une a I'autre il y a continuité. Le singulier
n’est pas en effet seulement cette chose-ci que je vois ; il ne se confond pas avec
une situation spatio-temporelle définie. Ainsi « I’ceuvre intégrale de Beethoven »
est un objet singulier au méme titre que la « 72 Symphonie » de cet auteur, ou
qu’une note de cette symphonie. L’universel est alors au terme d’une spécifica-
tion de l'objet, non de sa généralisation ; il est livré dans l'individuel, par
intuition.

2. Je ne reproche rien a Platon ; mais certain platonisme me parait privi-
1égier ce que »’est pas une ceuvre d’art (une Idée) au détriment de ce qu’elle es?
(du sensible). Cela n’exclut nullement une profondeur (ou transcendance) du
sensible — platonicienne d’esprit.

3. Je distingue « conscience métaphysique » (silencieuse), et «discipline
métaphysique » (loquace) ; la premiére précéde la seconde, et n’a rien a voir
avec une ¢« extase », ou un « terme ». Elle est premiére, et la discipline métaphy-
sique est dérivée d’elle. Loin que le langage conduise a la conscience méta-
physique, c’est elle qui doit mener au juste langage — et c’est le silence qui
commande a la parole.

M. CHARLES WERNER. — M. Piguet a trés bien montré la parenté profonde
qui existe entre I'art et la métaphysique. Cependant, son exposé me parait
appeler une observation, ou une question. D’aprés lui, le discours en méta-
physique recgoit le sens, mais ne le donne pas. On peut estimer, au contraire,
que la métaphysique se distingue de la science positive en ce qu’elle indique le
sens des choses. Tandis que la physique s’en tient a la réalité telle qu’elle existe
en fait, la métaphysique s’efforce de pénétrer a l'intérieur des choses, pour saisir
le principe de vie et d’activité, qui les porte a se dépasser elles-mémes. Si
Nietzsche a pu dire que ’homme est I'évaluateur, celui qui donne un sens aux
choses, c’est en tant que ’homme est essentiellement métaphysicien. Ce pouvoir
de dépasser la réalité se retrouve dans I'art, ot 'imagination créatrice produit
un monde idéal, qui s’éleve au-dessus du monde réel. Assurément, ni dans l'art
ni dans la métaphysique, ’homme ne crée ex nihilo. Pour ce qui est des valeurs
qui sont mises en évidence par la métaphysique, Nietzsche est allé trop loin
en posant I’homme comme un créateur absolu: les valeurs existent de toute
éternité A la racine du monde, et la tiche de ’homme, comme Platon le voulait,
est de les reconnaitre, par une sorte de souvenir divin. Mais il y a 14, dans cette
élévation, une libre recherche du sens des choses, recherche dont I'exposé de
M. Piguet, si brillant et si profond, me parait ne pas avoir assez tenu compte.

M. PicueT. — Ce n’est pas l'art, mais !’esthétique qui montre le chemin a la
métaphysique. Or, en esthétique, les propos tenus par l'esthéticien n’ont de
sens que par la présence sensible de 1'ceuvre sur laquelle ils portent. Mon idée
est que le discours métaphysique est « récepteur de sens» de la méme maniére
que le discours esthétique.

Quant a I'idée de création, elle touche moins l'esthétique que 'art. La fin
de l'art est de créer — et je dirais volontiers que toute création artistique est
ex mihilo. Mais en matiere d’esthétique ou de métaphysique, la fin n’est pas



44 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

créatrice, mais contemplative ; il s’agit de comprendre (de faire sien) un sens
qui préexiste (et  ce point de vue je suis parfaitement d’accord avec M. Werner).
Et pour réaliser cette fin compréhensive, l’esthéticien et le métaphysicien
doivent instaurer un langage su¢ gemeris comme moyen.

M. F. GoNSETH. — 1I. Je ne m’arréterai pas a certains mérites assez évi-
dents de 'exposé de M. Piguet. Je pense lui rendre un plus sincére hommage en
faisant un réel effort pour le comprendre, pour chercher & pénétrer l'intention
qui oriente toute sa recherche.

Cet effort de compréhension va tout d’abord prendre la forme d’une critique
qu’il jugera peut-étre trop sévére, mais cette critique sera dépassée. Elle me four-
nira, me semble-t-il, le moyen méme de dégager ce qui me parait profondément
valable dans son entreprise.

2. Ma premiére critique concerne le role que Piguet fait jouer a la science.
Je ne sais d’ott Piguet tient son information : elle est certainement erronée. Ce
qui en ressort, c’est I'idée d’une science potentiellement contenue dans ses
principes. Le langage de la science regoit son sens de cette existence potentielle.
La validité des énoncés scientifiques face au monde réel n’en est qu'une expli-
citation (sui gemeris, naturellement). Le langage mathématique porterait le
sens qu’il tient des principes généraux dans le concret des situations particu-
lieres.

Or, cette interprétation n’est pas conforme aux faits ; la science réelle, la
science telle qu’elle se fait ne la confirme pas, mais la dément de la fagon la
plus claire.

Le langage de la science ne peut donc pas étre caractérisé comme Piguet
I’a fait, caractérisé (comme porteur de sens) au sens qu’il donne a ses mots.
Pour autant qu’il veuille appliquer a la science, la distinction qu’il fait entre
les langages LS, LL et LM est artificielle. En un mot, son argumentation me
parait devoir étre contestée dans la mesure méme ol elle s’appuie sur cette
conception manifestement erronée de la méthode et du langage des sciences.
Cette critique laisse-t-elle quelque chose debout ? Certainement, car l'entre-
prise de Piguet peut se concevoir indépendamment de tout rapport avec la
recherche scientifique. La distance que Piguet prétend construire entre I'entre-
prise scientifique et sa propre entreprise reste en fait sans influence sur cette
derniére. Celle-ci ne perdrait rien a en étre complétement épurée. (Pourquoi
Piguet ne le fait-il pas ?)

3. Le point sur lequel les vues de Piguet sont centrées me semble étre
sa conception de l'esthétique et de sa méthode. Je voudrais rappeler ici les
termes dans lesquels il en parle. Pour étre constituée en discipline, I’esthétique
n’a pas besoin de formuler préalablement les principes qu’elle ne ferait qu’ap-
pliquer. Elle se fonde dans un rapport concrétement vécu avec le chef-d’ceuvre,
qu’aucun critére a priori ne désigne d’ailleurs comme tel. Elle se préfigure dans
la critique d’art. Elle s’édifie en prenant conscience de ses propres démarches,
en prenant connaissance des voies qu’elle s’ouvre a elle-méme en s’essayant, en
cherchant & progresser et a s’énoncer toujours plus valablement.

Une discipline capable de s’édifier de cette fagon, n’est-elle pas une fiction ?
Non, puisque c’est ainsi que l’esthétique actuelle s’édifie réellement. L’esthé-
tique telle qu’elle se fait prend ainsi la signification d’un modéle privilégié, son
existence attestant la légitimité de concevoir éventuellement d’autres disci-
plines du méme genre.

4. J’ai dit tout a l'heure que l’argumentation de Piguet pourrait étre
détachée de toute allusion & la méthode des sciences. Mais je tiens, pour mon



DISCUSSION 45

compte, a revenir a cette méthode. Depuis un demi-siécle, celle-ci a été 1’objet
de bien des recherches. Le résultat vers lequel ces recherches semblent peu & peu
s'avancer surprendra peut-étre. En fait, comme la recherche esthétique, la
recherche scientifique n’obéit pas a des principes énongables a priori. Si sur-
prenante que la chose puisse paraitre, les disciplines scientifiques se révelent, a
une analyse suffisamment approfondie, du type méme dont il vient d’étre
question a propos de l'esthétique, du fype ouvert.

Ainsi, pour ce qui concerne sa structure méthodologique, la philosophie
esthétique de Piguet ne devrait pas s’opposer a la philosophie scientifique
ouverte : elle devrait lui étre paralléle.

5. Les distinctions & faire entre la science et 1’esthétique ne sont donc pas
celles dont Piguet croyait pouvoir partir.

La science est une discipline ouverte : cela veut dire qu’a chacune des étapes
de son évolution, que dans chacune des situations historiques ot elle se trouve,
elle est engagée dans son expérience, elle doit s’intégrer cette expérience, elle
doit constamment se réorganiser plus ou moins en profondeur, afin de réaliser
cette intégration.

La réflexion sur l'activité scientifique est capable d’en dégager la méthode,
une méthode elle-méme ouverte a son propre progrés. Ce qui est au bout de
cette réflexion, c’est la prise de conscience des conditions de notre présence
active au monde, de notre engagement dans un monde dont nous ne sommes,
esprit et corps, qu'une partie intégrante.

Au sens que Piguet donne a la métaphysique, ne devrait-il pas dire que la
prise de conscience de cette confrontation avec ce qui n’est pas constitutif de
notre personne a (a aussi) caractére métaphysique ?

Mais la métaphysique vers laquelle Piguet tente de s’avancer aurait, me
semble-t-il, a dégager les conditions et les circonstances d’une autre confron-
tation, d’une confrontation de 1'étre personnel avec son expérience en tant
qu’étre pensant et ressentant. Il s’agirait, non pas de dégager ce qui fait 'autre
en face de moi, ou ce qui fait mon rapport avec l'autre, mais bien plutot ce qui
fait que je sois moi.

Le rapport de dualité qui domine la recherche scientifique et la prise de
conscience des conditions de cette recherche aurait a faire place a un rapport
d’'unité de la personne avec son expérience.

Ce rapport d'unité ne pourrait jamais cependant étre complétement pur,
car Piguet lui-méme doit distinguer, pour parvenir a une énonciation (sans
laquelle une métaphysique ne saurait accéder a V'existence) entre la conscience
métaphysique et la métaphysique en tant que discipline en formation. Or, en
tout instant de son édification, celle-ci sera fatalement en situation historique,
en suspens entre un passé et un avenir. Si profondément que la conscience se
retire du monde vers elle-méme, il y a dans la dualité de ces deux éléments la
trace ineffacable (qu'on ne sait comment effacer) de la dualité du moi et du
monde.

M. PicUET. — M. Gonseth a regu une réponse détaillée a son intervention ;
il m’autorisera a l'abréger considérablement ici.

Science et langage : A Morges, M. Gonseth eut ce mot, qui faisait sa con-
clusion : « Il n’y a pas de science sans langage, mais le langage ne fait pas toute
la science. » Or, je n’en ai voulu qu’au langage seulement de la science, et dans
la seule mesure ou il formule des 7ésultats. Je n’ai donc pas touché aux rapports,
Internes a la science, entre la recherche et les résultats ; je n’ai point pris parti



46 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

(comment aurais-je eu cette témérité ?) dans la querelle des savants entre
intuitionnisme et formalisme, quelque prés que je me sente d’«Idoine» contre
« Sceptique » et contre « Parfait ».

Parlant donc du seul langage qui formule les résultats acquis par la science,
je puis encore m’étre trompé. Mais, comme le remarque M. Gonseth, je ne crois
pas que cela touche profondément mon propos. Mon but n’est pas, en effet, de
caractériser (en épistémologue) le langage de la science pris pour objet, mais
(en esthéticien) celui de I'art, et celui de 'esthétique elle-méme. Le langage de
la science me sert donc a ce niveau de « repoussoir » ; mais je n’y entre pas.

Je suis pourtant obligé de m’y référer constamment ; car je parle aussi en
philosophe. Or, le langage de la philosophie me parait imprégné de résonances
scientifiques ; bien plus : modelé sur la maniére de signifier propre aux sciences.
C’est pourquoi je cherche a expurger ce langage-ld de ces résonances-ci, de
fagon a isoler un mode de signifier spécifique des disciplines esthétique et
métaphysique. Ce n’est pas en effet le sens seulement des mots qui change de
la science a l’esthétique, mais le mode de signifier : aussi mon enquéte (philo-
sophique) porte-t-elle non sur le sens, mais sur Je sens (multiple et modal) des
sens (du langage).

Science et esthétique : Je suis absolument d'accord avec les caractéres de
I'esthétique que donne M. Gonseth, en particulier avec ce point « qu’elle n’a pas
besoin de formuler préalablement les principes qu’elle ne ferait qu’appliquer ».
D’accord aussi sur «l'esthétique de type ouvert ». L’esthétique est donc bien
parallele a la science dans la maniére dont elle se constitue comme discipline, mais
cela n'implique pas que la maniére dont signifie le langage qu’elle constitue soit
identique a celle du langage scientifique.

Vers la métaphysique : Je suis d’accord avec M. Gonseth sur la substitution
au niveau métaphysique du rapport d’unité au rapport de dualité. Aux deux
termes du sujet connaissant et de l'objet connu (ou visé) j'ajoute pourtant le
troisi¢me terme du langage. Au niveau de la connaissance imparfaite (¢ tra-
ductrice »), il me parait y avoir double dualité : a) entre le langage et 1'objet
(réel) qu’il traduit ; b) entre la pensée et sa « traduction » dans le langage. La
connaissance est alors incarnée dans le langage traducteur (au double point de
vue de l'extension et de la compréhension). Au niveau de la connaissance intui-
tive (métaphysique), il y a unité entre la pensée et le réel, entre le sujet et
I'objet ; mais il y a dualité entre le langage d’une part, et d’autre part cette unité
(silencieuse) de la pensée et du réel dans la perception. La connaissance est alors
hors le langage, qui devient auxiliaire strictement instrumental.

Sur ces rapports d’unité et de dualité, M. Gonseth m’oblige 4 dépasser le
stade actuel de ma réflexion, et a anticiper sur l'avenir. C’est sa vertu que de
m’y amener, mais mon devoir que de le réserver encore.

M. MarRCEL REYMOND. — Je remercie M. Piguet de son lucide exposé et
reléve la portée de son analyse du langage, plus exactement des divers types
de langage ; je pose les deux questions suivantes :

1. Si l'objet de I'esthétique est 1'ceuvre d’art, & quoi reconnaitrons-nous
que nous avons affaire & une ceuvre d’art authentique ? Comment dépister la
véritable ceuvre d’art ? N’y faut-il pas un sentiment et une idée préalables et
implicites de la beauté et de l'art ? Des lors, 'objet de 1l'esthétique, selon
M. Piguet, n’élimine pas l’objet traditionnel de cette discipline ; il le présuppose
et le prolonge simplement.



DISCUSSION 47

2. Aux «trois visées intentionnelles constitutives», la visée cognitive, la
visée créatrice, la visée contemplative, ne faut-il pas au moins ajouter la visée
pratique (morale, économique, etc.), afin de mieux souligner le caractére non
pratique de I'art et prévenir ainsi un empiétement de la morale ?

M. PigueT. — 1. C’est une remarque d’Etienne Souriau qui fait une pre-
miére réponse. « L’'esthétique a perdu pas mal de temps a poser la question des
critéres du beau avant que de comprendre les ceuvres d’art. » Pour moi (et pour
toute I'esthétique contemporaine), la question des « critéres » est seconde ; je suis
d’abord en face des ceuvres, puis je me demande ce qui les rend valables (si elles
le sont, ce que je ne saurai qu’aprés coup).

2. Les ¢ trois visées intentionnelles constitutives » ne sont trois que relative-
ment & mon propos, auquel elles suffisent. Ce serait un magnifique travail que
de confronter avec elles la « visée pratique » ; mais de cela je ne sais encore rien
qui puisse étre dit.

M. Maurice GEX. — Le travail d’une rare richesse que nous venons d’en-
tendre utilise un langage spécial qui pousse chacun a le traduire dans un voca-
~ bulaire plus familier pour I'assimiler mieux.

L'ccuvre d’art, objet de l'esthétique, nous dit M. Piguet, nous parle une
langue dont la signification vient d’elle-méme. Il reste & se demander si le
statut de la métaphysique est bien le méme que celui de ’esthétique. La méta-
physique, comme l’esthétique, vise la connaissance du singulier, disons de 1'indi-
viduel, de la monade : nous sommes d’accord avec M. Piguet. Un singulier ne
peut connaitre un autre singulier que jusqu’a un certain point, car chaque
singulier étant un centre d’activité, un pouvoir de coordination autonome, la
connaissance métaphysique de I’¢autre» ne peut, comme c’est le cas en science,
enfermer cet autre dans un réseau théorique qui fournit d’avance le sens de son
langage. C’est '« autre » qui apporte sa propre signification par son activité
constituante. Mais cela ne veut pas dire que la philosophie doive se désinté-
resser de I'apport de la science considérée comme une connaissance authentique
a son niveau, dans son ordre. Pour nous — comme pour Le Senne — la philo-
sophie (englobant la métaphysique) porte sur expérience totale de 'homme,
qu’elle doit coordonner. Plus précisément, elle doit montrer comment s’articule
Pexpérience intérieure avec I'expérience extérieure du spatio-temporel — d’olt
nécessité de prendre en considération la description scientifique de ce spatio-
temporel, ne serait-ce que pour la transposer ensuite dans un registre méta-
physique.

Ni la philosophie, ni la métaphysique ne sauraient étre simple affaire de
mode, et si actuellement certains philosophes en vue écrivent des romans et
des piéces de théatre, cela n’implique pas que la science doive cesser d’alimenter
et d’inspirer la réflexion philosophique !

M. PiGUET. — Je n’ai jamais supposé que la métaphysique elit a écrire des
romans ; c’est I'esthétique, non l'art, qui est pour moi modéle de la méta-
physique.

Je ne vois pas non plus que la collusion contemporaine de l'art et de la
philosophie soit affaire de « mode » ; bien au contraire, il y a 14 quelque néces-
sité impérieuse, qu’il faut prendre trés au sérieux.

Je mne crois pas, enfin, qu'on puisse « transposer » des « descriptions scien-
tifiques » dans un ¢ registre métaphysique ». Je demande en tout cas qu'on me



48 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

fournisse le dictionnaire de cette «transposition »; qui en sera l'auteur ? Le
savant ? — mais alors il extrapole sur le domaine de son enquéte limitée au
vérifiable. Le métaphysicien ? — mais alors la métaphysique n’est-elle que de
la science continuée ?

Pour prendre un exemple, dans I’expression « coordonner I’expérience », je
n’ai pas le sentiment que ce verbe ait non seulement le méme sens, mais la méme
maniére de signifier en science et en métaphysique. Je suis sir, en tout cas, que,
pour le mot «expérience », le sens, et le sens des sens possibles, n’est pas le
méme en esthétique qu’en physique.

En un mot, le monadisme de M. Gex est aussi le mien, et il le sait bien puisque
c’est & lui que je le dois. Mais il est pour moi une toile de fond métaphorique
qui ne doit pas masquer I'urgence de certains problémes.

Mme JeaNNE HERScH. — Depuis plusieurs années, chaque fois que j’entends
ou que je lis J.-Claude Piguet, j'éprouve le sentiment trés vif d’assister a la
naissance d’une philosophie. Quelque chose de profond, a travers ses paroles,
cherche sa forme, des moyens de se communiquer. Cela impressionne. Je ne
voudrais pas qu’aucune de mes critiques nuise & cette naissance.

L’intuition centrale, chez Piguet, me parait étre celle d’une activité récep-
tive par laquelle un sujet, en s’abstenant de toute construction, ferait I’expé-
rience de 1’étre au cceur du concret.

Je dois avouer que certains des termes dont Piguet s’est servi ne sont pas
devenus clairs pour moi: ainsi « Sinntrdger», «sinngebend », «selbstsinn-
gebend » me paraissent encore avoir besoin d’étre élucidés. Mais je voudrais ici
soulever deux problémes, d’ailleurs liés.

Le premier concerne la nature de I'art. Piguet dit que I’art est un discours.
Pourtant, & un autre moment, Piguet s’est rattaché a l'esthétique contempo-
raine, qu’il a qualifiée (avec raison) d’onfologique. L’art est-il discours sur 1'étre
(fat-ce a sa maniére propre), ou, comme une esthétique ontologique me parait
I'impliquer, actualisation, présence de 1'étre ? Si I'art, que I'esthétique déchifire,
est lui-méme encore discours, qu’est-ce qui n’est pas discours ?

Le second probléme découle du premier. Si l'esthétique — dont la méta-
physique, selon Piguet, devrait s’inspirer — est un discours sur ’ceuvre d’art, elle
est alors discours sur un discours ; et nous qui parlons d’elle, nous faisons un
discours sur un discours sur un discours... La notion d’une «critique du lan-
gage», elle-méme langage, va-t-elle nous condamner 4 un pan-langage sans
fin dont le jeu de miroirs nous séparerait irrémédiablement de ce centre concret,
singulier, que Piguet, justement, veut nous restituer ?

M. PiGUET. — Les termes allemands dont je me suis servi condensent en des
formules maladroites de longs développements. J’ai cru ces barbarismes clairs
sans ce contexte ; je reconnais bien volontiers m’étre trompé.

1. L’art est discours, et I'esthétique est aussi discours ; mais pas au méme
mode. Toute mon idée est en effet de modaliser le discours humain, toujours
considéré comme une substance (de modéle LS) dotée de diverses formes. L’art
est un discours, ontologiquement réel; I'esthétique est discours sur¢ (sur ce
réel), tel qu’il rend présent le discours artistique. Ontologiquement, 1'esthétique
a I'avantage de fournir sur le réel deux entrées, par la contemplation esthétique
de I'ceuvre réelle, et par la création de cette ceuvre par un arfiste.

2. En un sens, on peut dire que tout est discours, a condition de modaliser
le discours relativement a son antithése qui est le silence. A ce moment, le



DISCUSSION 49

spectre du pan-langage est rompu, contre Hegel. Le silence n’est pas pur vide ;
il est I'dcoute du discours d’autrui, présent en moi. L’opposition « discours-
silence » met donc en cause celle de « parler-écouter » et celle de « moi-autrui » ;
accéder au silence, c'est restituer a la métaphysique sa fonction premiére qui
est d’dcouter, d’« ausculter » le réel.

M. SaMUEL GAGNEBIN. — Si j’ai bien compris 'intention de M. Piguet, elle
serait de découvrir les spécificités de la science, de I'art, de la philosophie dans
leur langage et cela me rappelle 'effort de I’Ecole psycholinguistique (Man-
noury) pour saisir la nature des mathématiques pures. Le danger me semble
alors de donner au mot langage une trop grande extension. Un instrument est
aussi un langage et Léonard de Vinci l'avait déja dit.

I1 me semble trés difficile de définir les spécificités de disciplines qui font
appel a l'esprit humain tout entier. Dire par exemple que 'art est personnel et
la science impersonnelle (ce n’est pas un propos de M. Piguet), c’est ne pas
tenir compte de la création du savant. Celle-ci participe d’un art dont la matiére
serait les idées et les symboles : il tend a rendre plus belles, plus élégantes, les
démonstrations, tel le double barométre de Pascal 1.

D’autre part, le philosophe est aussi créateur de langage ; le mot transcen-
dantal en est un exemple. Mais je reléve avec plaisir cette remarque de M. Piguet
que la science se transmet par les résultats acquis. Il y a quelque chose de
semblable pour les ceuvres d’art et les conceptions philosophiques ; mais ici,
on se trouve parfois en présence de réactions d’ensemble et la recherche de la
nouveauté est plus qu’en science négative du passé immédiat. L’idée directrice
du savant n’est toutefois pas plus transmissible que celle de l'artiste ou du
philosophe.

M. PicueT. — C’est moins d’étendre ou de rétrécir 'empire du langage qui
me préoccupe que d’en modaliser la substance, un peu comme Aristote a moda-
lisé I'Idée platonicienne d’Etre. Or, le modéle du langage-substance a toujours
été son usage en sciences ; c’est pourquoi je cherche dans le langage artistique
et dans le langage esthétique des différences spécifiques qui ne se trouvent pas
dans le langage scientifique. Dire quelles sont ces différences spécifiques est
malaisé, et je ne crois pas y étre parvenu entiéerement. Cependant, on multiplie
aujourd’hui ces différenciations ; M. Schaerer lui-méme, dans un article remar-
quable des Studia philosophica, exprime des idées analogues.

M. RENE ScHAERER. — Je vais en effet trés loin dans le sens des idées de
M. Gagnebin, mais ne saurais lui donner mon accord jusqu’au bout. Car le
baromeétre de Pascal, si beau soit-il, demeure un instrument subordonné a une
fin démonstrative, il tend a un résultat distinct et de lui-méme et de son inventeur,
c’est-a-dire a la découverte d’une loi. Il en va tout autrement de 1’ceuvre d’art.
Imaginez qu’'on dise a La Fontaine, a Mozart, & Van Gogh : « Votre poéme, votre
sonate, votre paysage sont des chefs-d’ceuvre, mais ils ne servent a rien», ces

r Qu’on veuille me permettre une référence au Testament philosophique de
Félix Ravaisson : « C'est donc l'esthétique qui est le flambeau de la science.
... [Il en est ainsi de] la chimie, la physique, [d]es mathématiques mémes, qui
suivant une remarque de Descartes, puis de Chasles, se rapportent a 1'ordre
non moins qu'a la quantité, et ou par conséquent Aristote a pu dire avec raison
que la beauté a encore sa part. » (Texte revu par C. Devivaise ; Paris, Boivin,

1933, p- 85-86.)



50 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

artistes répondraient sans doute: «A la bonne heure! Pourquoi voudriez-vous
qu’ils servent & quelque chose ? Nous ne leur demandons que de plaire.» Jamais
Pascal n’aurait fait une réponse semblable a propos de son barométre.

Cette remarque me raméne a M. Piguet. Je crois, en effet, que la distinction
de l'ceuvre de science et de l'ccuvre d’art tient au résultat qu’elles produisent
plus qu’au langage qu’elles parlent. L’ceuvre de science conduit & un résultat
qui subsiste en lui-méme, sous forme de découverte ou de formule. L’ceuvre
d’art, au contraire, porte en soi son résultat, et les efforts accomplis pour la
réaliser demeurent inscrits en elle. Van Gogh est présent, subjectivement, dans
chacun de ses tableaux, Pascal ne 1'est pas — sinon pour I’historien ou le bio-
graphe — dans la loi de 1’équilibre des liquides. Méme si l’art et la science parlent
le méme langage, cette différence, qui m’apparait irréductible, subsistera tou-
jours entre eux. Mais en tout homme, bien sfir, il y a du savant et de I'artiste.

M. P1GUET. — Je n’ajoute qu'un mot : les #ésultats produits par I'ccuvre de
science et 1’ceuvre d’art, qui font la différence, selon M. Schaerer, de ces deux
disciplines, me semblent toujours inscrits dans le langage : formule physique, ou
livre de poésie.

M. FErRNAND BRUNNER. — L’intéressant exposé de M. Piguet me semble
fondé sur une constatation de fait : I’état de la métaphysique aujourd’hui ou
tel que M. Piguet le voit aujourd’hui : puisque la science chasse la métaphysique,
il faut que la métaphysique découvre ailleurs un point d’appui. Je préférerais
que la question soit posée de savoir ce que la métaphysique est en elle-méme
indépendamment de ces circonstances contingentes. Il doit s’agir, me semble-t-il,
non pas de ce que la métaphysique est en fait, mais de ce qu’elle est en droit.

D’autre part, 'exposé que nous venons d’entendre contient des critiques
exprimées ou sous-entendues de la métaphysique antérieure, qui me paraissent
insuffisamment fondées. Dire par exemple que le platonisme a oublié le sensible,
c’est rester a l’extérieur des choses.

J'ai cependant pour le rapprochement que M. Piguet fait de la métaphy-
sique et de l'art une réelle sympathie et j'irais assez loin dans le méme sens.
Mais je trouve que le role de l'intelligence est sous-estimé et je suis frappé que
le mot de vérité n’ait pas été prononcé une seule fois jusqu’ici. Si ’on parle de
description, le probléme se pose de savoir quelle est la vraie description et le
vral point de vue. Je crains que si ces questions ne sont pas posées, la méta-
physique ne soit réduite & un genre littéraire.

M. PicueTr. — 1. Mon intention est moins de savoir ce qu’est en droit la
métaphysique que de contribuer tant soit peu & son avénement comme disci-
pline effective. Or, il est rare qu’une discipline sache ce qu’elle doit étre avant
que d’étre ; historiquement, c’est en renongant a ce genre de questions que la
mécanique, par exemple, a connu son essor aux XVIe et XVIIe siécles ; histo-
riquement, c’est encore ce refus qui caractérise I'envol de la phénoménologie
chez Husserl.

2. Je suis loin de «critiquer » la métaphysique antérieure, sinon aux sens
que donnent a ce terme Kant ou Heidegger ; le travail que j’ai lu ne contenait,
au moins en droit, aucune « critique » d’aucun genre. Ce qui a pu paraitre tel
est dit a quelque maladresse d’expression.

3. Je ne rapproche pas la métaphysique de I’art, sinon extérieurement, mais
attribue a la métaphysique une structure formelle, analogue & celle de Vesthé-



.DISCUSSION 51

tique, ce qui est bien différent. Or, I’esthétique connait 'idée de vérité, préci-
sément une forme de « vérité-dévoilement» qui autorise une critique de la
« vérité-adéquation » traditionnelle, dans un sens trés voisin de celle de
Heidegger.

4. La métaphysique n’a jamais été, n’est pas, et ne sera jamais un « genre
littéraire » ; mais ’esthétique non plus.

M. A. pE MURALT. — 1. M. Piguet montre la collusion d'un style esthétique
et de la pensée philosophique. Or, c’est 1a une situation de faif. Un droit en
découle-t-il nécessairement ? M. Piguet n’hypostasie-t-il pas une situation
«historique » en principe, ne fait-il pas de nécessité vertu ?

2. La contemplation, selon M. Piguet, est la perception du singulier sen-
sible, sa saisie « intuitive », elle est la pevception dilatée, selon le mot de Bergson.
J’applaudis donc quand M. Piguet fait de la contemplation Vacte terminal du
philosopher. Mais cette contemplation, du fait de son objet méme, me semble
se réduire A la pure contemplation esthétique, et évacuer le souci majeur de la
philosophie, U'explication. Ma question vise a élucider donc les rapports de la
contemplation au sens de M. Piguet et de la contemplation au sens des Anciens.
Celle-ci saisit 1'objet dans son principe ultime et constitue I'acte métaphysique
terminal. M. Piguet estime-t-il compatible avec sa conception de la contempla-
tion cet effort ultime de la pensée qui transcenderait la contemplation purement
esthétique, et accéderait a une contemplation intellectuelle & la fois intuitive
et explicative ?

3. Le philosophe aboutit a la possession silencieuse de l'objet connu :
encore une notion bienvenue. Encore faut-il que cet objet soit un principe pour
que sa possession soit vraiment un repos silencieux. Or, la métaphysique
n’est-elle pas structurée par le langage ? Celui-ci est-il donc principe d’étre, ce
qui recoupe la position esthétique (ou parménidienne) pour laquelle le langage
méme est 1'étre, comme le veut M. Piguet ? Comment concilier cette apparente
contradiction d’une métaphysique dont ’acte propre est le silence et la struc-
ture le langage ? Par I'idée d’un langage intérieur, d’une méditation dialectique ?

Ces questions expriment certes des critiques, mais davantage encore la recon-
naissance pour avoir 0sé réintroduire des notions trop négligées en philosophie.

M. PiGUET. — 1. Je n’aimerais pas passer du fait au principe, mais du fait de
I'esthétique comme discipline au fait espéré de la métaphysique comme disci-
pline. Dés Descartes (dés Platon méme), on a cherché a passer du fait de la
science au fait de la métaphysique comme science ; je ne sache pas qu’on ait
réussi. Peui-étre I’esthétique offre-t-elle un meilleur point de départ, un meilleur
modéle. Or, la science nouvelle a su se constituer.aux XVIe et XVIIe siécles
quand elle sut trouver un langage spécifique adéquat (l’algebre) ; peut-éire en
ira-t-il de méme pour la métaphysique. Il faut en tout cas essayer.

2. La contemplation en esthétique n’est pas terminale, mais premiére ; il
s'agit d’abord de voir (ou d’entendre), puis de dire. L’esthétique instaure alors
un certain mode de dive dont peut s’inspirer la métaphysique. Je ne sais pas si
contemplation esthétique et contemplation métaphysique sont identiques ; je
vois simplement pour la métaphysique une possibilité »éelle de se constituer en
discipline autonome en empruntant a l'esthétique (non a l’art) sa maniére de
parler,

3. Expliquer est fondamental en métaphysique. Mais ce mot n'y a pas le
méme sens qu’en sciences. La théorie exacle de l'explication métaphysique
m’échappe encore ; de sérieuses prémisses sont données déja par I'opposition



52 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

des couples «expliquer-expliciter », ¢ connaitre-comprendre », «erkliren-kli-
ren», etc.,, a la lumiére de la phénoménologie, de la Tiefenpsychologie, de la
psychanalyse, etc. Il y a dans toutes ces disciplines « humaines» un mode
d’« expliquer », irréductible au mode¢le physico-mathématique, dont il faut tenir
le plus grand compte.

4. Les Anciens s’installaient d’emblée au sein du langage, et marchaient a
la contemplation soit par amenuisement du langage, soit par son grossissement.
J’aimerais aller de la contemplation au langage, du silence a la parole, du terme
au principe ; cela me parait la condition d’une maitrise du langage par la
pensée.

5. C’est moins le silence comme objet qui m’intéresse que les rapports entre
un objet et le silence de la conscience. Cet objet peut étre tel qu’on veut ; mais
en tant que tel, 'objet corrélatif de la conscience silencieuse est le langage. Le
silence est donc le point ou le langage apparait comme tel — et se modalise.

M. ANDRE VoELKE. — L’opposition entre le discours en science comme
donateur de sems par transmission transitive et le discours en métaphysique, qui
ne serait pas donafewr de sens, ne me semble pas convaincante. Si la théorie
scientifique est donatrice de sens par rapport a la loi, et la loi par rapport au
fait, le discours métaphysique n’a-t-il vraiment qu'une visée contemplative ?
N’est-il pas, lui aussi, donateur de sens par rapport au fait ? — Pour prendre
deux exemples, la métaphysique de Hegel ne vise-t-elle pas, entre autres, a
donner un sens a l'expérience du devenir historique, et celle de Bergson ne
confére-t-elle pas un sens a 'expérience du temps vécu, ce qui n’exclut nulle-
ment la visée contemplative sur laquelle le conférencier a fort justement
insisté ?

M. PicueT. — Il est exact que le discours hégélien confére son sens a toutes
choses, méme au devenir historique. Mais ce n’est pas le cas chez Bergson ; 13,
c’est ’expérience du temps vécu qui confére son sens au discours tenu sur lui.
A celui qui n’aurait pas l'intuition de la durée concrete, dit a peu prés Bergson,
rien ne saurait la lui donner, pas plus les concepts que les images.

M. DanieL CHRISTOFF. — J’accepte avec grand intérét comme base de dis-
cussion la theése que défend M. Piguet et les conditions qu’il a décrites. Mais ces
conditions sont-elles bien toutes exposées ? Et n’est-il pas de toute premiere
importance, dans une analyse de I'acte du langage et des intentionalités qui le
constituent, de tenir compte de la personne a qui le langage s’adresse ? Toute
parole s’adresse & quelqu’un, fiit-ce & celui-14 méme qui parle. Cette visée de la
personne a qui la parole s’adresse n’est-elle pas constitutive du langage et n’en
explique-t-elle pas aussi les diverses formes ?

M. PicUET. — Les deux questions « Qui parle ? » et « De quoi parle-t-on ? »
sont des moyens (encore incarnés dans le langage traducteur) de parvenir a la
question critique du langage. La question « A qui parle-t-on ? » conduirait
peut-étre au méme résultat ; je ne le sais pas. Par exemple, la'seconde question
est subordonnée a la premitre, si le « on » devient un sujet défini répondant a la
question «qui ? ». Il pourrait en aller ainsi de la troisi¢éme (¢«a qui... »).

Mais I'essentiel est qu’il ne s’agit pas pour moi d’¢ analyser ’acte du langage
et les intentionalités qui le constituent ». Je cherche bien plutdt & constituer le
langage ; c’est lui qui est 'objet d’une ¢ époche ». C’est dire que le langage ne
m’apparait pas comme un « phénoméne » husserlien, ni comme une substance



DISCUSSION 53

(ou une ¢matiére») dotée de « diverses formes ». Et s’il n’est pas cela, c’est qu'il
a été l'objet d’une ¢ réduction » qui en fait apparaitre les modes.

M. GaBrIEL WIDMER. — A la fin de cette discussion sur la spécificité du
langage scientifique (explicatif) et esthétique (compréhensif), une question
reste posée, me semble-t-il, celle de la vérité des significations dans leurs rap-
ports avec les réalités « expressives » qui les manifestent. Tout langage, comme
nous le rappelle M. Piguet, est toujours « porteur de sens », parfois « donateur »
ou « auto-donateur » de sens, selon les disciplines. Ces expressions ne sont-elles
pas équivoques, lorsqu’elles sont isolées de la doctrine de l'intentionalité de
la conscience ? Elles laissent croire que le sens est soit surajouté, soit immanent
au langage, quand on oublie la condition incarnée de ’homme, centre de réfé-
rence de tout sens dans le probléme du langage. Le langage n’est-il pas le corps
de la pensée; et la pensée n’est-elle pas l'intentionalité propre de la cons-
cience avec son intuition donatrice de sens (sphére du noético-noématique) ?
A la réflexion critique, le langage, quel qu’il soit, n’« exprime »-t-il pas plus ou
moins adéquatement la visée de celui qui parle ? Or, c’est justement ce « plus
ou moins adéquatement » que doit scruter le philosophe critique insatisfait de
la seule description de '« eidos» du langage ; sa tAche consiste a dévoiler la
valeur de 'ceuvre « expressive », chargée de significations dans son rapport avec
la visée originelle de la conscience, la relation entre la vérité et la non-vérité,
entre le sens et le non-sens. Méthodologiquement peut-on en philosophe se
limiter a la réduction éidétique (description des essences et des structures), ou
doit-on se hausser jusqu’a la réduction phénoménologique, qui est la condition
de toute critique véritable, a partir de I’Ego transcendantal, auteur responsable
du sens, si 'on veut fonder une esthétique philosophique ?

M. PigueTr. — Gabriel Widmer, tout comme M. Christoff, posent le pro-
bléme sur son juste terrain, qui est phénoménologique. Les trois visées inten-
tionnelles de la conscience ainsi que I’analyse des modes de signifier du langage
procédent en effet d’une méthode (par époche) d’inspiration husserlienne.

E. Fink déplorait qu’il manquat a la logique transcendantale de Husserl son
langage propre ; je pense aussi que toute la réduction éidétique et la réduction
phénoménologique se passent chez Husserl a l'intérieur d'un cerfain langage,
qui est le langage commun. Ainsi l'art (langage poétique) n’a aucune place en
phénoménologie husserlienne.

Je ne crois pas que ’ego transcendantal soit donateur de sens seulement ;
il peut étre aussi récepteur du sens instauré par un eufre ego transcendantal.
Du méme coup, la communauté des subjectivités transcendantales devient
possible, ce qu’elle n’est pas quand chaque subjectivité est seulement consti-
tuante, jamais constituée. La modalité LM du langage est la maniére dont une
subjectivité transcendantale se constitue elle-méme comme constituée par
autrui.

Quant a la notion d’« expression », elle est équivoque ; elle implique une
théorie de la « vérité-adéquation » qui doit étre surmontée. Mais c’est 1a une
autre histoire.

* * *

A tous les auteurs de ces interventions, j’aimerais adresser ici ma plus cha-
leureuse reconnaissance. La philosophie est recherche, mais son atout décisif
est dans la pluralité et la confrontation des recherches. Plus égoistement, je
remercie encore chacun de m’avoir aidé 4 voir plus clair dans ma propre besogne.



	Société romande de philosophie : discussion de la conférence de M. Piguet

