
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 4

Artikel: Hommage à Arnold Reymond

Autor: Reymond, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HOMMAGE A ARNOLD REYMOND

M. Samuel Gagnebin s'étant récusé, vu le lien de parenté qui l'unit à
Arnold Reymond, c'est au président du Groupe vaudois, son homonyme, mais
non son parent, qu'échoit l'honneur de rappeler ici la mémoire de notre vénéré
ancien président.

Tâche délicate, car plusieurs d'entre vous, MM. Miéville et Reverdin, en
particulier, ont mieux connu Arnold Reymond et depuis bien plus longtemps
que moi ; ils ont collaboré avec lui à la fondation de notre Société romande
de philosophie, en 1922-1923, et à l'organisation de ses trois groupes locaux.
J'ai été élève d'Arnold Reymond dès son retour à Lausanne, en 1925 ;

auparavant, je n'avais lu que quelques-uns de ses articles et je l'avais entendu deux
fois parler en public.

Arnold Reymond a beaucoup donné à la Société romande de philosophie ;

il le fit même avant qu'elle fût fondée, lorsque les philosophes romands, à
l'instigation de Jean-Jacques Gourd, se réunissaient à Rolle une fois Tan ;

en 1910, Arnold Reymond fit la conférence de Rolle sur Histoire et philosophie
des sciences, qu'il enseignait alors à l'Université de Lausanne en qualité de
privat-docent. En 1923, au moment de la fondation de notre Société, il lut
une étude intitulée Le cogito cartésien et sa portée métaphysique, qui lui
fournit la substance d'un important article à la Revue de métaphysique et de

morale (1923) : Le « cogito » vérification d'une hypothèse métaphysique (recueilli
depuis lors dans le recueil en deux volumes, Philosophie spiritualiste, 1942,
I, p. 39 ss.),

En 1928, il traita du Problème de la finalité et sa signification métaphysique,
un sujet qui lui tenait particulièrement à cœur ; une partie de son exposé
a passé dans l'article de 1931, à la Revue de théologie et de philosophie, intitulé :

Le problème métaphysique de la finalité et l'idéalisme critique de M. Brunschvicg
(cf. Le problème de la finalité, in Philosophie spiritualiste, I, p. 243 ss.).

En 1931, au vingt-cinquième anniversaire des Réunions de Rolle, Arnold
Reymond brossa un tableau de la pensée philosophique en Suisse romande de

1900 à nos jours, paru dans la Revue de théologie et de philosophie de la même
année et augmenté d'un post-scriptum de M. Jean Piaget sur Arnold Reymond.
(Repris aussi dans Philosophie spiritualiste, I, 408 ss.)

Nous sommes encore loin de compte ; car Arnold Reymond a, de plus,
animé nombre de discussions, à Rolle comme au Groupe vaudois ; il a présidé
notre Société, avec sa lucidité et son équité coutumières, de 1923 à 1939 — date
de sa grave maladie — et publié chaque année un suggestif rapport avec résumé
des discussions, dans la Revue de théologie et de philosophie. Depuis lors, il est



296 MARCEL REYMOND

venu à chacune de nos séances, jusqu'en 1956, actif et bienveillant comme
toujours.

Les qualités que nous lui avons connues ici étaient celles que lui reconnaissaient

ses élèves, ses anciens élèves, bientôt traités par lui comme des amis :

un bon sens souverain, qui cherche le jugement juste et non le paradoxe
brillant ; une bonté accueillante, mais incapable de camoufler ce qu'elle tient
pour vrai ; un sentiment profond de la responsabilité intellectuelle, spirituelle
et civique du philosophe ; une allure où la solidité de l'enracinement assuré
dans l'être s'accompagne d'une indifférence souriante envers le paraître ;

devant la souffrance, la maladie et la mort, une noble sérénité, faite d'humilité
et de confiance.

Il est bien difficile, en peu de minutes, de rendre pleine justice au penseur
après les témoignages que lui ont rendus Genève et Neuchâtel, avant l'hommage
lausannois et vaudois, auquel M. Gaston Berger veut bien venir s'associer
en novembre prochain. Difficulté accrue du fait que je ne suis pas moi-même
compétent dans tous les domaines où s'est affirmé Arnold Reymond ; d'ailleurs,
la monographie que lui a consacrée en 1956 la revue italienne Filosofia, dans
sa collection Philosophes d'aujourd'hui n'est-elle pas due à quatre auteurs,
Mme Antoinette Virieux-Reymond, MM. Robert Blanche, Fernand Brunner
et Gabriel Widmer Mais il ne s'agit pas ici de vous apprendre quelque chose ;

seulement d'évoquer un philosophe et les directions principales de sa pensée.
Armé — fait rare — d'une triple formation : théologique, philosophique

et scientifique, Arnold Reymond a pu aborder avec succès les problèmes
les plus complexes de notre temps.

Le problème religieux et théologique, auquel il voua d'abord son attention,
posa à son esprit celui de la subjectivité, de sa validité, et l'amena de bonne
heure à la théorie de la connaissance ; son goût inné des mathématiques, de
la logique l'y conduisit aussi, ainsi qu'à l'histoire et à la philosophie des sciences.
C'est là qu'il puisa la matière de ses deux thèses, Essai sur le subjectivisme et

le problème de la connaissance religieuse (1900) et Logique et Mathématiques :

Essai historique et critique sur le nombre infini (1908).
Prise de conscience de la pensée par elle-même, juge de sa validité, la

logique, avec son prolongement logistique, fut au centre des préoccupations
d'Arnold Reymond. Chargé à deux reprises de suppléer à la Sorbonne M. André
Lalande, Arnold Reymond y professa le cours qui, développé, est devenu
Les principes de la logique et la critique contemporaine (1932, réédité en 1957).
Arnold Reymond y maintient l'universalité des principes formels de la logique,
mais, ni vrais, ni faux en eux-mêmes, ils expriment les conditions ultimes,
irréductibles du jugement vrai, ce qui ne limite en rien le dynamisme de la
raison et la refonte de ses normes, selon le « plus ample informé ».

La raison présente, dans l'évolution de ses formes, des éléments invariants,
décelables a posteriori. Arnold Reymond rattache la raison à l'activité de

juger et y voit « un pouvoir régulateur de coordination, d'appréciation et de
déduction ». Le caractère appréciatif de la raison a pour effet de transformer
la distinction entre « jugements d'existence » et « jugements de valeur » en une
distinction entre jugements monovalents, non axiologiques et jugements
bivalents ou axiologiques. Tout jugement dit d'existence enveloppe une
appréciation de Tordre de la valeur, et tout jugement dit de valeur est un jugement
existentiel sur des valeurs.



HOMMAGE A ARNOLD REYMOND 297

Historien de la pensée scientifique, comme en témoigne son Histoire des
sciences exactes et naturelles dans l'antiquité gréco-romaine (1924, rééd. 1955,
trad, anglaise 1927), Arnold Reymond, qui a présidé l'Académie internationale
d'histoire des sciences, a appliqué la méthode historico-critique ; mais comme
Ta relevé son ancien élève, M. Jean Piaget, dans le Post-Scriptum cité plus
haut, il a « unifié en lui deux attitudes dont peuvent se réclamer les plus
aberrants, comme les plus directs de ses disciples : l'attitude logico-réflexive et
l'attitude historico-génétique » (Philosophie spiritualiste I, 422).

En effet, la vérité n'est pas un capital invariable ; il y a une évolution
historique des normes du vrai ; mais l'activité de juger présuppose des conditions
inaliénables de validité que l'analyse reflexive découvre et dégage à la base
du jugement tenu pour vrai.

Arnold Reymond, qui a si longtemps médité sur la nature et la portée
de la raison, ne s'en est cependant pas tenu à une philosophie de l'intellect.
Le problème de l'être s'est imposé à lui et il y a pénétré par la porte du cogito
cartésien, dont il a renouvelé l'interprétation en y montrant la vérification
d'une hypothèse métaphysique. Celle-ci exclut le solipsisme, relie le « je »

pensant à l'être, sans toutefois que l'un puisse s'identifier à l'autre.
Le métaphysicien qu'il était ne pouvait évidemment pas se satisfaire du

matérialisme, mais pas davantage non plus de l'idéalisme, même critique, qui
n'est à ses yeux qu'un matérialisme retourné. Bien avant les philosophies
de l'existence, Arnold Reymond fut attentif à la vie concrète de l'esprit ;

il a professé un réalisme spiritualiste, qui tient compte du point de vue critique.
Il affirme la valeur ultime de la personne, seule capable de dépasser, non
seulement le plan biologique, mais surtout le plan collectif et d'accéder aux valeurs
universelles.

Nous retrouvons ici les problèmes pratiques de la vie morale et religieuse,
sociale et politique, ainsi que ceux de l'éducation. Continuateur de Charles
Secrétan, comme lui « citoyen-philosophe », Arnold Reymond a cherché à
préciser, dans le monde transformé du XXe siècle, les moyens de sauver l'esprit,
la personne, d'éviter le laisser-faire du libéralisme économique, générateur
d'exploitation, et le collectivisme, niveleur de la personne. Il a montré dans
l'organisation federative des sociétés un moyen de sauvegarder la vraie liberté.

Philosophe chrétien, comme le furent ses maîtres, Philippe Bridel et Emile
Boutroux, Arnold Reymond admet la révélation à titre de condition de
rationalité et d'intelligibilité, pour les esprits finis que nous sommes. Son christianisme,

plus intérieur et pratique que dogmatique, refuse les restaurations qui
veulent nous ramener au XVIe ou au XIIIe siècle, ainsi que le fidéisme irrationaliste

de Kierkegaard. Dieu reste sans doute ineffable et mystérieux ; mais
la vérité religieuse, formulée en langage humain, n'en est pas moins tributaire
des conditions inaliénables de tout jugement vrai. Raison et religion ne s'excluent
pas. Aussi Arnold Reymond reproche-t-il à la théologie dialectique, à celle
de Karl Barth en particulier, de ne pas s'être livrée à <c une étude approfondie
du problème de la vérité» (Phil, spirit., II, 399).

En Suisse romande, Arnold Reymond, profondément Vaudois, a été aussi

un trait d'union entre nos trois cantons romands de tradition protestante ;

formé à la Faculté libre de théologie de Lausanne, il a présenté sa thèse à

l'Université de Genève, où Adrien Naville et Théodore Flournoy furent ses

maîtres, puis il a professé à l'Université de Neuchâtel et à celle de Lausanne.



298 MARCEL REYMOND

Il a été le maître de Jean de La Harpe, de Gustave Juvet, de Rolin Wavre,
d'André Burnier, de Raymond Savioz, pour ne parler que de ceux qui ne sont
plus. Avec Jean de La Harpe et M. Paul Haeberlin, il fut, en 1939-1940, l'un
des fondateurs de la Société suisse de philosophie.

Le rayonnement de sa pensée a dépassé depuis longtemps les frontières
de notre pays et lui a valu l'amitié de Bergson, d'Emile Meyerson, de M. André
Lalande, de Léon Brunschvicg, de René Le Senne, de M. Etienne Gilson,
de M. Martial Guéroult, de M. Gaston Berger, de M. Robert Blanche, et j'en
passe, et en Italie celle de M. Augusto Guzzo, le directeur de la revue Filosofia,
à Turin.

Arnold Reymond, qui a élargi et enrichi la tradition philosophique de la
Suisse romande, Ta souvent et avantageusement représentée à l'étranger,
notamment à l'Académie des Sciences morales et politiques, à l'Institut
international de philosophie, et dans de nombreux congrès.

Quant à nous, ses amis — anciens collègues ou anciens élèves, ou tous
les deux — nous n'oublierons pas la lucidité de son esprit, ni la générosité
sans apprêt de son accueil, à Auvernier et à Pully, ni son courage devant les

plus dures épreuves ; mais notre hommage au philosophe se doublera d'un
témoignage plus personnel, émané de chers souvenirs, témoignage de profond
attachement à sa mémoire et d'intime gratitude envers l'homme qui a fidèlement

vécu au service des plus hautes valeurs.

Marcel Reymond.


	Hommage à Arnold Reymond

