
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 4

Artikel: L'Église corps de Christ dans le paulinisme

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉGLISE CORPS DE CHRIST

DANS LE PAULINISME «

Ce sujet revêt aujourd'hui une triple actualité. Premièrement,
il fait l'objet d'une discussion serrée entre exégètes catholiques
romains 2. Cette discussion met en cause l'ecclésiologie officielle du
« Corps mystique » 3. Elle pose à nouveau la question fondamentale
de la nature de la relation entre le Christ et son Eglise. Car, comme
l'écrivait déjà le P. Dupont en 1949 : « La vraie difficulté n'est pas
tant dans la notion de soma (corps) que dans la relation de ce soma
au Christ » 4. Deuxièmement, on assiste depuis quelques années,
chez les protestants, à des essais de revalorisation de l'ecclésiologie
sur la base des textes pauliniens relatifs au corps de Christ s. Mais,
faute d'une étude sérieuse des textes pauliniens, on se contente soit
d'affirmer sans plus que l'Eglise est bien autre chose qu'une association

religieuse, puisqu'elle est le corps de Christ, soit de répéter
certains thèmes de la doctrine catholique romaine, sans en saisir
les implications. Troisièmement, le thème de l'Eglise corps de Christ

1 Texte remanié et complété d'un exposé présenté à la rencontre œcuménique

des Dombes-Presinge, en septembre 1958.
2 Comparer, par exemple : Emile Mersch, S.J. : Le corps mystique du

Christ, 2 vol., Paris et Bruxelles, 2e éd., 1936 (dont toute la première partie
et l'appendice n° I du second volume sont consacrés aux textes bibliques) ;

Médebielle : article Eglise - corps de Christ in Dictionnaire de la Bible,
Supplément, vol. II, 1936, col. 660 ss. ; P. Benoit, O.P. : Corps, tête et plérôme
dans les épîtres de la captivité, Revue biblique, 1956/I ; L. Cerfaux : La théologie
de l'Eglise suivant saint Paul, Paris, 2e éd., 1948 (registre sur le corps de Christ
à la page 326), Ee Christ dans la théologie de saint Paul, Paris, 1951, p. 264 ss. ;

Gustave Martelet : Le mystère du corps et de l'Esprit dans le Christ ressuscité
et dans l'Eglise, Verbum Caro, 45 (1958), p. 31 ss. et, dans un autre sens : Dom
J. Dupont, O.S.B. : Gnosis, la connaissance religieuse dans les épîtres de saint
Paul, Paris et Louvain, 1949, p. 427 à 493.

3 Pie XII : Lettre encyclique sur le corps mystique de Jésus-Christ et notre
union en lui avec le Christ, AAS XXXV (1943), 193-248, que nous citons d'après :

Aux sources de la vie spirituelle, 1951, Fribourg et Paris, p. 431 ss.
4 J. Dupont : op. cit., p. 440.
5 Nous mettons à part les récents développements de Karl Barth, dans

la Dogmatique, sur l'Eglise corps de Christ ; nous n'avons pu en tenir compte
dans cette brève étude.



L'ÉGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 269

joue un rôle de premier plan dans les discussions œcuméniques, tant
officielles qu'occasionnelles l.

Dans cette brève étude, nous voudrions surtout faire voir que
les textes pauliniens nous permettent d'échapper à l'opposition
facile et fatale entre, d'une part, une ecclésiologie du « Christ
collectif », qui aboutit tôt ou tard à une grave confusion entre le Christ
et son Eglise et, d'autre part, une ecclésiologie du type « Eglise
société de croyants » qui sépare le Christ de son Eglise, la Tête de
son corps et, sous prétexte d'exalter le Christ, conduit à une sorte
de déisme christologique, à une dislocation ruineuse de la pensée
paulinienne 2.

La thèse que nous défendrons est simple ; nous nous contenterons
d'en esquisser les grandes lignes. Alors que la doctrine et la pastorale

catholiques romaines tendent inexorablement vers une confusion
de la tête et de son corps, que l'interprétation pseudo-protestante
courante sépare indûment le Christ de son Eglise, le Nouveau Testament

décrit une relation vivante entre cette tête et ce corps. Paradoxalement,

il affirme deux choses qui, d'abord, paraissent contradictoires.
D'une part, l'Eglise est le corps de Christ ; elle doit en être consciente ;

il faut le lui rappeler ; rien ne pourra jamais séparer ce corps de
cette tête. D'autre part, la relation entre la tête et le corps ne peut
être décrite en termes de communion vitale, organique, physique,
impersonnelle, car cette relation est déjà en question dans les écrits
du Nouveau Testament. Elle y est en question, non pas dans ce
sens que ce corps pourrait se séparer de cette tête, mais en ceci

qu'il lui est insoumis, infidèle ; le corps ecclésial est à jamais attaché
à la Tête, mais c'est un corps récalcitrant. Il n'est pas possible, sur
la base des textes bibliques, de reporter sur le corps les perfections

1 Voir maintenant en français T.F. Torrance : Le sacerdoce royal, Verbum
Caro 47 (sur le corps de Christ, p. 259, dans une orientation très « protestante »),

et L. Newbigin : L'Eglise, Peuple des croyants, Corps du Christ, Temple de

l'Esprit, Delachaux et Niestlé, 1958. L'auteur combat l'idée de l'Eglise
indéfectible ou parfaite, v. p. 105 ss.

2 Sur la confusion Christ-Eglise, v. par exemple Médebielle, op. cit.,
col. 660 : « Plus d'un trait nous a fait, en passant, soupçonner le mystère de
l'Eglise ; il reste à l'approfondir en montrant, à la suite de saint Paul, à quel
point le Christ et l'Eglise ne font qu'un. Elle est, en effet, le corps dont le
Christ est la tête et ce composé s'appelle le « Christ mystique ». » Le P. Médebielle
(col. 668) cite en conclusion les mots bien connus de Bossuet, qui résument
parfaitement la « tendance » que nous dénonçons : L'Eglise, « c'est Jésus-Christ
répandu et communiqué, c'est Jésus-Christ tout entier, c'est Jésus-Christ
homme parfait, Jésus-Christ dans sa plénitude ». Et plus bas : « Dans sa nature
intime et dans son essence, elle est le Christ même, toujours visible, toujours
vivant, déployant en elle et par elle toutes les richesses et les magnificences
de sa vie divine », d'où son indéfectibilité. Ce qui est étonnant, ce n'est pas
que ces choses aient été dites, mais qu'elles l'aient été dans des études d'exégèse
biblique.



27O PIERRE BONNARD

de sa tête. Pourtant, et c'est là l'originalité de l'ecclésiologie
paulinienne, le Christ demeure éternellement fidèle à ce corps récalcitrant ;

il le « nourrit et en prend soin » (Eph. 5 : 29) jusqu'au dernier jour ».

I. Les textes pauliniens dans leurs contextes

Une première précaution à prendre est de limiter, provisoirement
tout au moins, la discussion aux textes pauliniens qui parlent
explicitement de l'Eglise comme corps du Christ. Sans ouvrir ici un débat
d'herméneutique biblique sur les sens explicite et implicite des

textes, nous devons affirmer que, lorsqu'un thème est explicitement
exprimé dans les écrits bibliques, il faut commencer par l'étudier
dans les textes explicites avant de le « retrouver » dans les autres 2.

Ce point de méthode joue un grand rôle dans la question qui nous
occupe. Est-il nécessaire de rappeler, d'autre part, qu'une expression
biblique doit être examinée dans son contexte, avant tout essai
d'élaboration systématique Ces contextes ont généralement une
portée limitative : ils montrent l'intention particulière qui animait
l'apôtre au moment où il choisissait d'utiliser le thème qui nous
intéresse. Renoncer à toute spéculation sur un concept biblique
détaché de son contexte littéraire et historique est une dure école,
rendue absolument nécessaire par l'accumulation séculaire des gloses
dogmatiques sur le texte biblique.

i° Dans I Cor. 10 : 16 et 17, l'apôtre traite des idolothytes.
L'exhortation fondamentale est exprimée au v. 14 : « Fuyez
l'idolâtrie » et au v. 21 « vous ne pouvez participer à la table du Seigneur
et à la table des démons ». Puisqu'il n'y a qu'un seul pain, tous les
chrétiens de Corinthe ne forment qu'un seul corps (ôti eîç ôpToç ëv

aûiua) ; il serait donc désastreux que certains d'entre eux s'approchent
en même temps de la table des démons, c'est-à-dire des faux dieux.
Dans ce texte, le terme de corps, appliqué aux chrétiens de la
communauté locale, doit exprimer l'idée de leur unité dans une
appartenance solidaire et exclusive à Jésus-Christ ou, pour reprendre
l'heureuse expression du P. Dupont, « une pluralité (uo\Xoi) constituée
en unité » 3. Ces deux versets sont évidemment capitaux pour notre
sujet car, seuls parmi tous les textes sur le corps de Christ, ils mettent
explicitement en relation le corps ecclésial avec le vin et le pain

1 Nous verrons plus bas que, si les épîtres aux Ephésiens et aux Colossiens,
par rapport aux Corinthiennes et à l'épître aux Romains, introduisent le
thème nouveau de la tête du corps, elles n'apportent rien de nouveau quant
à la conception du corps ecclésial et de sa relation avec la tête.

2 On sait quel rôle a joué le thème paulinien du corps du Christ dans
l'interprétation de textes, comme Mat. 25 : 31-46 ou Actes 9:5.

3 J. Dupont, op. cit., p. 445.



l'église corps de christ dans le paulinisme 271

eucharistiques. Cette coupe, dit l'apôtre, et ce vin ne sont-ils pas
une communion au sang et au corps de Jésus-Christ (oùxi Koivwvfa toO

cuVaToç toO Xpioroû è<mv) Tous les exégètes devraient reconnaître
que l'apôtre ne compare pas seulement l'unité ecclésiale à l'unité
(ou l'unicité) du pain eucharistique. Le pain unique est la cause (ôti)
et non seulement la figure ou le signe de l'unité ecclésiale ; c'est

parce qu'il n'y a qu'un seul pain que le corps ecclésial forme une
unité excluant toute participation aux banquets païens. Mais la
pensée du texte est encore plus précise : ce n'est pas seulement
l'unicité du pain, mais la participation de tous au corps du Christ
par ce pain qui fonde l'unité du corps ecclésial. Les Corinthiens
savaient bien qu'il n'y a qu'un seul pain rompu pour tous ; ce qu'ils
ignoraient ou avaient oublié, c'est que ce pain unique les rendaient
réellement et définitivement participants du corps de Christ.
Incontestablement, on est ici en présence d'un réalisme sacramentel qui
fonde la solidarité et la responsabilité mutuelles des croyants. Les
difficultés commencent lorsqu'on essaie de préciser la nature de ce
réalisme. L'exégèse catholique pense généralement à une participation

au corps du Christ au sens d'une assimilation, par l'Eglise
comme telle (orientation classique) ou par les fidèles d'abord et par
l'Eglise en conséquence (orientation actuelle de l'exégèse) du corps
glorifié du Christ. L'exégèse protestante pense généralement à une
participation au Christ au sens d'une appartenance inconditionnelle
de l'Eglise au Christ mort et ressuscité pour elle. Dans les mots
« le sang et le corps du Christ », le protestant pense d'abord au sacrifice

unique et historique de la croix ». Il ne pense pas à être
transformé, ou divinisé ou glorifié par l'eucharistie, mais à être reçu

1 Mersch (op. cit., I2, 1936, p. 146) reconnaît que ce texte n'est pas aussi
clair qu'on pourrait le souhaiter : « On dirait que, ici encore, dans le voisinage
des réalités coupables, la doctrine du corps mystique ne peut pas se développer
tout à fait. » Le P. Allo (Première épître aux Corinthiens, Paris, 1956, ad loc.)
se prononce d'abord dans le même sens que nous : « Il s'agit certainement d'autre
chose que d'un rapport spirituel au Christ tel qu'il est maintenant, en son état
de gloire ; les mentions expresses et séparées du sang et du corps font penser
nécessairement à la mort du Christ, à son sacrifice. » — 'Cp. le P. Benoit :

« s'il ne cesse jamais d'être le corps individuel qui a souffert sur la croix
et qui est sorti glorieux du tombeau, ce corps du Christ ne reste pas limité
à cette individualité historique... Il s'étend, se construit, se développe au point
d'embrasser toute l'Eglise et, ultérieurement, de façon indirecte, tout le cosmos. »

(op. cit. p. 12, voir aussi p. 14). La vraie difficulté nous paraît résider beaucoup
moins dans la notion de présence, réelle ou symbolique (car la conception
biblique impose absolument une doctrine de la présence réelle) que dans la
manière dont on conçoit l'activité de cette présence. La pensée biblique s'attache
peu à l'idée de présence comme telle ; Dieu est omni-présent ; ce qui est décisif,
c'est que cette présence s'explicite dans un jugement, un événement, un sacrement.

Dans l'anamnèse eucharistique, le Christ est célébré non comme le
Présent, mais comme le Présent qui a souffert et qui vient. Il y a participation
à une œuvre eschatologique de salut, non à une présence divinisante.



272 PIERRE BONNARD

au «banquet de la grâce» et au repas de l'attente joyeuse de la
parousie. Dans cette conception, que nous croyons biblique, l'intimité
décisive entre le corps ecclésial et le corps du crucifié sauvegarde
rigoureusement et jusqu'au bout la distinction des deux corps ;

il y a communion au plein sens du mot, mais il n'y a pas confusion.
Je dirais plus : au sens de la Koivwvfa (communion-participation)
biblique, il y a communion parce qu'il y a distinction entre le président
invisible du banquet et ceux qui y participent.

2° C'est dans I Cor. 12 : 12-30 que la Bible de Jérusalem (note
sur le v. 12) voit le texte classique de la doctrine du « corps mystique »

défini succinctement de la manière suivante : « tous les croyants unis
au Christ pour former un corps dont le Christ est le chef et eux
les membres ». Cependant, dans leur contexte, ces versets ne veulent
pas dire cela. L'intention de Paul est d'illustrer ici la diversité du

corps ecclésial : « Si tout le corps était œil, où serait l'ouïe Si le
tout n'était qu'un seul membre, où serait le corps » (v. 17 et 20).
Paul veut surtout insister sur les membres ou fonctions » les moins
spectaculaires pour relever l'honneur qui leur est dû, contre
T« enflure » de certains charismatiques corinthiens qui prétendaient
absorber l'essence de l'Eglise dans leur spécialité et réduisaient ainsi
l'infinie diversité du service chrétien à un seul événement spirituel.
Dans I Cor. 10 : 16 et 17, Paul disait : « le corps ecclésial est un,
que personne ne s'en désolidarise en participant aux banquets
païens » Il dit ici : « Le corps ecclésial est diversifié, que personne
ne prétende en exprimer toute la richesse et le mystère » Insistons :

Paul ne relève pas le fait que tous les croyants sont unis au Christ
mais le fait que, tous ensemble, dans la diversité de leurs services,
les croyants forment un corps solidaire. Ce corps est animé, gouverné,
« établi » par Dieu, l'Esprit ou le Christ. Lorsqu'il dit : « Vous êtes
le corps de Christ, et chacun de vous est l'un de ses membres »

(koi ué\r) €k uépouç), conformément à l'usage que le stoïcisme populaire

faisait de cette image, l'accent ne porte pas sur chaque membre
en tant que membre du Christ-tête, mais sur chaque membre en tant
que partie intégrante, indispensable et irremplaçable du corps
ecclésial2. Si l'apôtre, dans I Cor. 12, avait souligné (comme on

1 Paul présuppose probablement qu'en plus des trois ministères fondamentaux

(v. 28), chaque membre de la communauté exerce un service irremplaçable
et solidaire ; mais ce n'est là qu'une probabilité.

2 Le thème de l'identification du Christ à l'Eglise ne peut matériellement
s'appuyer, chez saint Paul, que sur les derniers mots du v. 12 : «... tous les
membres du corps, quoique étant plusieurs, sont un seul corps, il en est ainsi
du Christ (oUtuiç koù ó XpiOTOç) », expression difficile qui reçoit des
interprétations aussi nombreuses qu'opposées entre elles. Cf. J. Havet : Christ
collectif ou Christ individuel en I Cor. 12 : 12, Ephem. theol. lovanienses, 1947,
p. 499-520.



L EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 273

le lui fait dire) la dépendance de chaque chrétien par rapport au
Christ, il eût favorisé au lieu de le combattre l'individualisme
illuministe qui ravageait l'Eglise de Corinthe. Ce qu'il veut dire au
contraire, c'est qu'il n'y a pas de communion possible avec le Christ
en dehors d'une reconnaissance pratique et déférente de tous les
services ecclésiastiques et, en particulier, des plus autorisés d'entre eux :

l'apostolat, la prophétie et le doctorat (v. 28). Seule cette conception
pouvait d'ailleurs faire accepter aux Corinthiens l'intervention de
l'apôtre dans les désordres de leur Eglise, car seule elle soumet
1'« expérience » religieuse individuelle aux autorités ecclésiastiques
« établies » (v. 28). La nouvelle interprétation que l'Ecole biblique
de Jérusalem donne de la doctrine du corps mystique, interprétation
centrée sur la participation individuelle des croyants au Christ
ressuscité, par l'eucharistie, sur la base de Rom. 6, nous paraît donc
aller à l'encontre de l'exhortation paulinienne ; elle fonde un
individualisme religieux qui, pour être sacramentaire, n'est pas moins
ruineux que l'individualisme spiritualiste protestant pour la vie
communautaire 1.

30 Dans Rom. 12 : 3 à 8, la même idée paulinienne s'applique,
non plus à la diversité des charismes spirituels, comme à Corinthe,
mais à des charismes - fonctions ecclésiastiques. Celles-ci, ou
certaines de celles-ci, paraissent avoir rempli leurs titulaires d'orgueil
à l'égard des frères. A nouveau, l'apôtre frappe sur le même clou :

l'Eglise ne peut vivre que par la diversité des fonctions réparties
dans un seul corps ; mépriser telle ou telle de ces fonctions (ou tels
frères qui n'en auraient pas reçu c'est ruiner l'Eglise et enfreindre
la loi fondamentale de l'amour fraternel (v. 9 à 16). Par rapport
à I Cor. 10 et I Cor. 12, l'originalité de l'expression se lit ici au v. 5 :

« De même, nous tous, nous ne sommes qu'un seul corps en Christ,
et nous sommes tous membres les uns des autres. » Plus clairement
que partout ailleurs, on voit que l'apôtre ne pense pas ici au corps
de Christ dont chaque chrétien formerait un membre, mais au corps

1 Sur le rôle de l'Esprit dans tout ce passage, voir Hering (La première
épître de saint Paul aux Corinthiens, 1949, ad loc.) qui relève très bien l'originalité
paulinienne par rapport à la doctrine stoïcienne : « Le point de vue de la création
n'a plus rien à voir dans la conception de l'organisme qui est le corps du Christ.
C'est l'Esprit communiqué par le baptême qui rattache l'individu à ce corps. »

Précisons encore un point important : dans ce contexte, l'Esprit ne rattache
pas l'individu à la Tête-Christ, mais au corps ecclésial ; c'est ce qui ressort
en particulier du v. 13. Sur ce dernier verset, voir Otto Kuss : Zur paulinischen
und nachpaulinischen Tauflehre im Neuen Testament, Theologie und Glaube,
1952/6, p. 416, et la bibliographie citée à la note 43 de la même page. Sur la
relation entre l'Esprit et le baptême dans ce passage, voir Franz J. Leenhardt :

Le baptême chrétien, 1944, p. 55, note 3 (bibliographie critique).

18



274 PIERRE BONNARD

que forment en Christ tous les chrétiens de Rome ensemble ; ces
membres sont explicitement les membres « les uns des autres » '.

4° Nous abordons maintenant les textes de l'épître aux Colossiens.
On les classe généralement, avec ceux de l'épître aux Ephésiens,
dans une catégorie bien à part du fait qu'ils font mention de la tête

du corps de l'Eglise, ce qui n'apparaît jamais dans les épîtres aux
Corinthiens et aux Romains. Et, plus généralement encore, on pose
le problème de 1'« évolution » de la pensée paulinienne, du thème
de l'Eglise-corps à celui de la tête du corps. Nous allons voir que
cette évolution est plus imaginaire que réelle 2. Les épîtres aux Colossiens

et aux Ephésiens demeurent fidèles à l'idée d'un corps diversifié
et solidaire, mais en précisant que ce corps est gouverné et animé
par une « tête » qui est le Christ ; elles insistent sur la relation de ce

corps à cette tête, alors que les premiers textes que nous avons
examinés, tout en présupposant que le corps ecclésial est gouverné par
le Christ, insistaient surtout sur la solidarité entre eux des membres
de ce corps 3.

Dès Col. I. 18-19 apparaît le thème principal de cette épître :

« Il est la tête du corps, c'est-à-dire de l'Eglise ; il est le principe
(àpxn), le premier-né d'entre les morts. Il est donc partout au premier
rang (aÙToç irpun-euuiv èv itôaiv). » Notons immédiatement que l'idée
de tête ne sert pas, ici, à souligner la dignité du corps ecclésial mais,
au contraire, à relever ce que l'on pourrait appeler la transcendance
ou la distance de la tête par rapport au corps. En effet, nous ne sommes
pas dans un contexte ecclésiologique destiné à expliquer la supériorité
de l'Eglise du Christ à des croyants tentés de rallier une autre

1 Ici, comme généralement, la Bible de Jérusalem traduit le èv Xpiorûj par
les mots français « dans le Christ » : « Ainsi nous, à plusieurs, nous ne sommes
qu'un corps dans le Christ», ce qui permet au P. Benoit (op. cit., p. 16 s.)
de retrouver ici la conception qu'il a lue dans I Cor. 12 : 27. Il situe donc le
corps ecclésial dans le corps glorifié du Christ comme ce corps glorifié est dans
le corps ecclésial ; la confusion des deux corps est à double sens. Certes il doit
être clair que le èv Xpicrnî) signifie tout autre chose ici qu'un « lien moral » avec
le Christ ; c'est dans la communion réelle du Christ mort et ressuscité, au sens
où nous l'avons vu, que les chrétiens de Rome forment un corps fraternel.

2 Au sujet de Col. 1 : 18, le P. Benoit insiste bien sur la « distinction »

entre le Christ et son corps : <« Il serait trop fort de la (l'Eglise) dire autonome...
Néanmoins, elle ne lui est pas identique ; elle est plutôt l'objet de son œuvre
rédemptrice, de son amour, de son influence vivificatrice. On le voit bien dans
le beau passage d'Eph. 5 : 23-32, où elle apparaît en face du Christ comme son
épouse, unie étroitement à lui certes, mais enfin distincte de lui, qu'il aime,
pour qui il se livre, qu'il purifie et sanctifie» (op. cit. p. 22). Mais comment
concilier ceci avec l'exégèse que l'éminent Père a donnée de I Cor. 10 : 16-17 ^

3 La thèse de Schlier (Christus und die Kirche im Epheserbrief, 1930),
selon laquelle les épîtres aux Corinthiens et aux Romains ne connaissent que
l'idée du corps social tandis que Col. et Eph., sous une influence gnostique,
par leur idée de la Tête, s'apparenteraient au mythe de l'Anthropos céleste,
n'a pas été confirmée par les études récentes.



L'ÉGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 275

« église », mais dans un contexte strictement christologique, opposant
le Christ à toutes les « autorités » (v. 16) qui impressionnaient les
Colossiens. Trois autres remarques : le terme de tête est immédiatement

explicité par le substantif dpxn et le verbe irpuiTèûujv qui, l'un
et l'autre, expriment l'idée de commandement, d'autorité, de
supériorité ». Dans ce premier texte sur la Tête, comme dans tous ceux
que nous verrons encore, on n'aperçoit en rien l'idée que le Christ
serait conçu en deux parties : la tête dans le ciel et le corps ecclésial
sur la terre. Paradoxalement, c'est le Christ tout entier qui constitue
la tête du corps ecclésial. En effet, la suite du texte affirme clairement
que le Christ n'est la tête de l'Eglise qu'à cause de l'œuvre réconciliatrice

du « sang de la croix » ; si l'ecclésiologie est soumise à la christologie,

la christologie est soumise à la sotériologie. La relation Christ-
Eglise n'est pas fondée dans une communauté d'essence ou d'opération

entre la tête et le corps, mais dans l'œuvre historique de Jésus
de Nazareth qui, «par son corps de chair a maintenant réconcilié
les hommes ».

On doit donner une même interprétation de Col. 2 : 19 où l'apôtre,
parlant des hérétiques qui menacent l'Eglise de Colosses, dit ceci :

«... Ils ne s'attachent pas à la tête (où kpotùjv tt|v Ke<pa\f]v) de laquelle
(kl qu) tout le corps, bien uni par les jointures et les ligaments, poursuit
la croissance que Dieu lui donne. » Il n'est pas reproché aux
hérétiques de ne point s'attacher au corps du Christ, c'est-à-dire à l'Eglise,
mais à la tête ; leur erreur n'est pas de s'être séparés du corps ecclésial
et par là-même du Christ-tête, mais de ne plus reconnaître dans le
Christ l'autorité, le chef, la tête de l'Eglise et du monde ; l'Eglise,
ici, n'est pas appelée « corps du Christ » mais simplement « le corps ».

C'est ce corps qui « augmente l'accroissement que Dieu lui donne ».

Il ne s'agit nullement d'un corps inerte qui ne serait animé que par
une tête, mais d'un corps complet, pourvu des organes (les jointures)
nécessaires à sa croissance. Comme la tête-Christ, le corps ecclésial
est conçu comme une réalité complète et responsable par rapport
à sa « tête ». C'est sur cette base que l'on peut comprendre les mots
il oO (de laquelle), qui définissent la relation de la tête au corps.
Dans ce contexte, ils veulent dire que les ministères, par lesquels
l'Eglise poursuit sa croissance, sont des dons du Christ-Esprit.
Il ne s'agit donc pas d'un corps inanimé qui « tirerait » sa vie du

1 La thèse principale du P. Benoit est que l'apôtre a passé de l'idée du
corps ecclésial (Rom., Cor.) à celle de la tête du corps (Col., Eph.) en affirmant
d'abord, contre les hérétiques de Colosses, que le Christ est la tête de tout.
Etant supérieur à tout, le Christ le serait aussi à l'Eglise. L'ecclésiologie serait
donc ici commandée par la christologie cosmologique. Cette thèse, originale, nous
paraît très forte et propre à expliquer bien des passages difficiles des épîtres
aux Colossiens et aux Ephésiens.



276 PIERRE BONNARD

Christ-tête, mais d'une tête souveraine, d'un chef gouvernant le

corps ecclésial par le moyen des ministères ».

Ceci est encore confirmé par le troisième texte à considérer dans
l'épître aux Colossiens : « Que la paix du Christ règne dans vos
cœurs Vous y avez été appelés pour ne former qu'un seul corps »

(eiç f[v Kai èKAfjenTe èv évi atuuaTi). Quelle que soit ici la traduction
adoptée, elle doit faire entendre une note d'exhortation, fondée sur
la réalité historique de la vocation qui a été adressée aux Colossiens.
Nous reviendrons sur la portée ecclésiologique de ces exhortations
pauliniennes : la réalité du corps communautaire « tient » à cette
exhortation apostolique parce qu'elle dépend de la soumission des

fidèles au commandement de l'amour fraternel : « Comme le Seigneur
vous a pardonné, pardonnez-vous aussi » (v. 13 c). De telles exhortations

manqueraient de sérieux si ce corps n'avait pas de réalité
responsable dans sa relation avec le Christ-tête.

50 Le cinquième et dernier groupe de textes à considérer se
trouve dans l'épître aux Ephésiens, où le thème qui nous occupe
n'apparaît pas moins de sept fois. La question est de savoir si cette
épître, probablement deutéro-paulinienne, apporte un nouveau
développement, et si ce développement demeure dans la ligne esquissée

jusqu'ici.
On voit immédiatement que l'épître développe deux thèmes,

parallèlement, sans essayer de les réunir en une synthèse. Le premier
est celui que nous avons rencontré dans les épîtres aux Corinthiens
et aux Romains : « Il y a un seul corps » (4 : 4 ; 4 : 12 ; 2 : 16 ; 5 : 30).
Mais l'épître ne souligne que l'unité de ce corps ; elle n'évoque jamais
la diversité des dons et des fonctions ecclésiales sans en souligner
immédiatement la profonde unité. Ceci est vrai même de 5 : 30, où

l'unique mention des membres du corps n'est pas destinée à en
souligner la diversité. L'auteur aux Ephésiens est comme obsédé

par le fait que de deux peuples, Juifs et païens, le Christ a fait un
seul corps, les ayant « réconciliés avec Dieu par sa croix » (2 : 16).
L'idée du corps s'est donc ici simplifiée et appauvrie ; elle n'est plus
au service du pluralisme ecclésial ; elle relève uniquement l'unité
et l'unicité de l'Eglise. Le second thème que nous rencontrons dans
l'épître aux Ephésiens est emprunté à l'épître aux Colossiens, c'est
celui du Christ-tête de l'Eglise. Comme dans l'écrit aux Colossiens,

1 Cf. Médebielle, op. cit. col 663 sur le il ou : «... Tout vient de l'influx
vivifiant et continuel de notre tête», et le P. Benoit (op. cit., p. 27) : «... De lui
s'écoule par les jointures et ligaments l'influx vital qui alimente le corps en
énergie, assure sa cohésion et produit sa croissance harmonieuse. » Le passage
des catégories militaires, royales et gouvernementales du Nouveau Testament
à la terminologie physiologique de la paraphrase catholique romaine entraîne
souvent des modifications profondes dans le fond même de la pensée.



L'ÉGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 277

le mot tête y exprime constamment l'idée de suprématie et de

gouvernement, mais dans un sens plus ecclésial que cosmique. Il est
la tête de l'Eglise parce que Dieu « a mis toutes choses sous ses

pieds » (1: 22-23), parce que c'est « grâce à lui » (kl ou que le corps
ecclésial poursuit sa croissance (4: 16). Ce corps est si peu le corps
de sa tête au sens biologique qu'il a pour mission « d'égaler pleinement
la tête, c'est-à-dire Christ » (aüSiiötiiuev dç aÙTÒv). Il est si distinct
de ce Christ qu'il est édifié non par le Christ mais par les saints
eux-mêmes (4 : 12). Enfin, de même que la femme doit être soumise

(subordonnée) à son mari, l'Eglise sera subordonnée à son chef,
qui l'a sauvé et qui en prend soin (5 : 28, 29) ». Relevons enfin que,
pas plus que les autres épîtres, l'écrit aux Ephésiens ne connaît les

expressions « membres du Christ » ou « membres de la tête » appliquées
aux fidèles ou aux fonctions ecclésiales. Il s'agit toujours de la même

expression : membres du corps 2.

2. LE RÉALISME PAULINIEN DE LA RELATION TÊTE-CORPS

A notre connaissance, l'exégèse catholique romaine a donné, au
niveau de l'exégèse, trois interprétations principales du « corps
mystique ». La première est de nature hiérarchique : l'Eglise est le

corps du Christ dans ce sens que, par le magistère infaillible et ses

exécutants, le Christ l'anime et la gouverne parfaitement. L'Eglise
est alors avant tout un corps hiérarchisé dont le « chef » se confond
plus ou moins avec le Christ-tête dont nous parle saint Paul 3. La
deuxième est de nature spiritualiste ou universaliste. C'est ainsi que
le P. Allo fonde sa conception de l'Eglise-corps de Christ sur le
« Christ en vous » (Col. 1 : 27) paulinien : l'Eglise est le corps du
Christ parce que l'Esprit, comme une énergie vitale, anime toutes
ses parties 4. La troisième est de nature sacramentelle : par le moyen

1 Le thème époux-épouse, dans le contexte paulinien, explicite la relation
tête-corps dans le sens d'une relation de subordination et d'amour, sans
confusion des personnes ; explicité par la terminologie évangélique de la chair
unique, « ils seront une seule chair », également.

2 Par contre, dans I Cor. 6 : 15-18, l'apôtre affirme, contre l'impudicité
que « nos corps sont les membres du Christ » au sens que la personne tout
entière du chrétien appartient à Jésus-Christ, et non seulement son âme ou
son esprit, comme le corps de l'impudique appartient à la prostituée.

3 « Que le Christ et son Vicaire ne forment ensemble qu'une seule Tête,
Notre immortel Prédécesseur, Boniface VIII, Ta officiellement enseigné dans
sa lettre apostolique Unam sanctam et ses successeurs n'ont jamais cessé de
le répéter après lui. » Encycl. Mystici corporis, in op. cit., p. 451 ; voir encore
p. 452 s.

4 Voir aussi Mersch, op. cit., I, p. 124 : « Le mystère, qui est le tout de
son évangile, c'est simplement le Christ en nous. » Cp. le P. Dupont : « Les
trois mots de Col. 1 : 27 dont on fait la quintessence de tout le message pau-



278 PIERRE BONNARD

de l'eucharistie, le fidèle est rendu participant du corps crucifié et
ressuscité du Christ et c'est ainsi que, d'une manière réelle quoique
invisible, l'ensemble des fidèles, c'est-à-dire l'Eglise, participe,
s'identifie même au corps crucifié et glorifié du ressuscité ».

Si différentes qu'elles soient les unes des autres, ces trois
conceptions ont ceci de commun qu'elles tendent toutes vers une confusion
entre la tête et le corps de l'Eglise et décrivent leurs relations en
termes qui minimisent et l'autorité de la tête sur le corps et les

responsabilités du corps ecclésial par rapport à la tête ; d'une façon
ou d'une autre, elles laissent entendre que le corps, par le seul fait
qu'il est le corps du Christ, en reçoit une telle « énergie vitale » qu'il
est constamment maintenu en santé 2. Or, comme le dit encore le
P. Dupont, en disant que le Christ est la tête, l'apôtre « ne veut
pas signifier que le Christ fait partie d'un tout, mais bien que le
Christ est le chef de ce tout, celui qui marche en tête, celui qui détient
l'autorité, qui commande et organise » 3. C'est là ce que nous relèverons

encore dans quelques aspects concrets des textes :

a) Le corps et les membres

Les études récentes sur les origines de cette expression
paulinienne font de plus en plus penser que l'apôtre l'emprunte au
stoïcisme populaire de son temps, qui l'appliquait surtout à l'univers
tout entier pour en souligner l'unité. On la trouve souvent dans
ce sens chez Sénèque et Plutarque. C'est dans ce sens aussi que

linien sont entendus à contre-sens... Le mystère concernant les gentils consiste
en ceci : pour vous aussi (èv ùuîv), les gentils, le Christ est l'espérance de la
gloire » (op. cit., p. 450, note 2.) Dans le même sens que le P. Dupont, Prat,
suivi par Médebielle (op. cit., col. 667) : « Maintenant le Christ est au milieu
d'eux, il est leur espérance... »

1 C'est la thèse défendue par l'article que nous citons du P. Benoit (Revue
biblique, 1956/1). Après la lecture de notre étude, le P. Congar a fait remarquer
que c'était là, déjà, la conception dominante au moyen âge. Henri de Lubac
(Corpus Mysticum. L'eucharistie et l'Eglise au moyen âge, Paris, Aubier, 2i948)
a montré que la théologie a d'abord appliqué l'expression « corps mystique »

au corps eucharistique, et non à l'Eglise.
2 La notion de vie n'apparaît jamais dans les textes pauliniens sur le corps

du Christ ; elle n'en joue pas moins un rôle prédominant dans la paraphrase
dogmatique qu'on en fait. Le P. Prat disait : « Ce qui distingue essentiellement
le corps mystique des entités morales qu'on décore par abus du nom de corps,
c'est qu'il est doué de vie et que cette vie lui vient de l'intérieur » (Ea théologie
de saint Paul, II10, 1925, p. 344). Si de telles paraphrases n'étaient que des
essais de traduire en langage moderne le réalisme biblique de la relation tête-
corps, il n'y aurait rien à dire ; mais on voit bien que ce nouveau langage
exprime des conceptions nouvelles sur la nature de l'Eglise.

3 J. Dupont, op. cit., p. 451.



L'ÉGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 279

l'emploie le traité XI du Corpus Hermeticum ». Cette unité est toujours
conçue comme composée de plusieurs choses, mais le tout est dans
chacune de ses parties. Mais cette image est aussi appliquée à la
société humaine ou à la société politique ; alors, c'est en tant que
partie du tout cosmique que la société humaine forme un tout social.
Ces données trop résumées du vocabulaire ambiant suggèrent au
lecteur du Nouveau Testament les remarques suivantes : A la base

de la conception stoïcienne, il y a un monothéisme panthéistique.
Tout forme une unité parce que Dieu est dans tout ; et toute partie
de ce tout, tout « membre » de ce corps est solidaire du tout parce
que Dieu est également en tout et dans chaque membre. L'apôtre
Paul place également Dieu à l'origine de sa conception du corps
ecclésial, mais comme un Dieu qui « a donné » à l'Eglise un chef,
des ministres, comme un Dieu créateur et ordonnateur, dans la
réalité historique, plutôt que comme un Dieu immuablement
omniprésent. D'autre part, le thème stoïcien insiste souvent sur la perfection
du corps cosmique ou social ; cette perfection lui vient de la
participation de toutes ses parties au Dieu-Un. L'apôtre n'applique jamais
le terme même de perfection au corps ecclésial 2. Par contre, il laisse
entendre que ce corps possède tout ce qui lui est nécessaire pour
répondre à sa vocation ; c'est que Dieu l'a sauvé, le Christ est
mort pour sa paix et toutes ses parties sont établies en vue d'un
but précis : l'édification du corps de Christ. Nous dirions aujourd'hui
que l'Eglise a la possibilité concrète d'être fidèle à son chef ; elle
est exhortée à cette perfection spécifique, mais elle ne la possède

pas. Enfin, le thème stoïcien insiste sur le fait que nous sommes
les membres d'un tout, tandis que Paul affirme que nous sommes
membres les uns des autres (eïç àUrJAuiv uéAn). L'apôtre fait appel

1 «... Tout ce grand corps, dans lequel se trouvent contenus tous les corps
(èv il) tù TrâvTa èon cuiuciTa), une âme pleine de l'intellect et de Dieu le remplit

à l'intérieur et l'enveloppe à l'extérieur, vivifiant le Tout, à l'extérieur ce
vaste et parfait vivant qu'est le monde (toûto tò uéra koù TÉXeiov Ztùov
tòv KÓauov)... Corpus Hermeticum, «Les Belles Lettres», I, 1945, p. 148.

2 Dans Col. 1 : 19, de nombreux Pères ont appliqué le mot uAfÌpujua à l'Eglise
et non au Christ ; dans ce sens encore, Mersch, J2, p. 158, note 3 : « L'Eglise,
telle que la montrent surtout les épîtres de la captivité, est l'achèvement,
la plénitude, le u\iîpuj|ua du Christ, comme répète saint Paul. » Il faut faire
pour le sens de TTAiïpuiua, une différence entre Col. 1 : 19 et Eph. 1 : 23 ; dans
le premier texte, il a probablement le sens de « plénitude » de la divinité, que
le P. Benoit (op. cit., p. 37) interprète au sens de «plénitude de l'Etre», du
cosmos et de la divinité, ce qui nous paraît plus stoïcien que paulinien. Dans
Eph. 1 : 23, le mot TiXrÎpujua est indubitablement appliqué à l'Eglise : «... il
l'a donné pour chef suprême à l'Eglise, qui est son corps, la plénitude de celui
qui remplit tout en tous ». Cette expression ne signifie probablement pas que
l'Eglise « complète » le Christ (Prat, Médebielle, etc.) mais que le Christ
la comble de ses dons (Masson, etc.) ; elle n'entraîne pas les idées classiques
de perfection ou d'indéfectibilité de l'Eglise.



28o PIERRE BONNARD

à une solidarité consciente, responsable et active des membres
du corps les uns à l'égard des autres dans l'amour, tandis que le
thème stoïcien insiste sur la variété des membres par rapport à un
tout à l'égard de quoi il ne peut être question ni de responsabilité,
ni d'amour, ni de service.

b) La tête

Ici aussi, les recherches sur l'origine du vocabulaire paulinien
paraissent devoir aboutir à une conclusion : ce n'est probablement
pas au vocabulaire grec que Paul emprunte le thème de la tête,
mais à l'Ancien Testament. Ce mot, au sens de « chef », accompagné
d'àpxrj, apparaît constamment dans la Septante.

Dans Eph. 4: 15-16 et Col. 2 : 19, le Nouveau Testament paraît
donner à la tête un rôle physiologique. Mais, comme nous l'avons
relevé, le contexte impose l'interprétation au sens de la tête qui
gouverne et domine le corps, comme un roi ou un général conduit
et dirige son armée. L'exégèse protestante devra reconnaître dans ces
contextes l'importance des ministères : ce n'est pas spirituellement
ni directement que le Christ conduit son Eglise, mais par des ministères
« donnés » ou « établis » une fois pour toutes. Certes, les Epîtres
pastorales montrent assez que ces ministères gouvernementaux sont
soumis à la règle de doctrine ; cependant, dans cette limite de leur
fidélité au « dépôt », ils doivent être reconnus, respectés et obéis.

Voyons maintenant en quels termes le Nouveau Testament décrit
la relation de la tête au corps ecclésial ; l'importance des verbes

qu'il emploie ici ne saurait être surestimée.
Nous remarquons d'abord que la tête a été donnée à l'Eglise par

Dieu (Eph. 1 : 22) et ceci après une victoire remportée sur « toutes
choses ». Ce qui rattache la tête au corps n'est pas une communauté
d'essence, mais une volonté historique et miséricordieuse de Dieu.
Dans tous les autres textes, c'est le verbe être qui désigne la place
eminente du Christ par rapport à l'Eglise (Eph. 4 : 15 ; 5 : 23 ; Col.
1 : 18 ; 2 : 20). Quel est le sens de ce verbe Il ne fait aucun doute
dans ce contexte : il exprime une institution divine et historique.
Le Christ est à la tête de l'Eglise parce que Dieu l'y a mis ». Il n'y

1 On hésite à ne faire qu'une brève mention de l'admirable étude du P.
Gustave Martelet (op. cit., dans notre note 2 p. 269) tant elle mériterait un
examen approfondi. Elle développe, sur le plan systématique les thèses défendues
par le P. Benoit en exégèse (op. cit. dans notre note 2 p. 269). Le P. Martelet
défend la thèse de l'identité des deux corps, résurrectionnel du Christ et ecclésial,
et propose d'appliquer à l'Eglise la formule « corps spirituel », que l'apôtre applique
au corps des croyants ressuscites (I Cor. 15 : 44). Hélas, toutes les précautions
qu'il prend contre la « confusion » que nous combattons ne peuvent nous rassurer ;

la pensée catholique est ici prisonnière d'une logique implacable qui, d'une
manière ou d'une autre, tend à reporter sur l'Eglise la « gloire » qui n'appartient
qu'au Christ et, selon I Cor. 15, aux ressuscites.



L'ÉGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 281

est ni par une initiative de l'Eglise, ni parce qu'il résume l'être
de l'Eglise, ni parce que cette Eglise exprimerait adéquatement
cette tête ».

L'activité de la tête pour le corps ecclésial n'est exprimée
explicitement que dans un seul texte, Eph. 5. Il s'agit toujours de ce
verbe être, qui résume toutes les activités du gouvernement, comme
lorsque nous disons qu'un général est à la tête de ses troupes. Dans
Eph. 5, passage consacré aux relations conjugales, il est dit que le
mari qui aime sa femme « s'aime soi-même » (v. 28), qu'il la nourrit
et la soigne « comme le Christ en use envers l'Eglise » (v. 29). Il
est faux de trouver dans ces deux versets une doctrine de l'identification

du Christ à l'Eglise, car tout le contexte montre au contraire
que l'apôtre insiste sur la distinction, dans la soumission, qui caractérise

la relation époux-épouse.

3. Conclusion

La relation qui unit la tête au corps ecclésial, selon saint Paul,
est infiniment réelle. Les catégories bibliques ne connaissent pas de
relations plus intimes que celle du créateur à sa créature, du roi à son
peuple, du sauveur à ses rachetés, du Christ à son Eglise. L'Eglise est
tout autre chose qu'une association humaine s'efforçant d'obéir à un
souvenir ou à un idéal. Elle est aussi tout autre chose qu'un
organisme biologiquement et impersonnellement animé par une tête d'où
jailliraient, par l'Esprit, l'Eucharistie ou la Parole, les « forces résur-
rectionnelles » dont parlait Albert Schweitzer. Elle n'a rien à faire
pour se donner un chef ; elle ne saurait rien ajouter à sa gloire.
Elle est définitivement unie à ce chef, mais dans une union qui
n'exclut pas l'infidélité. Dans le Nouveau Testament, c'est l'apôtre
qui ramène l'Eglise sous l'autorité de son chef. Aujourd'hui, ce sont
les ministères dans la mesure où ils sont eux-mêmes soumis au dépôt
apostolique.

Le gouvernement de l'Eglise sera donc toujours une exhortation,
une prédication fondée sur le témoignage des Ecritures. Il est capital
de remarquer que tous les textes néotestamentaires sur l'Eglise
corps de Christ sont compris dans des exhortations apostoliques.
Exhortations non à être ni à devenir le corps de Christ, mais à l'être
fidèlement (à£{wç). Cette parénèse n'est jamais fondée sur la dignité

1 Le thème de la communauté de nature entre la Tête et le corps ecclésial
a joué un grand rôle dans l'histoire de l'exégèse ; le sens qu'il faut alors donner
au mot « nature », selon la philosophie implicite des auteurs, soulève de grandes
difficultés d'interprétation. Cf. Médebielle, op. cit., col. 662 : « Cette
similitude (du corps et des membres) implique avant tout une parfaite communauté
de nature entre le chef et les membres. »



282 PIERRE BONNARD

de l'Eglise considérée en elle-même ». Ces exhortations portent soit
sur le respect dû à tous les frères, charismatiques ou non, parce
qu'ils sont tous membres du même corps (Rom. 12), soit sur la
diversité des dons ou fonctions impartis au corps ecclésial par son
chef, contre l'enflure de certains spirituels qui menaçaient d'absorber
tout le corps dans une seule spécialité religieuse (I Cor. 12), soit sur
l'éminente dignité qui appartient au Christ-tête ecclésiale et cosmique
(Col.), soit sur l'unité que forment dans l'amour les ministères
fondamentaux (apôtres, prophètes, docteurs), les ministères spéciaux
et les « saints » dans le corps ecclésial (Eph.). Toutes ces exhortations
présupposent que l'Eglise est le corps de Christ, qu'elle peut et doit
l'être dignement. Au corps comme à chacun de ses membres s'adresse
donc l'exhortation apostolique : « Je vous prie donc instamment...
de vous conduire d'une manière digne de la vocation qui vous a été
adressée » (Eph. 4:1).

Pierre Bonnard.

1 Si, chez Paul, le thème de l'Eglise corps de Christ sert toujours à glorifier
le Christ ou à exhorter les fidèles, dans la paraphrase catholique il sert à exalter
l'Eglise : « Notre intention, en effet, est de parler des richesses cachées dans
le sein de cette Eglise que le Christ s'est acquise par son propre sang... » (Pie XII,
Encycl. Mystici corporis, op. cit., p. 433).


	L'Église corps de Christ dans le paulinisme

