Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 4

Artikel: L'Eglise corps de Christ dans le paulinisme
Autor: Bonnard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EGLISE CORPS DE CHRIST
DANS LE PAULINISME *

Ce sujet revét aujourd’hui une triple actualité. Premiérement,
il fait l'objet d'une discussion serrée entre exégeétes catholiques
romains 2. Cette discussion met en cause 'ecclésiologie officielle du
« Corps mystique » 3. Elle pose a nouveau la question fondamentale
de la nature de la relation entre le Christ et son Eglise. Car, comme
Iécrivait déja le P. Dupont en 1949 : « La vraie difficulté n’est pas
tant dans la notion de soma (corps) que dans la relation de ce soma
au Christ » 4. Deuxiémement, on assiste depuis quelques années,
chez les protestants, & des essais de revalorisation de 'ecclésiologie
sur la base des textes pauliniens relatifs au corps de Christ 5. Mais,
faute d'une étude sérieuse des textes pauliniens, on se contente soit
d’affirmer sans plus que I’Eglise est bien autre chose qu'une associa-
tion religieuse, puisqu’elle est le corps de Christ, soit de répéter
certains thémes de la doctrine catholique romaine, sans en saisir
les implications. Troisiémement, le théme de I'Eglise corps de Christ

1 Texte remanié et complété d’un exposé présenté 3 la rencontre cecumé-
nique des Dombes-Presinge, en septembre 1958.

2 Comparer, par exemple: EMILE MERScH, S.].: Le corps mystique du
Christ, 2 vol., Paris et Bruxelles, 2¢ éd., 1936 (dont toute la premiére partie
et I'appendice n® I du second volume sont consacrés aux textes bibliques) ;
MEDEBIELLE : article Eglise - corps de Christ in Dictionnaive de la Bible,
Supplément, vol. 11, 1936, col. 660 ss. ; P. BENoiT, O.P. : Corps, téte et plévéme
dans les épitres de la captivité, Revue bibligue, 1956/1 ; L. CERFAUX : La théologie
de U'Eglise swivant saint Paul, Paris, 2¢ éd., 1948 (registre sur le corps de Christ
a la page 326), Le Christ dans la théologie de saint Paul, Paris, 1951, p. 264 ss. ;
GusTAVE MARTELET : Le mystéve du corps et de I’ Esprit dans le Christ vessuscité
et dans ' Eglise, Verbum Caro, 45 (1958), p. 31 ss. et, dans un autre sens : Dom
J. Dupont, O.S.B. : Gnosis, la connaissance religieuse dans les épitves de saint
Paul, Paris et Louvain, 1949, p. 427 a 493.

3 Pie XII: Lettre encyclique sur le corps mystique de [ésus-Christ et notre
union en lut avec le Christ, AAS XXXV (1943), 193-248, que nous citons d’apreés :
Auwux sources de la vie spivituelle, 1951, Fribourg et Paris, p. 431 ss.

4 J. DUPONT : op. cit., P. 440.

5 Nous mettons & part les récents développements de KArRL BarTH, dans
la Dogmatique, sur I'Eglise corps de Christ ; nous n’avons pu en tenir compte
dans cette bréve étude.



L’EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 269

joue un role de premier plan dans les discussions cecuméniques, tant
officielles qu’occasionnelles *.

Dans cette bréve étude, nous voudrions surtout faire voir que
les textes pauliniens nous permettent d’échapper a l'opposition
facile et fatale entre, d’'une part, une ecclésiologie du « Christ col-
lectif », qui aboutit t6t ou tard a une grave confusion entre le Christ
et son Eglise et, d’autre part, une ecclésiologie du type « Eglise
société de croyants » qui sépare le Christ de son Eglise, la Téte de
son corps et, sous prétexte d’exalter le Christ, conduit & une sorte
de déisme christologique, a une dislocation ruineuse de la pensée
paulinienne 2.

La thése que nous défendrons est simple ; nous nous contenterons
d’en esquisser les grandes lignes. Alors que la doctrine et la pasto-
rale catholiques romaines tendent inexorablement vers une confusion
de la téte et de son corps, que linterprétation pseudo-protestante
courante sépare indliment le Christ de son Eglise, le Nouveau Testa-
ment décrit une relation vivante entre cette téte et ce corps. Paradoxa-
lement, il affirme deux choses qui, d’abord, paraissent contradictoires.
D’une part, 'Eglise est le corps de Christ ; elle doit en étre consciente ;
il faut le lui rappeler ; rien ne pourra jamais séparer ce corps de
cette téte. D’autre part, la relation entre la téte et le corps ne peut
étre décrite en termes de communion vitale, organique, physique,
impersonnelle, car cette relation est déja en question dans les écrits
du Nouveau Testament. Elle y est en question, non pas dans ce
sens que ce corps pourrait se séparer de cette téte, mais en ceci
qu'il lui est insoumis, infidéle ; le corps ecclésial est a jamais attaché
a la Téte, mais c’est un corps récalcitrant. Il n’est pas possible, sur
la base des textes bibliques, de reporter sur le corps les perfections

I Voir maintenant en francais T.F. TORRANCE : Le sacerdoce royal, Verbum
Caro 47 (sur le corps de Christ, p. 259, dans une orientation trés « protestante »),
et L. NEWBIGIN : L'Eglise, Peuple des crvoyants, Corps du Christ, Temple de
I'Esprit, Delachaux et Niestlé, 1958. L’auteur combat l'idée de 1’Eglise indé-
fectible ou parfaite, v. p. 105 ss.

2 Sur la confusion Christ-Eglise, v. par exemple MEDEBIELLE, op. cif.,
col. 660 : « Plus d'un trait nous a fait, en passant, soupgonner le mystére de
I’Eglise ; il reste a 'approfondir en montrant, & la suite de saint Paul, & quel
point le Christ et 1'Eglise ne font qu'un. Elle est, en effet, le corps dont le
Christ est la téte et ce composé s’appelle le « Christ mystique». » Le P. Médebielle
(col. 668) cite en conclusion les mots bien connus de Bossuet, qui résument
parfaitement la « tendance » que nous dénongons : L’Eglise, « ¢’est Jésus-Christ
répandu et communiqué, c’est Jésus-Christ tout entier, c’est Jésus-Christ
homme parfait, Jésus-Christ dans sa plénitude ». Et plus bas : « Dans sa nature
intime et dans son essence, elle est le Christ méme, toujours visible, toujours
vivant, déployant en elle et par elle toutes les richesses et les magnificences
de sa vie divine », d’ol son indéfectibilité. Ce qui est étonnant, ce n’est pas
que ces choses aient été dites, mais qu’elles 'aient été dans des études d’exégese
biblique.



270 PIERRE BONNARD

de sa téte. Pourtant, et c’est 1a l'originalité de 1’ecclésiologie pau-
linienne, le Christ demeure éternellement fidele & ce corps récalcitrant ;
il le ¢ nourrit et en prend soin » (Eph. 5: 29) jusqu’au dernier jour *.

I. LES TEXTES PAULINIENS DANS LEURS CONTEXTES

Une premiére précaution a prendre est de limiter, provisoirement
tout au moins, la discussion aux textes pauliniens qui parlent expli-
citement de I’Eglise comme corps du Christ. Sans ouvrir ici un débat
d’herméneutique biblique sur les sens explicite et implicite des
textes, nous devons affirmer que, lorsqu’un théme est explicitement
exprimé dans les écrits bibliques, il faut commencer par 1’étudier
dans les textes explicites avant de le « retrouver » dans les autres 2.
Ce point de méthode joue un grand réle dans la question qui nous
occupe. Est-il nécessaire de rappeler, d’autre part, qu’une expression
biblique doit étre examinée dans son contexte, avant tout essai
d’élaboration systématique ? Ces contextes ont généralement une
portée limitative : ils montrent I'intention particuliére qui animait
I'apOtre au moment ol il choisissait d’utiliser le théme qui nous
intéresse. Renoncer a toute spéculation sur un concept biblique
détaché de son contexte littéraire et historique est une dure école,
rendue absolument nécessaire par 1'accumulation séculaire des gloses
dogmatiques sur le texte biblique.

1° Dans I Cor. 10: 16 et 17, 'apbtre traite des idolothytes.
L’exhortation fondamentale est exprimée au v. 14 : « Fuyez l'ido-
latrie » et au v. 21 « ... vous ne pouvez participer a la table du Seigneur
et 4 la table des démons ». Puisqu’il n'y a qu’un seul pain, tous les
chrétiens de Corinthe ne forment qu'un seul corps (8 el dprog év
owpa) ; 1l serait donc désastreux que certains d’entre eux s’approchent
en méme temps de la table des démons, c’est-a-dire des faux dieux.
Dans ce texte, le terme de corps, appliqué aux chrétiens de la com-
munauté locale, doit exprimer l'idée de leur unité dans une appar-
tenance solidaire et exclusive a Jésus-Christ ou, pour reprendre
I’heureuse expression du P. Dupont, « une pluralité (moAhot) constituée
en unité » 3. Ces deux versets sont évidemment capitaux pour notre
sujet car, seuls parmi tous les textes sur le corps de Christ, ils mettent
explicitement en relation le corps ecclésial avec le vin et le pain

1 Nous verrons plus bas que, si les épitres aux Ephésiens et aux Colossiens,
par rapport aux Corinthiennes et a 1’épitre aux Romains, introduisent le
théme nouveau de la téte du corps, elles n’apportent rien de nouveau quant
a la conception du corps ecclésial et de sa relation avec la téte.

3 On sait quel rdle a joué le thé¢me paulinien du corps du Christ dans I'inter-
prétation de textes, comme Mat. 25 : 31-46 ou Actes 9 : 5.

3 J. DuPONT, op. cit., P. 445.



L’EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 271

eucharistiques. Cette coupe, dit I'apdtre, et ce vin ne sont-ils pas
une communion au sang et au corps de Jésus-Christ (o0xi xowwvie Tod
opatog Tod Xpiotod éomv) ? Tous les exégeétes devraient reconnaitre
que l'apdtre ne compare pas seulement I'unité ecclésiale 2 l'unité
(ou 'unicité) du pain eucharistique. Le pain unique est la cause (ém)
et non seulement la figure ou le signe de l'unité ecclésiale; c’est
parce qu’'il n'y a qu'un seul pain que le corps ecclésial forme une
unité excluant toute participation aux banquets paiens. Mais la
pensée du texte est encore plus précise: ce n’est pas seulement
I'unicité du pain, mais la participation de tous au corps du Christ
par ce pain qui fonde l'unité du corps ecclésial. Les Corinthiens
savaient bien qu’il n’y a qu’un seul pain rompu pour tous ; ce qu'ils
ignoraient ou avaient oublié, c’est que ce pain unique les rendaient
réellement et définitivement participants du corps de Christ. Incon-
testablement, on est ici en présence d’'un réalisme sacramentel qui
fonde la solidarité et la responsabilité mutuelles des croyants. Les
difficultés commencent lorsqu’on essaie de préciser la nature de ce
réalisme. L’exégése catholique pense généralement & une participa-
tion au corps du Christ au sens d’une assimilation, par 1'Eglise
comme telle (orientation classique) ou par les fidéles d’abord et par
PEglise en conséquence (orientation actuelle de l'exégése) du corps
glorifié du Christ. L'exégése protestante pense généralement A une
participation au Christ au sens d’une appartenance inconditionnelle
de I'Eglise au Christ mort et ressuscité pour elle. Dans les mots
« le sang et le corps du Christ », le protestant pense d’abord au sacri-
fice unique et historique de la croix r. Il ne pense pas a étre trans-
formé, ou divinisé ou glorifié par l’eucharistie, mais a étre recu

1 MERSCH (op. cit., 13, 1936, p. 146) reconnait que ce texte n’est pas aussi
clair qu’on pourrait le souhaiter : « On dirait que, ici encore, dans le voisinage
des réalités coupables, la doctrine du corps mystique ne peut pas se développer
tout a fait. » Le P. ArLvro (Premiére épitre aux Corinthiens, Paris, 1956, ad loc.)
se prononce d’abord dans le méme sens que nous : « Il s’agit certainement d’autre
chose que d’un rapport spirituel au Christ tel qu’il est maintenant, en son état
de gloire ; les mentions expresses et séparées du sang et du corps font penser
nécessairement a la mort du Christ, & son sacrifice. » — 'Cp. le P. BENoIT ®
¢ ... §'il ne cesse jamais d’étre le corps individuel qui a souffert sur la croix
et qui est sorti glorieux du tombeau, ce corps du Christ ne reste pas limité
A cette individualité historique... Il s’étend, se construit, se développe au point
d’embrasser toute I’Eglise et, ultérieurement, de facon indirecte, tout le cosmos. »
(op. cit. p. 12, voir aussi p. 14). La vraie difficulté nous parait résider beaucoup
moins dans la notion de présence, réelle ou symbolique (car la conception
biblique impose absolument une doctrine de la présence réelle) que dans la
maniére dont on congoit 'activité de cette présence. La pensée biblique s’attache
peu a l'idée de présence comme telle ; Dieu est omni-présent ; ce qui-est décisif,
c’est que cette présence s’explicite dans un jugement, un événement, un sacre-
ment. Dans l'anamnése eucharistique, le Christ est célébré non comme le
Présent, mais comme le Présent qui a souffert et qui vient. Il y a participation
a une ceuvre eschatologique de salut, non a une présence divinisante.



272 PIERRE BONNARD

au « banquet de la grice» et au repas de l'attente joyeuse de la
parousie. Dans cette conception, que nous croyons biblique, 1'intimité
décisive entre le corps ecclésial et le corps du crucifié sauvegarde
rigoureusement et jusqu’au bout la distinction des deux corps;
il y a communion au plein sens du mot, mais il n’y a pas confusion.
Je dirais plus: au sens de la xowwvfa (communion-participation)
biblique, il y a communion parce qu’il y a distinction entre le président
invisible du banquet et ceux qui y participent.

20 C’est dans I Cor. 12 : 12-30 que la Bible de Jérusalem (note
sur le v. 12) voit le texte classique de la doctrine du « corps mystique »
défini succinctement de la maniére suivante : « tous les croyants unis
au Christ pour former un corps dont le Christ est le chef et eux
les membres ». Cependant, dans leur contexte, ces versets ne veulent
pas dire cela. L’'intention de Paul est d’illustrer ici la diversité du
corps ecclésial : « Si tout le corps était ceil, ol serait l'ouie ?... Si le
tout n’était qu'un seul membre, ol serait le corps ? » (v. 17 et 20).
Paul veut surtout insister sur les membres ou fonctions * les moins
spectaculaires pour relever l'honneur qui leur est dfi, contre
I« enflure » de certains charismatiques corinthiens qui prétendaient
absorber 'essence de I’Eglise dans leur spécialité et réduisaient ainsi
I'infinie diversité du service chrétien a un seul événement spirituel.
Dans I Cor. 10: 16 et 17, Paul disait : «le corps ecclésial est un,
que personne ne s’en désolidarise en participant aux banquets
paiens ! » Il dit ici: « Le corps ecclésial est diversifié, que personne
ne prétende en exprimer toute la richesse et le mystére ! » Insistons :
Paul ne reléve pas le fait que tous les croyants sont unis au Christ
mais le fait que, tous ensemble, dans la diversité de leurs services,
les croyants forment un corps solidaire. Ce corps est animé, gouverné,
« établi » par Dieu, I'Esprit ou le Christ. Lorsqu’il dit: « Vous étes
le corps de Christ, et chacun de vous est I'un de ses membres »
(kol péln &k pépouc), conformément a l'usage que le stoicisme popu-
laire faisait de cette image, ’accent ne porte pas sur chaque membre
en tant que membre du Christ-téte, mais sur chaque membre en tant
que partie intégrante, indispensable et irremplagable du corps
ecclésial 2. Si I'apotre, dans I Cor. 12, avait souligné (comme on

I Paul présuppose probablement qu’en plus des trois ministéres fondamen-
taux (v. 28), chaque membre de la communauté exerce un service irremplagable
et solidaire ; mais ce n’est 12 qu'une probabilité.

2 Le théme de I'identification du Christ a I’Eglise ne peut matériellement
s’appuyer, chez saint Paul, que sur les derniers mots du v. 12 : «.. tous les
membres du corps, quoique étant plusieurs, sont un seul corps, i en est ainsi
du Chvist (oUtwg kai 6 Xpiotdc) », expression difficile qui regoit des inter-
prétations aussi nombreuses qu'opposées entre elles. Cf. J. HAvVET : Christ
collectif ou Christ individuel en I Cor. 12 : 12, Ephem. theol. lovanienses, 1947,

P- 499-520.



L’EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 273

le lui fait dire) la dépendance de chaque chrétien par rapport au
Christ, il eit favorisé au lieu de le combattre I'individualisme illu-
ministe qui ravageait I’Eglise de Corinthe. Ce qu'il veut dire au
contraire, c’est qu'il n’y a pas de communion possible avec le Christ
en dehors d'une reconnaissance pratique et déférente de fous les ser-
vices ecclésiastiques et, en particulier, des plus autorisés d’entre eux:
I'apostolat, la prophétie et le doctorat (v. 28). Seule cette conception
pouvait d’ailleurs faire accepter aux Corinthiens l'intervention de
I'apotre dans les désordres de leur Eglise, car seule elle soumet
I'« expérience » religieuse individuelle aux autorités ecclésiastiques
« établies » (v. 28). La nouvelle interprétation que 1’Ecole biblique
de Jérusalem donne de la doctrine du corps mystique, interprétation
centrée sur la participation individuelle des croyants au Christ
ressuscité, par I'eucharistie, sur la base de Rom. 6, nous parait donc
aller a l'encontre de l’exhortation paulinienne ; elle fonde un indi-
vidualisme religieux qui, pour étre sacramentaire, n’est pas moins
ruineux que l'individualisme spiritualiste protestant pour la vie
communautaire 1.

3% Dans Rom. 12: 3 a 8, la méme idée paulinienne s’applique,
non plus a la diversité des charismes spirituels, comme a Corinthe,
mais a des charismes - fonctions ecclésiastiques. Celles-ci, ou
certaines de celles-ci, paraissent avoir rempli leurs titulaires d’orgueil
a I’égard des fréres. A nouveau, l'apdtre frappe sur le méme clou :
I’Eglise ne peut vivre que par la diversité des fonctions réparties
dans un seul corps ; mépriser telle ou telle de ces fonctions (ou tels
fréres qui n’en auraient pas regu ?), c’est ruiner 1’Eglise et enfreindre
la loi fondamentale de I'amour fraternel (v. g a 16). Par rapport
a I Cor. 10 et I Cor. 12, l'originalité de I'expression se lit ici au v. 5 :
« De méme, nous tous, nous ne sommes qu'un seul corps en Christ,
et nous sommes tous membres les uns des autres.» Plus clairement
que partout ailleurs, on voit que l'apdtre ne pense pas ici au corps
de Christ dont chaque chrétien formerait un membre, mais au corps

I Sur le role de I'Esprit dans tout ce passage, voir HERING (La premiére
épitre de saint Paul aux Corinthiens, 1949, ad loc.) qui reléve trés bien l'originalité
paulinienne par rapport a la doctrine stoicienne : « Le point de vue de la création
n’a plus rien a voir dans la conception de I'organisme qui est le corps du Christ.
C’est I’Esprit communiqué par le baptéme qui rattache l'individu a ce corps. »
Précisons encore un point important : dans ce contexte, I’Esprit ne rattache
pas l'individu a la Téte-Christ, mais au corps ecclésial ; c’est ce qui ressort
en particulier du v. 13. Sur ce dernier verset, voir Orto Kuss : Zur paulinischen
und nachpaulinischen Tauflehre tm Neuen Testament, Theologie und Glaube,
1952/6, p. 416, et la bibliographie citée a la note 43 de la méme page. Sur la
relation entre I’Esprit et le baptéme dans ce passage, voir FRANZ J. LEENHARDT :
Le baptéme chrétien, 1944, p. 55, note 3 (bibliographie critique).

18



274 PIERRE BONNARD

que forment en Christ tous les chrétiens de Rome ensemble ; ces
membres sont explicitement les membres «les uns des autres»:.

4° Nous abordons maintenant les textes de 1’épitre aux Colossiens.
On les classe généralement, avec ceux de I'épitre aux Ephésiens,
dans une catégorie bien a part du fait qu’ils font mention de la #ée
du corps de I'Eglise, ce qui n’apparait jamais dans les épitres aux
Corinthiens et aux Romains. Et, plus généralement encore, on pose
le probleme de l'« évolution » de la pensée paulinienne, du théme
de I'’Eglise-corps a celui de la téte du corps. Nous allons voir que
cette évolution est plus imaginaire que réellez. Les épitres aux Colos-
siens et aux Ephésiens demeurent fidéles a I'idée d'un corps diversifié
et solidaire, mais en précisant que ce corps est gouverné et animé
par une « téte » qui est le Christ ; elles insistent sur la relation de ce
corps a cette téte, alors que les premiers textes que nous avons
examinés, tout en présupposant que le corps ecclésial est gouverné par
le Christ, insistaient surtout sur la solidarité entre eux des membres
de ce corpss3.

Dés Col. I. 18-19 apparait le théme principal de cette épitre :
«I1 est la téte du corps, c’est-a-dire de I'Eglise ; il est le principe
(apx), le premier-né d’entre les morts. Il est donc partout au premier
rang (adtog mpwrebwv &v maow).» Notons immédiatement que l'idée
de téte ne sert pas, ici, a souligner la dignité du corps ecclésial mais,
au contraire, a relever ce que 'on pourrait appeler la transcendance
ou la distance de la téte par rapport au corps. En effet, nous ne sommes
pas dans un contexte ecclésiologique destiné a expliquer la supériorité
de I'Eglise du Christ & des croyants tentés de rallier une autre

1 Ici, comme généralement, la Bible de Jérusalem traduit le év Xpiot(® par
les mots frangais « dans le Christ » : ¢ Ainsi nous, & plusieurs, nous ne sommes
qu'un corps dans le Christ », ce qui permet au P. BENoIiT (0p. cit., p. 165s.)
de retrouver ici la conception qu’il a lue dans I Cor. 12: 27. Il situe donc le
corps ecclésial dans le corps glorifié du Christ comme ce corps glorifié est dans
le corps ecclésial ; la confusion des deux corps est 2 double sens. Certes il doit
étre clair que le év XpioT® signifie tout autre chose ici qu’un «lien moral» avec
le Christ ; c’est dans la communion réelle du Christ mort et ressuscité, au sens
ol nous l'avons vu, que les chrétiens de Rome forment un corps fraternel.

2 Au sujet de Col. 1: 18, le P. BENoOIT insiste bien sur la « distinction »
entre le Christ et son corps: «Il serait trop fort de la (I'Eglise) dire autonome...
Néanmoins, elle ne lui est pas identique ; elle est plutdt 'objet de son ceuvre
rédemptrice, de son amour, de son influence vivificatrice. On le voit bien dans
le beau passage d’Eph. 5: 23-32, ol elle apparait en face du Christ comme son
épouse, unie étroitement a lui certes, mais enfin distincte de lui, qu’il aime,
pour qui il se livre, qu’il purifie et sanctifie » (op. c¢if. p. 22). Mais comment
concilier ceci avec I’exégése que I’éminent Pére a donnée de I Cor. 10: 16-17 ?

3 La theése de ScHLIER (Christus und die Kivche im Epheservbrief, 1930),
selon laquelle les épitres aux Corinthiens et aux Romains ne connaissent que
I'idée du corps social tandis que Col. et Eph., sous une influence gnostique,
par leur idée de la Téte, s’apparenteraient au mythe de 1I’Anthropos céleste,
n’a pas ¢été confirmée par les études récentes.



L’EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 275

« église », mais dans un contexte strictement christologique, opposant
le Christ & toutes les «autorités» (v. 16) qui impressionnaient les
Colossiens. Trois autres remarques : le terme de téte est immédiate-
ment explicité par le substantif apyq et le verbe mpwrééwv qui, I'un
et l'autre, expriment l'idée de commandement, d’autorité, de supé-
riorité 1. Dans ce premier texte sur la Téte, comme dans tous ceux
que nous verrons encore, on n’apercoit en rien 1'idée que le Christ
serait congu en deux parties: la téte dans le ciel et le corps ecclésial
sur la terre. Paradoxalement, c’est le Christ tout entier qui constitue
la téte du corps ecclésial. En effet, la suite du texte affirme clairement
que le Christ n’est la téte de I’Eglise qu’a cause de I’ceuvre réconcilia-
trice du « sang de la croix » ; si I’ecclésiologie est soumise a la christo-
logie, la christologie est soumise a la sdtériologie. La relation Christ-
Eglise n’est pas fondée dans une communauté d’essence ou d’opéra-
tion entre la téte et le corps, mais dans 1’ceuvre historique de Jésus
de Nazareth qui, « par son corps de chair a maintenant réconcilié
les hommes ».

On doit donner une méme interprétation de Col. 2 : 19 ol 'apbtre,
parlant des hérétiques qui menacent 1'Eglise de Colosses, dit ceci :
«.. Ils ne s’attachent pas a la téte (o0 xpardv v kepariv) de laquelle
(¢¢ ob) tout le corps, bien uni par les jointures et les ligaments, poursuit
la croissance que Dieu lui donne.» Il n’est pas reproché aux héré-
tiques de ne point s’attacher au corps du Christ, c’est-a-dire a I’Eglise,
mais a la téte; leur erreur n’est pas de s’étre séparés du corps ecclésial
et par la-méme du Christ-téte, mais de ne plus reconnaitre dans le
Christ l'autorité, le chef, la téte de I'Eglise et du monde; 1'Eglise,
ici, n’est pas appelée « corps du Christ » mais simplement « le corps ».
C’est ce corps qui « augmente l'accroissement que Dieu lui donne ».
Il ne s’agit nullement d’un corps inerte qui ne serait animé que par
une téte, mais d'un corps complet, pourvu des organes (les jointures)
nécessaires a sa croissance. Comme la téte-Christ, le corps ecclésial
est congu comme une réalité compléte et responsable par rapport
a sa « téte». C'est sur cette base que 'on peut comprendre les mots
¢t ob (de laquelle), qui définissent la relation de la téte au corps.
Dans ce contexte, ils veulent dire que les ministéres, par lesquels
I’Eglise poursuit sa croissance, sont des dons du Christ-Esprit.
Il ne s’agit donc pas d'un corps inanimé qui « tirerait » sa vie du

! La these principale du P. BENOIT est que 'apdtre a passé de I'idée du
corps ecclésial (Rom., Cor.) a celle de la téte du corps (Col.,, Eph.) en affirmant
d’abord, contre les hérétiques de Colosses, que le Christ est la téte de fout.
Etant supérieur a tout, le Christ le serait aussi a I'’Eglise. L’ecclésiologie serait
donc ici commandée par la christologie cosmologique. Cette thése, originale, nous
parait trés forte et propre a expliquer bien des passages difficiles des épitres
aux Colossiens et aux Ephésiens.



276 PIERRE BONNARD

Christ-téte, mais d’'une téte souveraine, d'un chef gouvernant le
corps ecclésial par le moyen des ministéres r.

Ceci est encore confirmé par le troisiéme texte a considérer dans
I'épitre aux Colossiens: « Que la paix du Christ régne dans vos
ceeurs | Vous y avez été appelés pour ne former quun seul corps »
(el fv xai éxMyBmte &v éwmt owpom). Quelle que soit ici la traduction
adoptée, elle doit faire entendre une note d’exhortation, fondée sur
la réalité historique de la vocation qui a été adressée aux Colossiens.
Nous reviendrons sur la portée ecclésiologique de ces exhortations
pauliniennes : la réalité du corps communautaire «tient» a cette
exhortation apostolique parce qu’elle dépend de la soumission des
fideles au commandement de I'amour fraternel : « Comme le Seigneur
vous a pardonné, pardonnez-vous aussi» (v. 13 ¢). De telles exhorta-
tions manqueraient de sérieux si ce corps n’avait pas de realité
responsable dans sa relation avec le Christ-téte.

50 Le cinquiéme et dernier groupe de textes a considérer se
trouve dans l'épitre aux Ephésiens, ol le théme qui nous occupe
n’apparait pas moins de sept fois. La question est de savoir si cette
épitre, probablement deutéro-paulinienne, apporte un nouveau
développement, et si ce développement demeure dans la ligne esquissée
jusqu’ici.

On voit immédiatement que 1’épitre développe deux thémes,
parallélement, sans essayer de les réunir en une synthése. Le premier
est celui que nous avons rencontré dans les épitres aux Corinthiens
et aux Romains : « Il y a un seul corps» (4:4;4:12;2:16; 5: 30).
Mais I’épitre ne souligne que 'unité de ce corps ; elle n’évoque jamais
la diversité des dons et des fonctions ecclésiales sans en souligner
immédiatement la profonde unité. Ceci est vrai méme de 5: 30, ol
I'unique mention des membres du corps n’est pas destinée a en
souligner la diversité. L’auteur aux Ephésiens est comme obsédé
par le fait que de deux peuples, Juifs et paiens, le Christ a fait un
seul corps, les ayant « réconciliés avec Dieu par sa croix» (2: 16).
L’idée du corps s’est donc ici simplifiée et appauvrie ; elle n’est plus
au service du pluralisme ecclésial ; elle reléve uniquement l'unité
et I'unicité de I’Eglise. Le second théme que nous rencontrons dans
I'épitre aux Ephésiens est emprunté a 1’épitre aux Colossiens, c’est
celui du Christ-téte de I'Eglise. Comme dans 1'écrit aux Colossiens,

1 Cf. MEDEBIELLE, op. cif. col 663 sur le €€ 00 : « ... Tout vient de l'influx
vivifiant et continuel de notre téte», et le P. BENoIT (0p. cit., p. 27) : ¢... De lui
s’écoule par les jointures et ligaments l'influx vital qui alimente le corps en
énergie, assure sa cohésion et produit sa croissance harmonieuse. » Le passage
des catégories militaires, royales et gouvernementales du Nouveau Testament
a la terminologie physiologique de la paraphrase catholique romaine entraine
souvent des modifications profondes dans le fond méme de la pensée.



L'EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 277

le mot téte y exprime constamment 1'idée de suprématie et de gou-
vernement, mais dans un sens plus ecclésial que cosmique. Il est
la téte de I'Eglise parce que Dieu «a mis toutes choses sous ses
pieds » (I : 22-23), parce que c’est « griace a lui» (& o0 !) que le corps
ecclésial poursuit sa croissance (4: 16). Ce corps est si peu le corps
de sa téte au sens biologique qu'il a pour mission « d’égaler pleinement
la téte, c’est-d-dire Christ » (abEfowpev ei¢ adrov). Il est si distinct
de ce Christ qu'il est édifié non par le Christ mais par les saints
eux-mémes (4 : 12). Enfin, de méme que la femme doit étre soumise
{subordonnée) 4 son mari, I'Eglise sera subordonnée a son chef,
qui I'a sauvé et qui en prend soin (5 : 28, 29) . Relevons enfin que,
pas plus que les autres épitres, 1’écrit aux Ephésiens ne connait les
expressions « membres du Christ » ou « membres de la téte » appliquées
aux fidéles ou aux fonctions ecclésiales. Il s’agit toujours de la méme
expression : membres du corps 2.

2. LE REALISME PAULINIEN DE LA RELATION TETE-CORPS

A notre connaissance, 'exégése catholique romaine a donné, au
niveau de l'exégése, trois interprétations principales du «corps
mystique ». La premiére est de nature hiérarchique : I'Eglise est le
corps du Christ dans ce sens que, par le magistére infaillible et ses
exécutants, le Christ 'anime et la gouverne parfaitement. L’Eglise
est alors avant tout un corps hiérarchisé dont le « chef » se confond
plus ou moins avec le Christ-téte dont nous parle saint Pauls. La
deuxiéme est de nature spiritualiste ou universaliste. C’est ainsi que
le P. Allo fonde sa conception de 1'Eglise-corps de Christ sur le
« Christ en vous» (Col. 1: 27) paulinien: I'Eglise est le corps du
Christ parce que I'Esprit, comme une énergie vitale, anime toutes
ses parties 4. La troisiéme est de nature sacramentelle : par le moyen

1 Le théme époux-épouse, dans le contexte paulinien, explicite la relation
téte-corps dans le sens d’une relation de subordination et d’amour, sans con=-
fusion des personnes; explicité par la terminologie évangélique de la chair
unique, «ils seront une seule chair », également.

2 Par contre, dans I Cor. 6: 15-18, 1'apbtre affirme, contre l'impudicité
que ¢ nos corps sont les membres du Christ » au sens que la personne tout
entiére du chrétien appartient & Jésus-Christ, et non seulement son dme ou
son esprit, comme le corps de l'impudique appartient & la prostituée.

3 ¢« Que le Christ et son Vicaire ne forment ensemble qu’une seule Téte,
Notre immortel Prédécesseur, Boniface VIII, I'a officiellement enseigné dans
sa lettre apostolique Umnam sanctam et ses successeurs n’ont jamais cessé de
le répéter apres lui. » Encycl. Mystici corporis, in op. ¢il., p. 451 ; Voir encore
P- 452s.

4 Voir aussi MERscH, op. ¢it., I, p. 124 : ¢« ... Le mystére, qui est le tout de
son évangile, c’est simplement le Christ en nous.» Cp. le P. DuroNT : « Les
trois mots de Col. 1 : 27 dont on fait la quintessence de tout le message pau-



278 PIERRE BONNARD

de 'eucharistie, le fidéle est rendu participant du corps crucifié et
ressuscité du Christ et c’est ainsi que, d’une maniére réelle quoique
invisible, l'ensemble des fidéles, c’est-a-dire 1’Eglise, participe,
s'identifie méme au corps crucifié¢ et glorifié du ressuscité :.

Si différentes qu’elles soient les unes des autres, ces trois con-
ceptions ont ceci de commun qu’elles tendent toutes vers une confusion
entre la téte et le corps de 1'Eglise et décrivent leurs relations en
termes qui minimisent et l'autorité de la téte sur le corps et les
responsabilités du corps ecclésial par rapport a la téte ; d'une fagon
ou d’'une autre, elles laissent entendre que le corps, par le seul fait
qu'il est le corps du Christ, en recoit une telle « énergie vitale » qu’il
est constamment maintenu en santé 2. Or, comme le dit encore le
P. Dupont, en disant que le Christ est la téte, I'apdtre «ne veut
pas signifier que le Christ fait partie d'un tout, mais bien que le
Christ est le chef de ce tout, celui qui marche en téte, celui qui détient
Pautorité, qui commande et organise » 3. C'est 1a ce que nous reléve-
rons encore dans quelques aspects concrets des textes :

a) Le corps et les membres

Les études récentes sur les origines de cette expression pauli-
nienne font de plus en plus penser que l'apotre 'emprunte au stoi-
cisme populaire de son temps, qui l'appliquait surtout a l'univers
tout entier pour en souligner l'unité. On la trouve souvent dans
ce sens chez Sénéque et Plutarque. C’est dans ce sens aussi que

linien sont entendus & contre-sens... Le mystére concernant les gentils consiste
en ceci: pour vous aussi (év Uuiv), les gentils, le Christ est I'espérance de la
gloire » (0p. ¢it., p. 450, note 2.) Dans le méme sens que le P. Dupont, Prart,
suivi par MEDEBIELLE (0p. ¢il., col. 667) : « Maintenant le Christ est au milieu
d’eux, il est leur espérance...»

1 C’est la thése défendue par V'article que nous citons du P. BEnoiT (Revue
biblique, 1956/1). Aprés la lecture de notre étude, le P. CoNGAR a fait remarquer
que c’était 1a, déja, la conception dominante au moyen age. HENRI DE LUBAC
{(Corpus Mysticum. L’euchavistie et I’ Eglise au moyen dge, Paris, Aubier, 21948)
a montré que la théologie a d’abord appliqué I'expression « corps mystique »
au corps eucharistique, et non a 1'Eglise.

2z La notion de vie n’apparait jamais dans les textes pauliniens sur le corps
du Christ ; elle n’en joue pas moins un réle prédominant dans la paraphrase
dogmatique qu’on en fait. Le P. PraT disait : « Ce qui distingue essentiellement
le corps mystique des entités morales qu'on décore par abus du nom de corps,
c’est qu'il est doué de vie et que cette vie lui vient de 'intérieur » (La théologie
de saint Paul, I1™°, 1925, p. 344). Si de telles paraphrases n’étaient que des
essais de traduire en langage moderne le réalisme biblique de la relation téte-
corps, il n'y aurait rien a dire; mais on voit bien que ce nouveau langage
exprime des conceptions nouvelles sur la nature de 1'Eglise.

3 J. DuponT, op. cit., p. 451.



L'EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 279

I'emploie le traité XI du Corpus Hermeticum *. Cette unité est toujours
congue comme composée de plusieurs choses, mais le tout est dans
chacune de ses parties. Mais cette image est aussi appliquée a la
société humaine ou a la société politique ; alors, c’est en tant que
partie du tout cosmique que la société humaine forme un tout social.
Ces données trop résumées du vocabulaire ambiant suggerent au
lecteur du Nouveau Testament les remarques suivantes : A la base
de la conception stoicienne, il y a un monothéisme panthéistique.
Tout forme une unité parce que Dieu est dans tout ; et toute partie
de ce tout, tout « membre » de ce corps est solidaire du tout parce
que Dieu est également en tout et dans chaque membre. L’apotre
Paul place également Dieu a l'origine de sa conception du corps
ecclésial, mais comme un Dieu qui «a donné» a 1'Eglise un chef,
des ministres, comme un Dieu créateur et ordonnateur, dans la
réalité historique, plutét que comme un Dieu immuablement omni-
présent. D’autre part, le théme stoicien insiste souvent sur la perfection
du corps cosmique ou social ; cette perfection lui vient de la parti-
cipation de toutes ses parties au Dieu-Un. L’apétre n’applique jamais
le terme méme de perfection au corps ecclésial 2. Par contre, il laisse
entendre que ce corps posséde tout ce qui lui est nécessaire pour
répondre & sa vocation; c’est que Dieu I'a sauvé, le Christ est
mort pour sa paix et toutes ses parties sont établies en vue d'un
but précis : I'édification du corps de Christ. Nous dirions aujourd’hui
que I'Eglise a la possibilité concréte d’étre fidéle a son chef; elle
est exhortée a cette perfection spécifique, mais elle ne la posseéde
pas. Enfin, le théme stoicien insiste sur le fait que nous sommes
les membres d'un tout, tandis que Paul affirme que nous. sommes
membres les uns des autres (el¢ aAMfAwv pékn). L’apodtre fait appel

1 ¢ ... Tout ce grand corps, dans lequel se trouvent contenus tous les corps
(v ® T& mavra ¢omt oluota), une Ame pleine de l'intellect et de Dieu le rem-
plit & lintérieur et ’enveloppe a I'extérieur, vivifiant le Tout, a I'extérieur ce
vaste et parfait vivant qu’est le monde (TodTo TO péya kKol TEéNElOV Zwov
Tov kbouov)... Corpus Hermeticum, « Les Belles Lettres», I, 1945, p. 148.

2 Dans Col. 1 : 19, de nombreux Péres ont appliqué le mot mA\jpwua i I’Eglise
et non au Christ ; dans ce sens encore, MERscH, 12, p. 158, note 3 : « L'Eglise,
telle que la montrent surtout les épitres de la captivité, est l'achévement,
la plénitude, le mANpwpa du Christ, comme répéte saint Paul. » 11 faut faire
pour le sens de mANpwpa, une différence entre Col. 1: 19 et Eph. 1: 23 ; dans
le premier texte, il a probablement le sens de « plénitude » de la divinité, que
le P. BENoIT (0p. cit.,, p. 37) interpréte au sens de « plénitude de I'Etre», du
cosmos et de la divinité, ce qui nous parait plus stoicien que paulinien. Dans
Eph. 1: 23, le mot wAjpwua est indubitablement appliqué a I'Eglise : «... il
I'a donné pour chef supréme a 1’Eglise, qui est son corps, la plénitude de celui
qui remplit tout en tous». Cette expression ne signifie probablement pas que
I’Eglise « compléte » le Christ (Prat, MEDEBIELLE, etc.) mais que le Christ
la comble de ses dons (Masson, etc.) ; elle n’entraine pas les idées classiques
de perfection ou d’indéfectibilité de 1'Eglise.



280 PIERRE BONNARD

a une solidarité consciente, responsable et active des membres
du corps les uns a I'’égard des autres dans l'amour, tandis que le
théme stoicien insiste sur la variété des membres par rapport & un

tout 4 I'égard de quoi il ne peut étre question ni de responsabilité,
ni d’amour, ni de service.

b) La téte

Ici aussi, les recherches sur l'origine du vocabulaire paulinien
paraissent devoir aboutir & une conclusion : ce n’est probablement
pas au vocabulaire grec que Paul emprunte le théeme de la téte,
mais a ’Ancien Testament. Ce mot, au sens de « chef », accompagné
d’apx#, apparait constamment dans la Septante.

Dans Eph. 4 : 15-16 et Col. 2 : 19, le Nouveau Testament parait
donner a la téte un role physiologique. Mais, comme nous l’avons
relevé, le contexte impose l'interprétation au sens de la téte qui
gouverne et domine le corps, comme un roi ou un général conduit
et dirige son armée. L’exégése protestante devra reconnaitre dans ces
contextes I'importance des ministéres : ce n’'est pas spirituellement
ni directement que le Christ conduit son Eglise, mais par des ministéres
«donnés » ou «établis» une fois pour toutes. Certes, les Epitres
pastorales montrent assez que ces ministéres gouvernementaux sont
soumis a la régle de doctrine ; cependant, dans cette limite de leur
fidélité au «dépdt», ils doivent étre reconnus, respectés et obéis.

Voyons maintenant en quels termes le Nouveau Testament décrit
la relation de la téte au corps ecclésial ; I'importance des verbes
qu’il emploie ici ne saurait étre surestimée.

Nous remarquons d’abord que la téte a été donnée a I'Eglise par
Dieu (Eph. 1: 22) et ceci aprés une victoire remportée sur « toutes
choses ». Ce qui rattache la téte au corps n’est pas une communauté
d’essence, mais une volonté historique et miséricordieuse de Dieu.
Dans tous les autres textes, c’est le verbe éfre qui désigne la place
éminente du Christ par rapport a I'Eglise (Eph. 4: 15; 5: 23; Col.
1: 18; 2: 20). Quel est le sens de ce verbe ? Il ne fait aucun doute
dans ce contexte : il exprime une institution divine et historique.
Le Christ est a la téte de '’Eglise parce que Dieu I'y a mis . Il n’y

1 On hésite a ne faire qu'une bréve mention de 'admirable étude du P.
GUSTAVE MARTELET (0p. ¢if., dans notre note 2 p. 269) tant elle mériterait un
examen approfondi. Elle développe, sur le plan systématique les théses défendues
par le P. BENOIT en exégése (op. cit. dans notre note 2 p. 269). Le P. Martelet
défend la thése de I'identité des deux corps, résurrectionnel du Christ et ecclésial,
et propose d’appliquer a I’Eglise la formule « corps spirituel », que I'ap6tre applique
au corps des croyants ressuscités (I Cor. 15 : 44). Hélas, toutes les précautions
qu'’il prend contre la ¢« confusion » que nous combattons ne peuvent nous rassurer ;
la pensée catholique est ici prisonniére d'une logique implacable qui, d’une
maniére ou d’une autre, tend a reporter sur 1’Eglise la « gloire » qui n’appartient
qu’au Christ et, selon I Cor. 15, aux ressuscités.



L'’EGLISE CORPS DE CHRIST DANS LE PAULINISME 281

est ni par une initiative de 1’Eglise, ni parce qu’il résume 1'étre
de I'Eglise, ni parce que cette Eglise exprimerait adéquatement
cette téte 1.

L’activité de la téte pour le corps ecclésial n’est exprimée expli-
citement que dans un seul texte, Eph. 5. Il s’agit toujours de ce
verbe étre, qui résume toutes les activités du gouvernement, comme
lorsque nous disons qu'un général est a la téte de ses troupes. Dans
Eph. 5, passage consacré aux relations conjugales, il est dit que le
mari qui aime sa femme «s’aime soi-méme » (v. 28), qu’il la nourrit
et la soigne « comme le Christ en use envers I'Eglise» (v. 2g). Il
est faux de trouver dans ces deux versets une doctrine de l'identi-
fication du Christ a I’Eglise, car tout le contexte montre au contraire
que ’apdtre insiste sur la distinction, dans la soumission, qui carac-
térise la relation époux-épouse.

3. CoNCLUSION

La relation qui unit la téte au corps ecclésial, selon saint Paul,
est infiniment réelle. Les catégories bibliques ne connaissent pas de
relations plus intimes que celle du créateur a sa créature, du roi a son
peuple, du sauveur a ses rachetés, du Christ 4 son Eglise. L’Eglise est
tout autre chose qu'une association humaine s’efforcant d’obéir & un
souvenir ou 4 un idéal. Elle est aussi tout autre chose qu'un orga-
nisme biologiquement et impersonnellement animé par une téte d’ol
jailliraient, par I’Esprit, I’Eucharistie ou la Parole, les «forces résur-
rectionnelles » dont parlait Albert Schweitzer. Elle n’a rien a faire
pour se donner un chef; elle ne saurait rien ajouter & sa gloire.
Elle est définitivement unie a ce chef, mais dans une union qui
n’exclut pas l'infidélité. Dans le Nouveau Testament, c’est 'apotre
qui raméne ’Eglise sous 'autorité de son chef. Aujourd’hui, ce sont
les ministéres dans la mesure ou ils sont eux-mémes soumis au dépdt
apostolique.

Le gouvernement de I’Eglise sera donc toujours une exhortation,
une prédication fondée sur le témoignage des Ecritures. Il est capital
de remarquer que fous les textes néotestamentaires sur 1I'Eglise
corps de Christ sont compris dans des exhortations apostoliques.
Exhortations non a étre ni & devenir le corps de Christ, mais a 1'étre
fidélement (a%{wc). Cette parénése n'est jamais fondée sur la dignité

1 Le théme de la communauté de nature entre la Téte et le corps ecclésial
a joué un grand roéle dans I'histoire de 'exégése ; le sens qu’il faut alors donner
au mot ¢ nature », selon la philosophie implicite des auteurs, souleve de grandes
difficultés d’interprétation. Cf. MEDEBIELLE, op. cif., col. 662 : « Cette simi-
litude (du corps et des membres) implique avant tout une parfaite communauté
de nature entre le chef et les membres. »



282 PIERRE BONNARD

de I'Eglise considérée en elle-méme 1. Ces exhortations portent soit
sur le respect dii & tous les fréres, charismatiques ou non, parce
qu'ils sont tous membres du méme corps (Rom. 12), soit sur la
diversité des dons ou fonctions impartis au corps ecclésial par son
chef, contre I'enflure de certains spirituels qui menagaient d’absorber
tout le corps dans une seule spécialité religieuse (I Cor. 12), soit sur
I’éminente dignité qui appartient au Christ-téte ecclésiale et cosmique
(Col.), soit sur l'unité que forment dans l'amour les ministéres
fondamentaux (apdtres, prophétes, docteurs), les ministéres spéciaux
et les « saints » dans le corps ecclésial (Eph.). Toutes ces exhortations
présupposent que I'Eglise est le corps de Christ, qu’elle peut et doit
I’étre dignement. Au corps comme a chacun de ses membres s’adresse
donc l'exhortation apostolique: « Je vous prie donc instamment...
de vous conduire d'une maniére digne de la vocation qui vous a été
adressée » (Eph. 4: 1).
PIERRE BONNARD.

t Si, chez Paul, le théme de I’Eglise corps de Christ sert toujours a glorifier
le Christ ou a exhorter les fidéles, dans la paraphrase catholique il sert a exalter
I’Eglise : « Notre intention, en effet, est de parler des richesses cachées dans
le sein de cette Eglise que le Christ s’est acquise par son propre sang... » (P1e XII,
Encycl. Mystici corporis, op. cit., p. 433).



	L'Église corps de Christ dans le paulinisme

