
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 3

Artikel: Synthèse chrétienne et exigence critique : la philosophie de la religion
selon Henry Duméry

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SYNTHÈSE CHRÉTIENNE ET EXIGENCE

CRITIQUE

LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION SELON HENRY DUMÉRY

«... non plus seulement intellectus quaerens
fidem, ni fides quaerens intellectum, mais bien
intellectus, media fide, quaerens intellectum. »

Henry Duméry : Critique et religion, p. 233.

Henry Duméry est un philosophe de la religion ; il veut que son
œuvre, l'une des plus originales et des plus prometteuses de ce temps,
soit étudiée philosophiquement. Sa pensée nuancée et audacieuse
inquiète le magistère romain : quatre de ses livres ont été mis à
l'index en juin dernier, à cause de leur « modernisme ». Les problèmes
abordés, les méthodes employées et les solutions proposées dans ces

ouvrages ne peuvent laisser le théologien réformé indifférent, si
méfiant soit-il par ailleurs à l'égard de toute philosophie de la religion L

Henry Duméry s'est fait un devoir de pourchasser les confusions
et les équivoques. Avant toute démarche positive, il faut en
philosophie de la religion distinguer la théologie de la philosophie : « La
théologie n'est que l'expression intellectuelle de la relation théan-
drique ressaisie à partir d'un certain matériel de faits et de textes,
que l'acte de foi transfigure en signes, en preuves de la présence de
Dieu à l'homme et à l'histoire. » 2 Mais cette représentation intelligible

de la relation qui unit Dieu à l'homme traduit la recherche du
salut ; c'est pourquoi « la théologie devient une sotériologie, une mise
en ordre des moyens de salut. Elle n'est plus spéculation abstraite ;

elle est exercice d'unification du comportement religieux, au moyen

1 Rattaché au Centre national de la recherche scientifique depuis quelques
années, après avoir enseigné pendant un certain temps la philosophie à
Stanislas, l'abbé Duméry, p.s.s., est l'un des secrétaires de l'Institut
international de philosophie.

2 Henry Duméry : Critique et religion, Problèmes et méthodes en
philosophie de la religion. Paris, Sedes, 1957, P- 2&9-



204 GABRIEL WIDMER

d'une idée pratique qui domine tout ce que le sujet pense, tout ce

qu'il fait et tout ce qu'il est. » »

Se conformant à la tradition théologique romaine, le théologien
recourt à la philosophie comme à « un outil de mise en ordre et
d'arrangement conceptuel » 2 ; mais le philosophe rêve d'un autre rôle

pour sa discipline. Il applique sa réflexion critique à toute l'expérience

humaine pour y découvrir ses structures et sa logique internes :

« Il s'agit de chercher ce qui est valable ou non parmi les produits
de la pensée vivante, sans en excepter un seul. » 3 La philosophie ne
se confond ni avec les sciences, ni avec la religion. Elle n'a pas à

prouver l'existence des objets, Dieu fût-il l'un de ces objets, ni à

expliciter une science de l'Etre en tant qu'être, mais à réfléchir sur
les dispositions du sujet comme sujet pensant et agissant. La
philosophie est une discipline humaine.

La distinction blondélienne précisée par Duméry, entre plan
concret (l'intentionnalité opérante, la liberté créatrice et spirituelle,
la foi vécue) et le plan spéculatif (l'intentionnalité volontaire, la
nécessité intelligible) éclaire cette distinction entre théologie et
philosophie 4. Déterminée par la science des bienheureux, la théologie

appartient au plan de la vie concrète ; sa pratique s'appuie sur
des dons divins. Par contre la philosophie relève du plan réflexif ;

elle n'est suspendue qu'à elle-même et ne peut se substituer à une
sotériologie. Même utilisée par le théologien, elle n'ajoute rien à la
révélation. Elle n'est pas un style de vie comme la théologie liée
à une situation donnée, sous la garantie d'un magistère et portée par
une tradition et des Ecritures.

La philosophie de la religion reprend au niveau de la réflexion
critique les structures et la genèse de tout comportement religieux ;

elle examine, à la lumière de la raison, la cohérence interne de la
constitution de l'objet religieux et en apprécie la validité, en recourant

aux renseignements fournis par l'histoire des religions, l'exégèse,
la théologie positive et systématique. Pour cette raison, le philosophe
de la religion « n'a pas à faire l'acte de foi ; lorsqu'il réfléchit sur
l'expérience religieuse, il met en lumière les présupposés qui
conditionnent les affirmations et les attitudes du croyant » s.

1 Id. op., p. 273. Duméry ne sous-estime nullement le caractère ecclésial
de la théologie : « Elle consiste à éclairer et à promouvoir l'efficacité des vérités
religieuses au sein de la croyance vécue, de l'expérience ecclésiale effective »

(id. op., p. 270).
2 Id. op., p. 273.
3 Id. op., p. 14.
4 Cf. Henry Duméry : La philosophie de l'Action. Paris, Aubier, 1948 ;

Blondel et la religion. Paris, P.U.F., 1954 ; La tentation de faire du bien. Paris,
Seuil, 1956, p. 165-270.

5 Critique et religion, p. 15.



SYNTHÈSE CHRÉTIENNE ET EXIGENCE CRITIQUE 205

Pour des raisons de convenance et de compétence, Duméry limite
son effort à la compréhension du christianisme. Il opte pour une
philosophie de la procession, qui pour « préserver la transcendance
divine met les idées et les valeurs dans l'esprit fini, créé par Dieu et
uni à Lui » ', contre une philosophie de la participation qui situe en
Dieu les idées et les valeurs.

Avant d'élaborer sa philosophie de la religion, Duméry examine
les méthodes de ses devanciers, si souvent victimes de la confusion
entre sciences, philosophie et théologie. Ainsi le naturalisme
immanentiste réduit la religion à un ensemble de phénomènes humains,
susceptibles d'être observés et expliqués à l'aide de l'histoire, de la
psychologie et de la sociologie. Si le naturalisme est moniste, la
méthode de confrontation est dualiste : d'une part, les vérités rationnelles,

de l'autre, les vérités révélées, examinées parallèlement,
comparées, puis ordonnées les unes aux autres synthétiquement chez
saint Thomas, par exemple. La méthode d'anticipation se demande
quelles sont les conditions requises pour qu'une religion soit possible
et valable universellement. La religion naturelle (Kant) à cause
de son formalisme n'est plus une réalité vivante, mais un être de

raison. Ces méthodes sont délaissées au profit de la méthode de compréhension

ou de description phénoménologique, comme recherche de
l'essence des phénomènes religieux et comme réduction à l'Ego
transcendental, c'est-à-dire au Sujet situé hors du monde qui en est

l'indispensable corrélat. Si cette méthode rend compte de la constitution

de l'objet religieux par le Sujet, elle ne renseigne pas sur le

pouvoir créateur de l'homme, mais seulement sur sa capacité de donner

un sens à la visée religieuse de la conscience. Or, comme le montrera

Duméry, la mentalité religieuse est créatrice.
Il faut donc compléter la phénoménologie par une méthode, qui

en plus de l'élucidation des significations, analyse leurs genèses
historiques et l'insertion du Sujet dans le principe qui le fait être
créateur, d'où une méthode originale de compréhension discriminative.

Méthode analytique, elle différencie les divers niveaux de la
conscience noétique et leurs représentations (niveaux sensible,
rationnel, spirituel), en dégageant leurs processus de réalisation
historique. Méthode judicatrice aussi, car à chaque niveau noétique
correspond une valeur (le sensible est inférieur au rationnel) ; elle
hiérarchise et prescrit ce qui convient à chaque visée de la conscience

religieuse : les gestes, les images ne peuvent être que les supports des
idées et des valeurs. Elle place le sujet devant la décision de se

prononcer librement pour ou contre le christianisme, après avoir démêlé
les facteurs constitutifs de la foi vécue.

1 Id. op., p. 267.



206 GABRIEL WIDMER

Pour différencier et hiérarchiser ces niveaux au sein des expressions

complexes de l'expérience religieuse, Duméry se sert des concepts
de scheme et de catégorie. Les schemes ou images-mères désignent
les structures qui « relient imaginativement l'entendement et le
sensible » » ; les catégories ou idées directrices établissent une liaison
entre le rationnel et l'intelligible et l'expriment conceptuellement 2.

On conclut de cet examen méthodologique que « la conscience

religieuse apporte un salut pratique et non une méthode reflexive »

et que la philosophie de la religion envisage le christianisme comme
« un donné humain, comme une expression de cette conscience
religieuse » 3. Placée sous le signe de l'action, la religion se sert d'images,
de symboles, de concepts philosophiques pour viser l'Absolu ; la
philosophie de la religion se borne à un effort de réflexion critique.
En effet, « la religion est une exigence d'absolu, inscrite au cœur de
la liberté, et qui s'exprime à tous les niveaux de la conscience, du
plus bas au plus haut, pénétrant d'un coup la pensée comme la
sensibilité, le jugement comme le sentiment » 4.

Le problème de Dieu

La notion de Dieu résiste-t-elle à la critique philosophique
L'athéisme ne le pense pas ; mais ne nie-t-il pas une fausse conception
de Dieu La critique doit d'abord en une démarche négative dissiper
l'équivoque d'un Dieu-objet, qui pourrait se dédoubler en Dieu des

philosophes, accessible à la raison, et en Dieu des croyants, saisi par
la foi. Dieu est inobjectivable, sinon objet de pensée, il perdrait sa
transcendance. Il est le « terme d'une visée », présent à la conscience
comme « absolu d'exigence », l'obligeant à dépasser toutes les expressions

qu'elle peut en donner et qui sont toujours des représentations
inadéquates s.

En une seconde démarche d'allure positive, trop ardue pour que
nous puissions la résumer ici, le critique va découvrir cette intimité
de Dieu à la conscience en s'appliquant à progresser selon les trois

1 Id. Op., p. 211.
2 Comme illustration, donnons le plan des ouvrages de philosophie de la

religion de Duméry : I. Catégorie d'absolu. Scheme de transcendance (Le
Problème de Dieu). IL Catégorie du sujet. Schemes de l'âme. III. Catégorie
de grâce. Scheme de surnaturel. IV. Catégorie de foi. Schemes factuels et
doctrinaux (Philosophie de la religion, tomes I et II). A paraître : Catégorie
d'événement. Scheme de révélation. Catégorie d'inspiration. Scheme d'alliance,
etc.

3 Id. op., p. 184.
4 Id. op., p. 217.
5 Henry Duméry : Le Problème de Dieu en philosophie de la religion.

Paris, Desclée De Brouwer, 1957, chapitre premier : Dieu des philosophes ou
Dieu vivant, p. 11 ss.



SYNTHESE CHRETIENNE ET EXIGENCE CRITIQUE 207

réductions reprises de Husserl (eidétique, phénoménologique,
transcendentale). A chaque étape, la réduction permet de ramener le
multiple à l'un, la réceptivité à l'activité, l'empirique à l'intelligible.
Mais au stade de la réduction transcendentale, il faudrait, selon
Duméry (et c'est là sa grande innovation), pousser plus avant la
réduction et dépasser la dualité représentée par le collège des esprits
et le système des idées, à la fois multiples et universels. On aboutirait
alors à la reconnaissance de celui dont les esprits finis procèdent et
dont ils tirent leur pouvoir de créer les idées et les valeurs : l'Un,
dans sa pure simplicité, au-delà de tout ordre, de toute détermination
categoriale, qu'elles soient celles de la conscience ou de la personne,
mais condition de tout esprit fini, générosité surabondante et énergie
pure. C'est ainsi que Dieu fonde sa présence en nous, « Il nous donne
le faire, dira Duméry, pour que l'esprit se donne l'être » '.

Le refus d'une philosophie de la participation, où Dieu communique

l'être à sa créature au profit d'une philosophie de la procession
qui sauvegarde la simplicité de Dieu et évite tout panthéisme, nous
interdit de définir philosophiquement les attributs de Dieu : « Nous
ne sommes pas en Dieu, mais Dieu est en nous et nous sommes à
Dieu » 2. Dépendance essentielle de l'esprit fini par rapport à l'Acte,
mais aussi écart irréductible entre eux : le dialogue entre eux n'est
concevable qu'au plan de la religion vécue. Philosophiquement, Dieu
source et fin de tout est « en contact permanent avec l'esprit, Il est
une relation constitutive de ce que nous sommes, d'un rapport intrinsèque

à nous-mêmes qui permet à l'esprit de se faire et, en se faisant,
de manifester Dieu dont il est l'image » 3. Peut-on trouver assise plus
solide pour une philosophie qui se veut philosophie de la liberté
créatrice et qui cherche à assurer au sujet le pouvoir de créer idées
et valeurs pour s'enraciner toujours plus profondément dans son
origine fécondante En théodicée, Duméry redécouvre le courant où
s'unissent la pensée de Plotin et la spiritualité du Pseudo-Denys et
de Scot Erigène. Qu'en sera-t-il en anthropologie

Le Moi spirituel
Dans une philosophie de la participation, la créature tient son

existence de l'Etre qui la lui communique ; dans une philosophie de
la procession, elle s'affirme elle-même dans et par la liberté qui la

1 Id. op., p. 113.
2 Id. op., p. 115.
3 Id. op., p. 127. J. Lacroix, résumant Duméry, écrit: «La grande idée

de l'auteur est celle de l'indivision de l'esprit, qui n'est atteinte qu'en fonction
de son intime liaison à Dieu. L'homme ainsi est indépendant, mais c'est une
indépendance dépendante, puisque Dieu est la racine de la liberté. En l'homme,
Dieu a créé un créateur » (in Préface à H. Duméry : Regards sur la philosophie
contemporaine. Paris, Casterman, 1956, p. 81).



208 GABRIEL WIDMER

constitue. Pour parvenir à cette auto-position du sujet, le philosophe
met à jour les présupposés des anthropologies qui tentent d'expliquer
les activités humaines. Parmi ceux-ci, retenons les conceptions objec-
tivistes et substantialistes de l'âme : le moi sotériologique (les
aspirations religieuses caractérisent l'homme), le moi-forme (l'âme la
forme du corps, qui en est le substrat), le moi-personne (similitude
de nature entre le sujet et l'absolu, qui est le lieu de la société des

esprits) '.
Mais l'expérience de la foi, celle de la communion des saints par

exemple, s'éclaire-t-elle à la lumière de telles anthropologies Ne
suppose-t-elle pas une sorte de « supra-conscience » qui est au-delà
de l'attention psychologique dont se satisfont les anthropologies
métaphysiques substantialistes Pour elle, le sujet religieux déborde
les domaines du réflexif et du préréflexif, sans s'identifier avec l'absolu
et le moi psychologique ; il produit des actes spirituels, parce qu'il
implique une conception de la conscience fonctionnaliste et non sub-
stantialiste.

Le moi spirituel ou Je transcendental, constitué par le système
des idées et la société des esprits peut être caractérisé, selon Duméry,
comme « acte-loi », dont la fonction pourrait se définir de la manière
suivante : « Penser et agir, c'est se porter responsable des idées et des

valeurs qu'on crée nécessairement pour s'assumer comme sujet et se

donner un monde. »2 Le sujet spirituel, le «cœur de la conscience »

est acte, en ce qu'il se donne l'être, et loi, en ce qu'il promeut des

ordres ; sujet singulier, en ce qu'il dérive de l'Un, le relaie au niveau
de la finitude et de la temporalité, sujet collégial, en ce qu'il se diversifie

dans les sujets particuliers. Il se situe par rapport à l'Un et par
rapport à l'empirique multiple ; il est l'un-multiple. C'est pourquoi on

y distingue deux niveaux : celui de l'intelligible, comme instaurateur
de l'ordre, et celui de la conscience comme créatrice des valeurs
(mathématiques, esthétiques, morales et religieuses). Il marque la
ligne de partage, où apparaît la rupture entre la subjectivité et
l'objectivité, où se pose l'alternative entre l'insertion dans la
spontanéité créatrice de l'Un et l'emprisonnement dans les déterminations
empiriques. Eternel en tant qu'intelligible, l'acte-loi devient conscience
incarnée, temporelle, lorsqu'il crée au sein du monde empirique des

ordres.
On se méfiera donc de toute anthropologie qui conçoit l'homme

comme un microcosme ou comme une sorte d'intermédiaire entre Dieu
et le monde dont la vocation serait de se perdre dans l'Un à travers

1 Cf. Philosophie de la religion, essai sur la signification du christianisme.
Paris, P.U.F., 1957, tome I, p. 7 ss.

2 Id. op., p. 120.



SYNTHÈSE CHRÉTIENNE ET EXIGENCE CRITIQUE 209

l'extase : « Ce qui définit l'homme, ce n'est pas d'être à la fois fini
et illimité ; c'est de s'imposer à lui-même, pour atteindre l'infini, le
détour du fini ; pour penser, de sentir ; pour aimer, d'éprouver ,*

pour vouloir, de s'obliger ; pour devenir libre, de prendre sur soi. » *

Quoiqu'on distingue à l'analyse plusieurs niveaux dans la
conscience (spirituel, rationnel, sensible), le sujet est un dans son action
créatrice au sein d'un monde, qui est pour lui du « déjà là », comme
un donné, doué d'une réalité ontique, avant toute détermination.
Par sa conception du moi spirituel, Duméry échappe donc aux dangers

du réalisme substantialiste et de l'idéalisme subjectiviste ; il le
doit à sa compréhension originale de la phénoménologie et à sa
volonté de ne pas greffer sa philosophie de la religion sur n'importe
quelle anthropologie. Grâce à la notion d'acte-loi, il a découvert la
modalité spécifique sous laquelle se manifeste le sujet entre la
simplicité divine et la multiplicité mondaine. L'anthropologie s'articule
admirablement à la théodicée : la transcendance divine est respectée,
la liberté humaine garantie ; mais alors que pourrait encore apporter
la grâce à une telle harmonie dans les rapports entre Dieu et l'homme

La grâce intériorisante

L'anthropologie nous fait toucher du doigt la finitude de l'homme
et l'absolu d'exigence qui le force à se dépasser, en suscitant des

ordres, en créant des valeurs qui ne sont jamais pleinement satisfaisants.

Le sujet ne parvient pas à surmonter ses propres déterminations,
même s'il peut les multiplier à l'infini ; il risque au contraire de s'y
enliser, s'il ne consent à retourner à la source d'où il procède, en se

décentrant de lui-même. La grâce apparaît alors comme une liberté
déifiante, indispensable à cette conversion du sujet vers l'Un, hors
de laquelle il ne saurait y avoir de salut. Il n'y a d'auto-position de
soi et d'un monde ordonné que dans la dépendance de Dieu : « On
ne se fait soi-même que parce que Dieu nous donne de nous faire. » 2

Pour ne pas se complaire dans ses créations, l'homme doit se dépouiller
et viser à l'indétermination, car «il est cet être libre qui veut

devenir libre de la liberté de Dieu » 3.

Duméry arrive à ces conclusions après avoir esquissé un tableau
des origines et des développements de la notion de grâce. Il nous
fait voir comment Jésus intériorise et spiritualise les schemes expressifs

de l'Ancien Testament (paternité-filiation, réconciliation-nouvelle
naissance, eschatologie-actualisme), comment les Pères ont décrit la
grâce tantôt comme une puissance divinisant l'âme, tantôt la guérissant,

comment les Docteurs posent et résolvent le problème de ses

1 Id. op., p. 98. — 2 Id. op., p. 283. — 3 Id. op., p. 301.

14



210 GABRIEL WIDMER

rapports avec la liberté. Il nous fait assister aux avatars de la notion
de surnaturel, qui s'inscrit dans des schemes plus ou moins purs
(biologiques, psycho-sociologiques, juridiques), tout en s'efforçant de
viser à l'intériorité et à l'universalité. Derrière la diversité de ces

représentations, qui ne sont pas à mettre toutes sur le même plan,
le philosophe de la religion découvre une cohérence, qui leur vient
de ce que le moi spirituel ne cesse de s'en servir comme de hausses

pour se convertir à l'absolu.

La foi intégrante

Si la grâce se manifeste comme une sollicitation transcendante
libérante et déifiante, la foi est l'acte qui la reçoit d'une manière non
pas passive, mais créatrice. N'est-ce pas la foi qui transforme notre
situation originelle et donne à notre langage d'autres significations
N'est-ce pas elle qui donne à l'existence une nouvelle structure, une
nouvelle dimension « La foi, écrira Duméry, est coextensive à la
totalité du comportement humain » », voulant dire qu'elle est
agissante à tous les niveaux de la conscience. C'est pour cette raison
qu'on discernera en elle des éléments psycho-sociologiques, imaginaires

et mythologiques, rationnels et intelligibles. Donc pas de foi
seulement sentimentale ou seulement intellectuelle, mais une foi où
faits et doctrine se marient intimement.

L'historicisme majore les faits dans sa quête de l'événement
primitif ; le rationalisme surestime la doctrine dans sa volonté de

systématiser. Comme Blondel l'avait déjà montré, ce sont là des
positions partielles et partiales qui se méprennent sur l'activité constituante

et intégrante de la foi 2. La foi ne dépend ni de l'événement
brut, ni d'une vue de l'esprit doctrinal : elle appartient au plan de
la liberté opératoire, de la conscience projective, dont l'intention
religieuse s'incarne dans des faits, des doctrines, choisis comme
révélateurs de l'absolu.

L'étude de l'affirmation centrale du christianisme : Jésus est
homme et Dieu, confirme le caractère indissociable des faits et de la
doctrine. Il faut distinguer en effet entre une factualité physique,
démontrable, celle de l'existence temporelle de Jésus, par exemple,
et une factualité transphénoménale, irréductible à toute expérimen-

1 Id. op., tome II, p. 279. A ce sujet, on notera que pour étudier la foi,
l'auteur recourt aux travaux des historiens et des phénoménologues pour
essayer de comprendre critiquement l'intentionnalité fondamentale de la religion.
La catégorie de foi est centrale.

2 Cf. Maurice Blondel : Histoire et dogme, in Les premiers écrits de Maurice
Blondel. Paris, P.U.F., 1956, p. 149 ss.



SYNTHÈSE CHRÉTIENNE ET EXIGENCE CRITIQUE 211

tation, celle de sa résurrection. Tout « fait » religieux s'appuie sur du
phénoménal (existence temporelle) et du transphénoménal (acte
spirituel qui sous-tend l'existence temporelle). Ainsi Jésus s'insère
dans la tradition vétéro-testamentaire, réalise l'idéal messianique en
l'intériorisant et en l'universalisant ; il constitue une tradition orale.
Pour les siens, il est donc le Fils de Dieu, comme tel il est la Vie et
la mort ne peut avoir prise sur lui. En le désignant comme le Logos,
Jean le haussera à l'universalité. L'expérience de la Pentecôte est
décisive dans le processus qui aboutit à cette certitude essentielle
du christianisme ".

Une telle lecture exclut les interprétations symbolistes et
allégoriques, qui minimisent l'historicité, mais elle ne se confond nullement
avec l'interprétation démythisante. Cette dernière a tort de situer la
religion par rapport à la philosophie et à la science et de s'en faire
une idée fragmentaire. Au contraire, le christianisme englobe du
spéculatif, du moral, du factuel, du gestuel, du mythique aussi dans
ses couches les plus élémentaires. Ce mythique est tout autant porteur
de valeurs que les événements de l'histoire du salut : « Le christianisme

est une mythique appuyée sur une histoire, une mythique
appelée à déployer les significations du contenu réel d'une histoire
réelle. » 2 La foi aura donc une dimension mythique, comme elle a
une dimension intellectuelle et affective, selon sa fonction intégrante.

La foi caractérise l'un des aspects de la conscience incarnée en ce

qu'elle relève de la mentalité projective, par opposition à la conscience
et à la mentalité réfléchies : « La foi accepte, mais en valorisant ; elle
croit, mais en structurant ; elle écoute, mais en comprenant. » 3 Elle
dépasse donc le fait, déjà chargé de valeur, pour en discerner l'origine
dans le Verbe. Duméry l'illustre en montrant dans la rédemption,
l'acte spirituel se projetant à tous les niveaux de la conscience :

psychologique (Jésus victime expiatoire), mythologique (rapport
entre le premier et le second Adam), institutionnel (son sang versé
centre du sacrifice, lien communautaire), l'événement historique
(Jésus reconnu comme le premier-né) les supportant tous.

Se perdre dans l'extase d'une communion immédiate avec Dieu
ou devenir esclave des gestes, des paroles et des rites, voilà les dangers

qui menacent la foi, lorsqu'elle n'est plus inspirée par l'acte
spirituel. La foi humaine ne peut être qu'interrogatrice et jamais être

1 Cf. op. cit., tome II, p. 23 ss. et La foi n'est pas un cri. Paris, Casterman,
i957> P- 77 ss.

2 Philosophie de la religion, tome II, p. 168. Notons cette remarque : « Le
mythe est véridique, sérieux, concret... il est l'expression de la conscience
totale aux prises avec le monde, avec soi, dans son premier et définitif élan
vers les valeurs, y compris les plus hautes », p. 163.

3 Id. op., p. 126.



212 GABRIEL WIDMER

possession, puisque l'homme « ne peut tendre à Dieu qu'en le
transposant, selon les structures de sa conscience » '.

Ni intellectualisme, ni pragmatisme pour le philosophe de la
religion qui examine la foi dans sa complexité récapitulative, car « elle
est d'abord et avant tout, attitude, c'est-à-dire signification prise d'un
geste, expérience prise d'une tradition, visée prise dans une situation

» 2. Ni gnose, ajouterons-nous, puisque la religion des doctes n'est
pas supérieure à celle des simples, la logique interne de l'acte de foi
restant la même qu'elle soit connue explicitement ou vécue
implicitement.

Avec la compréhension de la foi, nous sommes arrivés au cœur de

la certitude spirituelle qui naît de la foi et de la réflexion critique sur
la foi, mais qui ne serait pas sans Jésus, le Christ.

Voilà très rapidement résumées les thèses principales de la
philosophie de la religion de H. Duméry. Le but qu'il s'était fixé est
atteint : la critique philosophique ne dissout pas le christianisme ;

au contraire, grâce à l'analyse de ses schemes et de ses catégories, elle
met à jour sa cohérence et sa systématisation internes.

En effet, à l'aide de la méthode de compréhension discriminative,
intelligemment spécifiée à chaque objet de la philosophie de la
religion, l'analyse critique a montré que la foi est le moyen normal pour
s'unir à Dieu, qui ne peut être réduit à un objet par la raison sans
être dénaturé. De plus, elle a fait voir que la grâce est indispensable
si l'on veut être bénéficiaire de la spontanéité créatrice de l'absolu et
que ses expressions et ses représentations gestuelles, mythiques,
morales, institutionnelles et doctrinales sont légitimes et nécessaires,
étant donné la fonction projective de la conscience religieuse. Dans
le même sens, elle fait apparaître les ordres constitutifs de la religion
(rituels, moraux, doctrinaux) et les hiérarchies de ses différents plans
comme impliqués par la visée de la conscience religieuse. Enfin, elle
fait comprendre comment et pourquoi Jésus est considéré comme le
Glorieux, l'Index par excellence de la présence de Dieu.

Cependant la philosophie de la religion ne s'identifie pas avec
l'apologétique 3. Philosophie, elle n'argumente, ni ne cherche à

convaincre ; mais elle dénonce les erreurs de l'historisme, du
psychologisme, en démontant les ressorts cachés de leurs préjugés
philosophiques ; elle poursuit le même travail sur le dogmatisme

1 Id. op., p. 209. Cf. aussi Foi et interrogation. Paris, Téqui, 1953, p. 28 ss.
2 Id. op., tome II, p. 219-220.
3 Sur les différences entre la philosophie de la religion et l'apologétique,

cf. Critique et religion, p. 252 ss.



SYNTHÈSE CHRÉTIENNE ET EXIGENCE CRITIQUE 213

spiritualiste. Ici aussi, le but recherché est atteint : des confusions
sont dénoncées '.

Osera-t-on alors reprocher à l'auteur son modernisme Certes,
son entreprise ne manque pas d'audace : elle met en question des
problématiques, souvent usées d'ailleurs, des notions équivoques et des
manières de penser timides et conservatrices par peur d'être mises à
l'épreuve par les courants actuels de la philosophie. Mais, par son
souci de clarté, par ses distinctions, elle est à l'opposé du modernisme,
dont l'encyclique Pascendi disait : «... les modernistes assemblent et
mélangent pour ainsi dire, plusieurs personnages : c'est à savoir le
philosophe, le croyant, le théologien, l'historien critique, l'apologète,
le réformateur. » 2

Le but visé est donc atteint ; mais à quel prix, diront certains
Jusqu'à maintenant, on avait pris l'habitude de faire de savants
dosages entre la transcendance divine et la liberté humaine ; Duméry
vient déranger tous ces équilibres ingénieux : Dieu n'est plus une
personne, douée d'attributs et de conscience, fondement des valeurs
et leur actualisateur à l'échelon suprême, providence et ordonnateur
du monde ; Il est l'Un, simple, au-delà de toute catégorie, de tout
ordre ; et c'est l'homme, envisagé sous l'angle de ce curieux Sujet
transcendental, de ce mystérieux Moi spirituel, qui reçoit le pouvoir
de créer les valeurs, les ordres et les déterminations, parce qu'il
dériverait de l'Un. N'y a-t-il pas dans cette liberté créatrice de
l'homme quelque chose d'offusquant N'est-elle pas arbitraire, source
de désordre et d'anarchie Et comment concilier ces thèses
extrémistes avec l'enseignement traditionnel, puisé dans l'Ecriture Ne
sont-elles pas blasphématoires

Nous pensons au contraire qu'il faut être reconnaissant à Duméry
d'avoir eu le courage de revivifier tout un courant de la pensée
chrétienne trop souvent méconnu, celui qui fut illustré par le Pseudo-
Denys, Jean Scot Erigène et d'autres encore 3. Pareil effort autorise

1 Sur un mode ironique, qui lui est propre, H. Duméry a fort bien fustigé
les propagateurs de la confusion ; cf. Une institution prospère : Le comité
d'accroissement de la confusion in La tentation de faire du bien, p. 309 ss.

2 Lettre encyclique sur les doctrines des modernistes « Pascendi », al. 15 ;

on en trouve le texte in Paul Sabatier : Les modernistes. Paris, Fischbacher,
1909, p. 147 ss. La place nous manque pour montrer que Duméry ne tombe
ni dans l'agnosticisme, ni dans l'immanentisme ; sa définition de l'expérience
et de la conscience religieuses ne recouvre pas celle des modernistes, ni d'ailleurs
son interprétation de l'Ecriture et de la tradition, pas plus que sa conception
du développement du dogme. Notre exposé suffit, pensons-nous, à nous garder
des accusations trop rapides.

3 La tentative de Duméry rappelle, mais en beaucoup plus ordonnée et
en mieux informée, celle de Berdiaeff, philosophe de la liberté de l'homme
et critique de la religion ; cf., entre autres, Vérité et révélation. Neuchâtel-
Paris, Delachaux et Niestlé, 1954.



214 GABRIEL WIDMER

son auteur à préciser la position chrétienne vis-à-vis de l'existentialisme

athée, celui de Sartre ou de Polin », qui se méprennent sur la
liberté humaine et sur le Dieu des chrétiens, à jeter les bases d'une
axiologie chrétienne et par conséquent d'une éthique, d'une esthétique,

d'une métaphysique chrétiennes, fondées sur la liberté créatrice

de l'homme. Il nous délivre d'une certaine lâcheté devant les
décisions à prendre aujourd'hui et aussi d'une certaine paresse, qui
par crainte d'innover, se réfugie dans les solutions toutes faites du
passé. La prédication aura avantage à tenir compte de cet humanisme
original.

Philosophiquement, un lecteur distrait taxera la position de

Duméry de subjectivisme ; mais son recours à la phénoménologie et
à sa théorie de l'intentionnalité de la conscience le fait échapper à

l'ornière du solipsisme et aux impasses de l'idéalisme. Faut-il alors y
voir le résultat d'un certain actualisme hérité de Brunschvicg ou de

Gentile, sans remonter jusqu'à Hegel Grâce à sa notion d'acte-loi,
il évite cet écueil, comme celui de l'immanentisme. Pour ces raisons,
si Duméry reprend la tentative du premier Blondel et la conduit à

son terme sans tomber dans les erreurs qu'on a pu reprocher à son
maître, il doit sa réussite au fait qu'il fut mieux outillé philosophiquement

que l'auteur de l'Action.
Si, en relisant ces ouvrages, bien des critiques superficielles tombent

d'elles-mêmes pourvu que l'on respecte les intentions de l'auteur,
comme nous venons de le voir, on ne peut cependant s'empêcher de
faire quelques réserves qui tiennent davantage de la question que de
la critique. D'abord, la quatrième réduction qui, dans le problème
de Dieu, nous ouvre les portes de l'hénologie, est-elle encore une
démarche reflexive et critique ou ne présente-t-elle pas tous les
caractères d'une expérience proprement spirituelle En effet, combien
de phénoménologues accepteront-ils de la pratiquer Il y en aura
un certain nombre, pour qui cette réduction à l'Un est le substitut de
la recherche du fondement dans l'ontologie classique ; or, selon eux,
la phénoménologie n'a plus à se poser cette question du point de

départ et du fondement, ceux-là n'étant plus des donnés premiers
et irréductibles.

On invoquera Plotin et le plotinisme. Mais les plotinisants sont-ils
tous d'accord avec l'interprétation de J. Trouillard, dont se réclame
Duméry Pour ce qui nous concerne, nous la considérons comme
solidement étayée ; mais tout théologien a tendance à gauchir le
plotinisme du côté du christianisme. Nous sommes persuadés que
l'hénologie repose sur une expérience spirituelle authentique, sur une

1 Sur l'athéisme de Sartre, cf. Foi et interrogation, p. 75 ss.



SYNTHÈSE CHRÉTIENNE ET EXIGENCE CRITIQUE 215

quête originale de l'absolu et non sur une démarche reflexive, bien

que cette expérience puisse être relayée par la suite au plan critique L
Il y aurait donc deux types d'une même expérience spirituelle,

celui qui nous est offert par la foi, le chemin le plus direct pour aller
à Dieu et celui qui recourt aux réductions. Mais ces deux types
aboutissent-ils à une connaissance du même Dieu Duméry a beau nous
expliquer que le Dieu des philosophes est le même que celui des

croyants ; nous avons beaucoup de peine à croire que l'Un est celui

que nous a révélé Jésus-Christ.
Pour éviter ce risque de confusion entre l'expérience spirituelle

de la foi et la reprise spirituelle reflexive, pour ne pas se trouver devant
un choix entre le Dieu Un de l'hénologie et le Dieu saint, juste et
amour des Ecritures, il faudrait, nous semble-t-il, pousser plus avant
l'examen de l'attitude reflexive et des composantes de la certitude
spirituelle. Nous aimerions qu'en étudiant la catégorie de l'inspiration
et le scheme de révélation, Duméry nous fasse voir comment s'opère
le passage de la spiritualité vivante à la spiritualité réfléchie et
pourquoi l'expérience religieuse exige une reprise critique. La
transposition du registre du vécu au registre du réfléchi ne modifie-t-elle
pas l'expérience religieuse Pour les prophètes, le Christ et les

apôtres, c'est Dieu qui leur parle et s'adresse à eux ; mais pour le
philosophe de la religion, c'est l'homme qui cherche à exprimer son
rapport à Dieu ; alors comment rendre compte du passage de la
Parole de Dieu (Wort Gottes) à la parole sur Dieu (Wort über Gott)
Ces précisions sont indispensables pour porter un jugement d'ensemble
sur l'importance de la quatrième réduction et sur l'hénologie, qui
nous paraît, par ailleurs, l'une des pièces maîtresses de la pensée de

Duméry.
Ensuite, on nous répète, pour bien montrer la relation étroite

entre la théodicée et l'anthropologie : « Dieu crée l'esprit qui crée
les idées et les valeurs... il n'y a pas de rupture entre l'absolu et la
conscience » 2 ; mais alors le péché, comme révolte, rupture, angoisse
et volonté de puissance, ne joue-t-il un rôle qu'au niveau de la
spiritualité concrète et n'entrave-t-il en rien la démarche reflexive qui
met à jour une continuité entre la spontanéité de l'Un et la liberté
créatrice du Sujet transcendental, de l'esprit fini Peut-on admettre
sans réserve que nous sommes capables de conduire notre effort

1 Nous ne disons pas que Duméry et J. Trouillard sont des théologiens
lecteurs de Plotin, mais que nous, comme théologien réformé, nous courons
le risque de lire Plotin dans une perspective théologique, surtout à la lumière
des travaux de J. Trouillard (cf. La Procession plotinienne, La purification
plotinienne, tous deux parus à Paris, P.U.F., 1955, et La genèse du plotinisme
in Rev. phil. Louvain, tome 53, 1955, p. 469-481).

2 La tentation de faire du bien, p. 57.



2l6 GABRIEL WIDMER

critique jusqu'à la reconnaissance de la simplicité divine, sans postuler
ce renouvellement de l'intelligence dont parle l'apôtre Paul et qui
est un fruit de la grâce

La grâce, nous dit-on, est nécessaire, étant donné la finitude de

l'esprit humain, mais cette finitude traduit-elle ce que l'Ecriture
dévoile comme péché, est-elle liée à ce que la révélation biblique
appelle la chute On pourrait, en effet, concevoir une philosophie de
la religion qui aborde l'anthropologie à la lumière de l'histoire du
salut et qui cherche à faire voir comment les divers statuts de l'homme,
les divers stades de la condition humaine sont structurés par les
relations entre Dieu et les hommes I. La Bible postule une correspondance

entre le « ciel » et la « terre » : il y a une opération céleste et
terrestre de la volonté divine, une liturgie céleste à laquelle correspond
une liturgie terrestre, pour ne citer que deux exemples, dont le
second n'était pas indifférent au Pseudo-Denys. Une telle correspondance

ne renvoie pas dos à dos la participation et la procession, mais
elle les marque d'un indice historique dont on ne peut les délester,
puisqu'elles restent des expressions d'une philosophie humaine.

Enfin, une troisième observation découle des deux premières
relatives à la théodicée et à l'anthropologie. Duméry est en « christologie

» et en «sotériologie» conséquent avec les prémisses qu'il a posées
dans Le problème de Dieu et dans son examen de la catégorie de

sujet : Jésus est l'instaurateur de l'intériorisation et de l'universalisation

parfaites de la religion d'amour. Il est plus un initiateur qu'un
sauveur ; il montre le chemin à suivre plus qu'il n'offre le rachat des
fautes. Il porte en lui ce qu'il y a de meilleur dans la conscience et
la conscience occidentale déposera en lui au cours des siècles ce qu'elle
a de meilleur. Mais alors le Christ a-t-il un double visage, un pour le
fidèle et l'autre pour le philosophe de la religion ; et son œuvre pré-
sente-t-elle un double aspect, un aspect théologique et un aspect
critico-réflexif La doctrine des niveaux noétiques de la conscience
et de leurs représentations permet la hiérarchisation des différents
schemes : serait-ce là la seule voie pour réduire les dualités que nous
rappelons Si oui, la philosophie ne finira-t-elle pas par influencer la
théologie et lui suggérer des normes qui lui sont étrangères

Cela étant, du point de vue réformé, la solution apportée au
problème des rapports entre la théologie et la philosophie déterminera
notre refus ou notre acceptation de contribuer à l'élaboration de cette
philosophie de la religion, à laquelle nous invite Duméry : pour le
libéral Sabatier, la dogmatique s'identifie à une philosophie de la

1 On trouverait quelques linéaments de cette nouvelle orientation de la
philosophie de la religion dans les distinctions blondéliennes entre naturel,
transnaturel et surnaturel.



SYNTHESE CHRETIENNE ET EXIGENCE CRITIQUE 217

religion étayée par l'histoire et la psychologie, pour le calviniste
Barth, la possibilité d'une telle identification et même la possibilité
d'une philosophie de la religion sont exclues préalablement. Les
ouvrages de Duméry nous obligent à reposer le problème, tant il en
a renouvelé les données.

Ces quelques questions n'enlèvent rien à la réussite d'Henry
Duméry, qui le place parmi les rénovateurs de cette discipline si
souvent décriée qu'est la philosophie de la religion. On doit lui savoir
gré d'avoir déblayé, par son effort critique, le terrain laissé en jachère
depuis les malheureuses condamnations de 1907. Que certaines
innovations de langage 1, que certaines références à des sources hétérodoxes

2, que certains emprunts à des problématiques philosophiques
contemporaines incitent l'autorité ecclésiastique à prendre des

mesures disciplinaires, cela ne nous concerne pas ; mais que l'on freine
ou que l'on arrête une telle entreprise nous semble très regrettable
tant pour la philosophie que pour la théologie.

Pour nous, l'essentiel, c'est d'avoir rencontré en Duméry l'un des
hommes de notre génération, qui, sans crainte, avec une lucidité
admirable, armé d'une information sûre, a osé rouvrir le débat sur les

rapports entre la foi et la critique. Il lui donne une ampleur qu'il a
rarement connue depuis la fin du XVIIe siècle. Il soumet le christianisme

si souvent sclérosé et momifié à une critique comprehensive
et sans passion, respectueuse de sa complexité et de sa totalité ; il le
fait dans le cadre d'une philosophie mûrie et charpentée. On pourrait
y voir un tour de force, une jonglerie de l'intelligence ; nous préférons
y discerner l'heureuse rencontre entre la philosophie actuelle dans
toute sa vigueur et le christianisme dans toute la fraîcheur de son
renouveau.

Gabriel Widmer.

1 On reprochera peut-être à l'auteur sa terminologie critique : catégorie,
scheme, acte-loi, niveaux de conscience, qui n'a aucune référence biblique,
mais c'est oublier que le philosophe, à la différence du théologien, est libre
de créer l'instrument conceptuel qu'il juge adéquat pour poursuivre ses analyses.

* Nous songeons ici à la réhabilitation, intelligente, prononcée par
Duméry à l'égard de Spinoza, exégète et théologien biblique, de Loisy
aussi, aux nombreuses citations d'auteurs réformés ou luthériens, à l'admiration,
toujours critique, de Duméry pour Lagneau, Lachelier, Brunschvicg et tant
d'autres.


	Synthèse chrétienne et exigence critique : la philosophie de la religion selon Henry Duméry

