
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 3

Artikel: Les deux dimensions de l'intentionnalité husserlienne

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DEUX DIMENSIONS

DE L'INTENTIONNALITÉ HUSSERLIENNE

Après la psychologie descriptive de Brentano, les critiques adressées

par Sartre à la connaissance-assimilation, chacun saurait définir
l'intentionnalité comme la tendance constitutive de la conscience vers
l'objet. De prime abord, l'intentionnalité apparaît comme une
tendance vers un terme, une teleologie, et corrélativement l'objet comme
le télos, l'unité terminale qui noue en quelque sorte la conscience
constituante. A partir de cette définition, on a pu croire à un réalisme
husserlien, réalisme de la conscience ordonnée à l'être, réalisme de
l'être corrélat de la conscience. De fait, la notion de l'intentionnalité
à une dimension est sans défense contre une telle interprétation, et
nous espérons montrer combien et pourquoi elle est erronée, dans
la mesure où elle aboutit à faire une description réaliste d'une logique
idéaliste qui présente, comme nous le verrons, d'indubitables réson-
nances platoniciennes.

Les deux dimensions de l'intentionnalité

i. L'intentionnalité n'a pas qu'une dimension. Premièrement,
remarquons que l'on parle tantôt d'une conscience intentionnelle,
tantôt de l'objet comme d'une unité intentionnelle. Or, ni la
conscience ni l'objet ne peuvent être intentionnels au même titre. La
teleologie qui les relie est une et identique, elle est mouvement et
translation (Verschiebung) I, mais la subjectivité transcendantale

1 Formale und transzendentale Logik, Halle, Niemeyer, 1929, p. 157 (F.T.L.).
— Ideen zu einer reinen Phänomenologie est cité ici d'après la traduction française

de Paul Ricœur, Paris, N.R.F., Gallimard, 1950, 568 p. (Idées) ;

Cartesianische Meditationen d'après la traduction française de Gabrielle
Peifîer et Emmanuel Lévinas, Paris, Vrin, 1953 (M.C.) ; Logische Untersuchungen

d'après la 4e édition, Halle, Niemeyer, 1929 (L. U.) ; Erfahrung und Urteil
d'après l'édition Ciaassen, Hamburg, 1954 (E.U.) ; Die Krisis der europäischen
Wissenschaften d'après l'édition major Nijhoff, La Haye, 1954 (Krisis).



L'INTENTIONNALITÉ HUSSERLIENNE 189

est son point de départ, son origine (Ursprung), et l'objet son point
d'arrivée, son télos. Par conséquent, l'intentionnalité peut être considérée

de deux manières : dans le sens subjectivité-objet, origine-
télos, ou dans le sens objet-subjectivité, télos-origine. Ces deux
dimensions sont celles que nous proposons d'appeler phénoménolo-
gique-transcendantale et phénoménologique-descriptive. L'analyse
intentionnelle, n'étant que l'investigation du phénoménologue suivant
l'une ou l'autre de ces dimensions, prend également ces deux
dénominations.

2. L'objet n'est pas l'objet existant du sens commun. De plus,
l'objet dont parle Husserl est un objet suspendu par l'époché et
réduit à son sens pur. Il ne saurait donc être question de l'objet dans

son extériorité matérielle, celui dont le sens commun affirme sans
autre l'existence. L'existence, l'être, est une couche de signification
dans le sens objectif total, un caractère d'être ' qui demande à être
constitué transcendantalement comme toute autre couche significative.

La corrélation conscience-objet est donc plus exactement la
corrélation conscience-sens objectif, et la constitution transcendantale
est une donation de sens 2. La même dualité subsiste, et l'intentionnalité

connaît ici également la distinction de ses deux dimensions
transcendantale et descriptive.

3. La phénoménologie n'est pas une description, mais une logique.
Par conséquent, le sens profond de la phénoménologie n'est pas d'être
une description réaliste du monde réel, mais bien plutôt d'être une
logique, une science des significations, qui n'a pas de rapport immédiat

avec le monde réel du sens commun, mais qui explicite la structure

de la constitution de son sens pour nous. Cette définition de la
phénoménologie comme logique est une conséquence nécessaire de

l'époché et de la réduction phénoménologique. La phénoménologie
est une science des sens, comme la logique classique était une science
des intentions secondes : la phénoménologie étudie l'intentionnalité
qui se réfléchit elle-même, l'intentionnalité au deuxième degré 3, qui
se constitue dans la conscience transcendantale de soi, comme nous
le verrons. Dans le processus réflexif, le contact immédiat, « naïf »,

avec le monde, semble se perdre ou du moins devenir de moins en
moins immédiat.

4. La phénoménologie comme logique est également structurée selon
les deux dimensions de l'intentionnalité. On comprend dès lors aisément
la raison de l'ambivalence de la logique husserlienne. La dualité de

l'intentionnalité, relation réciproque conscience-sens, se retrouve dans
la phénoménologie proprement dite des significations. Dans sa forme

1 Idées, p. 354. — 2 F.T.L., p. 9. — 3 F.T.L., P- 99-



ICO ANDRÉ DE MURALT

ultime, eidétique, en effet, la phénoménologie est double : la logique
formelle est à la fois apophantique et ontologie formelles selon qu'elle
considère le jugement dans sa signification originairement donnée
dans l'évidence de la distinction, ou selon qu'elle considère dans le

jugement l'objet catégorial donné originairement dans l'évidence de
la clarté ». De même, la critique constitutive de la logique est double
aussi, selon qu'elle s'attache à critiquer intentionnellement l'identité
(être en soi) des significations predicatives ou la vérité à priori (en
soi) des objectivités catégoriales 2. Enfin, la logique transcendantale
elle-même connaît deux formulations, l'une qui est celle de Formale
und transzendentale Logik, qui remonte de la logique formelle à la
logique transcendantale, du jugement à la conscience, et l'autre qui
est celle de Erfahrung und Urteil, qui suit le chemin inverse, de la
conscience, de l'expérience antéprédicative, au jugement universel.

Si l'on réfléchit aux raisons profondes de cette dualité de structure,

on remonte pour l'expliquer aux deux sources de la réflexion
philosophique de Husserl, le langage et la perception ou l'expérience
pure et simple. Le langage est le lieu des sens purs, il est le monde
réduit, aussi bien Husserl ne songe-t-il jamais à le réduire 3 : en
« vivant » dans le langage, le phénoménologue peut ainsi vivre
naturellement le monde naturel dans l'époché, selon la curieuse expression
de Krisis 4, car le langage est sens pur. Il est donc immédiatement
objet de description phénoménologique, et le point de départ de la
dimension phénoménologique-descriptive. Au contraire, la perception
est la constitution originaire de tout sens possible et c'est la dimension
phénoménologique-transcendantale qui s'inaugure avec elle.

L'expérience naturelle réduite fait apparaître
immédiatement la dualité de l'objet

Or, de fait, pour le phénoménologue, et pour l'homme lui-même,
l'expérience première est celle du langage. C'est donc en elle que
Husserl inaugure sa démarche s, ou, ce qui revient au même, dans
ce qu'il appelle l'expérience historique, l'expérience naturelle de

l'objet réduite en expérience historique de sa signification pure 6.

Cette démarche est pleinement explicitée dans Krisis, qui montre
comment de la science considérée dans son langage comme objecti-

1 F.T.L., p. 49 ss., surtout p. 93 ss.
2 F.T.L., p. 162 ss., p. 215.
3 Idées, p. 212, par opposition à S. Bachelard : La logique de Husserl,

V- 15-
4 Krisis, p. 180.
5 L.U., II a, p. 1.
6 F.T.L., p. 7-9 ; M.C., p. 6-7.



L INTENTIONNALITE HUSSERLIENNE ICI

vite idéale l'analyse remonte jusqu'à la subjectivité transcendantale.
En d'autres termes, Husserl prend soin de nous situer de prime abord
dans la dimension phénoménologique-descriptive. Précisons cependant,

car il faut commencer plus simplement, plus « naïvement » * :

il ne faut même pas prétendre que la démarche commence par être
phénoménologique-descriptive, car ce serait supposer déjà la solution

: il faut dire que la phénoménologie commence par décrire l'objet
factice donné dans l'expérience naturelle réduite. Seul cet objet est
donné immédiatement et la conscience, qui est cependant l'origine
intentionnelle de l'objet, n'est que le pré-supposé fondamental 2.

Que faut-il entendre ici par objet D'une manière générale, c'est
l'objet überhaupt, toute objectivité, aussi bien l'objet de la
perception, le Ding, que l'objet catégorial qu'est le jugement, qu'enfin
la science elle-même en tant qu'objectivité idéale s. Cet objet se
donne dans l'expérience immédiate, dans ce pur spectacle que se
réserve le phénoménologue installé dans l'époché 4.

Et aussitôt la dualité apparaît, et notons-le bien, c'est l'esprit
même de la réduction, la dualité apparaît dans l'objet sans que le

phénoménologue intervienne par ses questions, toujours plus ou
moins intempestives. L'objet par lui-même fait problème, devient
question : le spectateur désintéressé le voit surgir à la fois comme
exemple et comme index.

a) L'objet exemple

L'objet, en effet, apparaît premièrement dans une relativité
fluante, il varie, il est plus ou moins complet : la science dans son
histoire apparaît comme plus ou moins parfaite, plus ou moins vraie,
plus ou moins achevée ; le jugement apparaît comme plus ou moins
clair, plus ou moins rempli par les objectivités originaires qu'il
signifie. L'objet en général donné dans l'expérience renvoie de lui-
même à un état final où il est pleinement achevé, pleinement lui-
même (Selbst). Dans son processus de réalisation de fait, il n'a pas
encore réalisé son essence, son en-soi : il est en tendance vers celui-ci,
qui est donc également la fin, le télos de son processus de réalisation
essentielle. Cette forme-fin, cet eidos-télos est ce que Husserl appelle
l'idée : à partir donc de l'objet en général, donné dans l'expérience
immédiate, l'analyse intentionnelle sous une de ses premières mani-

1 Naïveté phénoménologique, nécessaire, et même « apodictique » : Krisis,
p. 60, r75, 185, 213 ; F.T.L., p. 241 ; M.C., p. 25, 40, 129 ; Idées, p. 506.

2 F.T.L., p. 244.
3 L'expérience historique devient dans ce cas l'expérience categoriale des

significations predicatives, l'évidence de la distinction, selon F.T.L., p. 7 ss.,
p. 49, passim.

4 Krisis, p. 238 ss.



ig2 ANDRE DE MURALT

festations dégage l'idée de l'objet, soit respectivement l'idée de l'objet
perçu, l'idée du jugement clair, l'idée de la science qui n'est autre que
la phénoménologie elle-même L II y a ici une analyse intentionnelle
progressive, puisqu'elle tente de rejoindre l'idée téléologique, c'est-à-
dire l'état de réalisation plénière de l'objet : cette analyse n'est autre
que la phénoménologie transcendantale, sous un de ses aspects, qui
est d'expliciter l'objet en général pleinement constitué, et comme
celui-ci est une idée, il apparaît déjà ici que la phénoménologie
transcendantale ne peut être qu'une phénoménologie des idées.

L'objet apparaît donc dans cette analyse comme l'exemple factice
de son idée corrélative, et inversement l'idée apparaît comme l'exemplaire

idéal de sa réalisation factice. Cette mutuelle relation, nous
l'appelons exemplarisme, nom qui exprime une relation de normation
réciproque de l'idée par le fait et du fait par l'idée 2.

b) L'objet index

D'autre part, l'objet en général apparaît également comme l'index
de sa constitution transcendantale, c'est-à-dire qu'il suppose
implicitement, anonymement, un processus synthétique de constitution
antérieure : il est le résultat (Ergebnis) d'un système d'intentionnalité
constituante 3. L'analyse, ici, prend un mode réflexif, puisqu'il s'agit
de remonter critiquement les diverses phases subjectives qui ont présidé

à la constitution transcendantale de l'objet donné dans l'expérience

immédiate réduite 4. Et au terme de cette recherche régressive,
l'analyse aboutit au fondement constituant premier et absolu, l'ego
lui-même, mais non pas un ego considéré comme un sujet vide à la
Kant, au contraire un ego considéré dans son acte de constitution
transcendantale, dans sa Leistung. Le sujet husserlien est une
subjectivité transcendantale, une vie intentionnelle, et c'est là peut-
être le seul aspect « réaliste » de la phénoménologie, si l'on tient
absolument à cette étiquette : l'ego est acte pur de constitution s.

1 L'en-soi, le Selbst est une idée de la raison, c'est-à-dire le télos d'une
constitution évidente infinie, cf. E.U., p. 346, 355, 358 et particulièrement Idées,
section IV. De même Krisis, p. 13, 71, 101, 196.

2 Le terme d'exemplarisme n'est pas utilisé par Husserl, qui parle simplement

d'exemple (factice). Mais la notion d'idéation implique ce que nous appelons

ici la relation exemple factice-exemplaire idéal, F.T.L., p. 36, 43, 55, 94,
115, 189, 217 ss., 242, 256 ; E.U., p. 410 ss., 432 ss. ; L.U., II a, p. 369, 398,
439 ; M.C., p. 7, 58 ss. ; Krisis, p. 59, 239. L'idée elle-même est en effet regulative,

F.T.L., p. 54, n., p. 102 ss., 221, 256 ; Idées, p. 297, 454, et d'une manière
générale toute la IVe section.

3 Cf. le texte admirable de F.T.L., qui définit l'objet comme Tunité synthétique

de l'intentionnalité (p. 242). Pour la notion d'index, F.T.L., p. 244, 183 ss. ;

M.C., p. 39, 43, 53 ; Idées, p. 130, 182, 488 ; Krisis, p. 168 ss.
4 F.T.L., p. 183.
5 F.T.L., p. 241. Au sens strict, il s'agirait plutôt d'un nominalisme.



L'INTENTIONNALITÉ HUSSERLIENNE I93

Ainsi donc, l'objet perçu renvoie à la perception originaire qui
le constitue, le jugement jugé à l'acte de judication où il prend
naissance, la science elle-même à la conscience historique de l'homme et
à l'intersubjectivité qui l'a élaborée intentionnellement. On retrouve
ainsi, certes, l'intentionnalité au sens courant, mais selon une dimension

inverse : la dimension de l'analyse intentionnelle que nous
considérons ici est une dimension reflexive, celle même du Nach-verstehen
husserlien ', et elle coïncide avec la phénoménologie du « retour des

objectivités constituées à l'expérience originaire » 2.

LA DUALITÉ DE LA DIMENSION PHÉNOMÉNOLOGIQUE-DESCRIPTIVE

L'objet est donc à la fois index du transcendantal et exemple de
l'idée. Remarquons donc que le point de départ des deux analyses
que nous venons d'indiquer est identique : l'objet factice donné dans
l'expérience historique. Or, prendre son point de départ dans le fait
historique est le propre de la dimension phénoménologique-descriptive,

et l'on comprend aisément pourquoi nous appelons cette dimension

phénoménologique-descriptive, puisqu'elle s'enracine dans une
expérience « naïve » simple, non encore idéalisée, ni non plus trans-
cendantalement motivée. Seul un changement d'orientation thématique

vient différencier la description initiale en analyse progressive
(fait-idée) et en analyse reflexive (objet-subjectivité). Une nouvelle
dualité apparaît donc qui complique la situation. L'intentionnalité
qui paraissait simple, recouvre en fait deux dimensions intentionnelles,
et de plus, l'une de ces dimensions se subdivise encore en deux « directions

» opposées.
Ces deux dernières « directions » sont les directions de l'analyse

intentionnelle bien plutôt que celles de l'intentionnalité elle-même.
Le phénoménologue ne pourra jamais se mettre réellement dans cette
situation originaire d'où il pourrait opérer originairement le processus
de la constitution transcendantale : tout simplement parce que le
phénoménologue est lui-même un être historique précédé par d'autres
hommes, d'autres subjectivités transcendantales qui lui laissent en
héritage des objectivités déjà constituées. C'est donc dire que le
phénoménologue ne saurait vivre réellement la dimension phénomé-
nologique-transcendantale. Mais s'il ne le peut réellement, il le peut
idéalement, ce qui permet de comprendre pourquoi la dimension
phénoménologique-transcendantale n'est pas en fait la première
dimension intentionnelle : elle est idéale, c'est-à-dire, d'après ce que

1 E.U., p. 48 ; M.C., p. 8 ; Krisis, p. 180, 238 ; F.T.L., p. 8, 9, 23-24, 30.
2 F.T.L., p. 179 ss.

13



194 ANDRE DE MURALT

nous avons vu, téléologique et ultime. La vie réelle d'analyse
intentionnelle du phénoménologue ne peut être donc que régressive
(Nachverstehen) ou progressive (idéalisante).

L'identité
des deux dimensions phénoménologiques-descriptives

Cette possibilité de vivre idéalement la dimension phénoménolo-
gique-transcendantale est de grande importance, car elle va nous
amener à identifier l'analyse régressive et progressive.

L'analyse progressive anticipe le télos idéal de la constitution de

l'objet. Or, cette idée représente l'objet pleinement réalisé, ayant
atteint son en-soi. L'analyse progressive de l'idée revient donc à

anticiper idéalement la constitution transcendantale totale, c'est-à-
dire à faire « comme si » l'objet était pleinement réalisé, et « comme
si » la constitution était pleinement achevée '. L'expérience de l'idée
équivaut à la constitution de l'objet lui-même2, et l'analyse progressive

rejoint idéalement la constitution transcendantale de l'objet,
plus exactement elle l'atteint dans son mode achevé, dans son
entelechie. L'idée de l'objet n'est ainsi que l'évidence de l'objet, c'est-à-
dire sa constitution rationnelle même 3. En ce sens l'idée s'identifie au
transcendantal.

Reprenons ici le détail de l'analyse. L'analyse intentionnelle
progressive, à partir de l'objet donné historiquement dans l'expérience,
dégage l'idée de cet objet. Mais cette idée n'est pas donnée comme
l'objet réel immédiat (factice) : elle est le terme d'une constitution
intentionnelle, d'une présentification idéale, c'est-à-dire idéalisée
comme achevée et téléologique. De même l'anticipation idéale permet

de saisir le jugement dans une originalité de clarté idéale, même
si actuellement il n'est que partiellement clair. De même, la science
réelle est le point de départ de l'analyse progressive qui dégage son
état de constitution achevée, son entelechie idéale.

Il en résulte que l'analyse progressive atteint le terme même de

l'analyse régressive. L'idée qui est le terme de la première est la sub-

1 L'idée s'identifie avec le « comme-si », dans la mesure où elle est un pur
possible à réaliser, c'est-à-dire où elle est le telos de l'intentionnalité même.
Pour l'idée possible, cf. Idées, p. 269, 454-455 ; M.C., p. 38-43, 58-61 ; E.U.,
p. 410, 427 ; F.T.L., p. 8, 176, 207, 218-219. L'idée en ce sens est identique à
Ta priori. Pour le « comme-si » (Als ob), cf. M.C., § 25.

2 Idées, p. 473-474.
3 La constitution achevée (totale) de l'objet est son évidence, et cette

évidence ne peut être qu'infinie et thématisée sous forme d'idée. Cf. F.T.L., p. 218-
219, cf. p. ni, 147, et passim. L'intentionnalité elle-même est infinie. La raison
n'est autre que l'évidence idéale, la constitution totale de l'objet, M.C., § 23 ;
Idées, p. 458 ss.



L'INTENTIONNALITÉ HUSSERLIENNE I95

jectivité transcendantale, terme de la seconde. Analyse progressive
et régressive (reflexive) s'identifient, ce qui fait comprendre pourquoi
en phénoménologie origine et télos s'identifient, et pourquoi l'intentionnalité

qui, de fait, les relie dans une seule translation est achevée
idéalement, dans l'idée. L'aspiration secrète de la phénoménologie est de
résorber le mouvement de recherche dialectique, discursive, dans
l'unité et la plénitude de l'intuition immédiate.

Ainsi, la première dualité se résorbe. Analyse progressive et analyse

reflexive, partant du même point de départ de fait (objet), constituent

la même dimension de l'intentionnalité et lui appartiennent. Et
étant donné que telos et origine s'identifient constitutivement, il n'y
a pas de sens à voir dans cette dimension une progression plutôt
qu'une réflexion intentionnelle. Aussi faut-il employer l'expression de
dimension phénoménologique-descriptive de l'intentionnalité.

Pour illustrer plus manifestement ce que nous venons de dire,
prenons l'exemple de Formale und transzendentale Logik. Il s'agit de
l'œuvre majeure de Husserl, œuvre logique, véritable clé du système.
Si l'on juge la phénoménologie d'après Krisis, on ne peut éviter le
piège d'un soi-disant réalisme de la description ou de 1'« histoire »,

et l'on s'aveugle sur le sens profond de l'intentionnalité.
Formale und transzendentale Logik, œuvre de logique, suit la

dimension phénoménologique-descriptive : elle ne commence pas par
poser la conscience transcendantale, le sujet absolu comme point de

départ de sa démarche. Au contraire, l'ego sera telos. Aussi bien
Formale und transzendentale Logik commence-t-elle par une description

détaillée de la logique traditionnelle. Celle-ci est explicitement
considérée comme une objectivité categoriale, et l'analyse intentionnelle

s'attache à elle pour en expliquer le sens et dégager ses présupposés

cachés.

Or, immédiatement, Husserl indique que malgré sa perfection la
logique traditionnelle n'est qu'une forme embryonnaire de logique,
qu'elle renvoie nécessairement à une forme plus élaborée, parfaite,
« entéléchique », qui serait la logique transcendantale. Nous retrouvons

ici la structure exemplariste dégagée plus haut : la logique
traditionnelle, la logique formelle elle-même est l'exemple factice qui
permet à l'analyse intentionnelle d'anticiper l'exemplaire idéal qu'est
la logique transcendantale. L'ébauche implique intentionnellement la
forme achevée comme l'exemple factice l'exemplaire idéal, le fait
l'idée. La logique transcendantale apparaît donc comme l'idée même de

la logique formelle.
Cependant, quand Husserl passe à l'explicitation de cette logique

transcendantale, il montre bien que cette logique n'est autre que la
théorie transcendantale de l'expérience constitutive originaire, donc
de la subjectivité transcendantale. La logique formelle implique en



I96 ANDRÉ DE MURALT

effet des objectivités idéalisées qui renvoient intentionnellement à une
motivation légitimante dans la subjectivité transcendantale. La
logique transcendantale apparaît maintenant comme la motivation
intentionnelle, l'a priori subjectif de la logique formelle. L'idée est donc bien
identique au transcendantal, n'étant autre que la constitution
transcendantale, c'est-à-dire l'évidence, la raison mêmes. De fait, inversement,

si l'idée est raison et évidence, la raison et l'évidence ne peuvent
être qu'idéales, et la phénoménologie de la raison (de la conscience
transcendantale) ne peut être qu'une phénoménologie de l'idée, une
phénoménologie eidétique.

L'identité des deux dimensions phénoménologique-descriptive
et phénoménologique-transcendantale de l'intentionnalité

Cependant, nous retombons toujours sur la dualité, irréductible
semble-t-il, qui est celle des deux dimensions de l'intentionnalité. Un
nouvel effort est nécessaire pour ramener cette dualité à l'unité,
unité dialectique, bien entendu, unité intentionnelle qui se constitue
au sein d'une multiplicité ', non pas donc identité de nature qui
identifierait sujet et objet : il faudrait pouvoir affirmer que la dimension
phénoménologique-descriptive et la dimension phénoménologique-
transcendantaie s'identifient intentionnellement, ou du moins
s'équivalent. Or, c'est là une affirmation possible si l'on reprend la doctrine
de l'auto-donation de sens de la subjectivité transcendantale.

Dans la recherche du fondement transcendantal de l'objet, il
s'agit, nous le savons bien de par la réduction, de fonder l'objet considéré

non pas dans sa matérialité spatiale extérieure, mais dans son
sens, qui n'est autre que son essence 2. Et nous nous apercevons que
ce sens s'enracine intentionnellement dans la subjectivité transcendantale,

c'est-à-dire que l'objet en général n'a de sens que par une
conscience constituante. N'a de sens que par, précisons : n'a de
sens que pour une conscience transcendantale 3. Le sens d'une réalité,
de l'objet en général, n'est pleinement explicité que lorsque le système
total de sa constitution transcendantale a été dévoilé (ce qui est
nécessairement un telos idéal). Dans le détail concret, Husserl est
amené ici à donner des analyses très nombreuses et fouillées, et ce
qu'il appelle un système d'intentionnalité transcendantal 4 est tou-

1 Selon la doctrine constante de Husserl, Idées, p. 133, 141, 294, 441 ss.,
452 ss., 458-488, 507 ; M.C., p. 34-35, 36 ; F.T.L., p. 148, 217.

2 Selon l'interprétation de Merleau-Ponty : Phénoménologie de la perception,

p. X : « Les essences séparées sont celles du langage. »

3 « Du monde valable pour moi, naturellement » (M.C., p. 32).
4 U.C., § 30.



L INTENTIONNALITE HUSSERLIENNE I97

jours le titre d'une multiplicité noétique infinie que seul polarise
l'objet, le noème à constituer. Sans entrer dans les minuties de
Idées I et II, on comprend aisément que si le noème prend son sens
de par et pour la subjectivité transcendantale, il en résulte inversement

qu'il est le sens propre de celle-ci. Le sens même de l'opération
intentionnelle (Leistung) est de constituer l'objet : le telos de cette
constitution détermine donc à priori (pré-scrit) le sens (Richtung de

la conscience constituante, et représente son sens même (Sinn). Ce

sens objectif de la subjectivité transcendantale se compose de
plusieurs couches noématiques : le noème complet, qui est par exemple
l'objet perçu, se laisse analyser d'une part en un faisceau de prédicats,
essentiels ou accidentels, qui est le quomodo noématique de l'objet,
et d'autre part en l'objet pur et simple. Celui-ci est un substrat pur
indéterminé X, que le processus de constitution objective contribue
précisément à déterminer progressivement pour lui donner un sens
concret '.

Ainsi l'auto-donation de sens de la subjectivité transcendantale
prend une signification nouvelle et singulièrement éclairante. L'objet
en général est motivé transcendantalement dans la subjectivité
constituante. Celle-ci doit à son tour se motiver, c'est-à-dire faire état de

ses titres de validité transcendantale, de son bon droit transcendantal

; car tout doit être légitimé transcendantalement 2, et puisqu'il

s'agit ici de la subjectivité transcendantale, il faut dire que la
subjectivité transcendantale elle-même doit être motivée dans une
évidence constitutive, c'est-à-dire dans et par elle-même. C'est pourquoi

la conscience transcendantale de soi est le dernier mot de la
phénoménologie, étant l'évidence constitutive de la subjectivité
transcendantale elle-même : c'est en elle que le présupposé fondamental de

tout objet trouve son origine motivante, c'est-à-dire son intuitivité
apodictique. La subjectivité transcendantale se constitue donc dans
la mesure où elle prend conscience transcendantalement d'elle-même,
et en se constituant elle se donne son sens 3.

Et pour que ces affirmations ne restent pas uniquement verbales,
il faut ajouter que, le sens de la subjectivité transcendantale étant
l'objet, la conscience transcendantale qui motive intentionnellement la

1 Idées, p. 433 sq.
2 F.T.L., p. 241. Le droit transcendantal est légitimé par et dans l'évidence

seulement, F.T.L., p. 142, 208 ; Idées, p. 478-479.
3 La recherche reflexive du sens profond de l'objet (Besinnung) ne peut donc

être achevée que lorsque la subjectivité transcendantale s'est constituée elle-
même, s'est donné à elle-même son sens (Selbstbesinnung) (F.T.L., p. 9, 241).
Parallèlement, la phénoménologie transcendantale clôt la recherche reductive
de la science ultimement normative par une référence reflexive essentielle à
elle-même (Selbstnormierung) (F.T.L., p. 236 ; Idées, p. 213 ; Krisis, p. 13).



198 ANDRÉ DE MURALT

subjectivité transcendantale n'est autre que la constitution transcendantale

de l'objet même. La conscience transcendantale de soi n'est autre
que la prise de conscience par la subjectivité transcendantale de son
pouvoir de constitution intentionnelle de l'objet, et donc la re-con-
naissance par elle-même de son caractère de présupposé absolu, de
fondement ultime. Dans la conscience transcendantale de soi, la
subjectivité s'affirme comme constituante, comme Leistung, comme
sujet plein, concret. En un mot, puisque le sens de la subjectivité est
l'objet, la conscience transcendantale de soi est la constitution
transcendantale de l'objet.

Or, la conscience transcendantale de soi est le terme ultime de la
démarche de l'analyse intentionnelle dans le sens phénoménologique-
descriptif (objet-conscience) et la constitution transcendantale de l'objet

est le terme ultime de la dimension phénoménologique-transcen-
dantale de l'intentionnalité. Une fois de plus, origine et télos s'identifient,

les deux dimensions de l'intentionnalité coïncident dans
l'unité.

L'unité des deux dimensions intentionnelles
est intentionnelle

Cependant, il ne faut pas considérer que de là découle purement
et simplement l'identité de la subjectivité transcendantale et de

l'objet en général, comme chez Kant par exemple. Au contraire, il
s'agit d'une intentionnalité, c'est-à-dire d'une mutuelle corrélation
et même d'une simultanéité. Comme le dit Sartre, le monde et la
conscience sont donnés en même temps ', ils se constituent en même
temps et réciproquement. Pour utiliser au mieux la terminologie
husserlienne, il faut parler ici d'une équivalence. L'équivalence est
précisément l'unité intentionnelle de deux termes corrélatifs 2. Cette
notion permet d'identifier intentionnellement les corrélats, sans cependant

les confondre. Objet et sujet sont intentionnellement un ; le
percipere du second équivaut à l'esse du premier. L'intentionnalité
permet de corriger, et par là d'assumer toute la pensée de Berkeley 3.

1 Situations, I, p. 32.
2 Cette notion est surtout mise en valeur dans F.T.L. qui affirme l'équivalence

de Tapophantique et de l'ontologie formelles, c'est-à-dire des deux aspects
de la logique formelle objective qui correspondent aux deux dimensions de
l'intentionnalité ; F.T.L., p. 74-75, 98, 131, 133 ; L.U., Il a, p. 335-336 ; Idées,
p. 366, 512. Cette équivalence est Tunité concrète, l'intentionnalité même,
M.C., p. 71.

3 Idées, p. 342.



l'intentionnalité husserlienne 199

L'exemplarisme constitutif

De plus, cette mutuelle corrélation n'explicite pas simplement les

deux dimensions de l'intentionnalité, mais elle exprime encore un
aspect profond de l'exemplarisme. Et c'est là un trait tout à fait
original de la phénoménologie husserlienne, que bien des critiques ne
voient pas.

Chacun est d'accord sur le fait que l'objet est constitué par la
conscience transcendantale. Et l'on parle dès lors même du réalisme
de la pensée husserlienne, du réalisme de cette connaissance qui tend
vers les choses mêmes (zu den Sachen selbst Cependant, cette
interprétation est superficielle. Car la constitution est pré-scrite,
comme le dit Husserl, puisque tout est nécessairement pré-scrit (vor-
gezeichnet) 1. La constitution de tout objet est réglée par son idée,
normée par un à priori constitutif 2, qui n'est autre que l'anticipation
idéale de l'objet à constituer, ou du moins de sa constitution achevée.
C'est pour Husserl la seule possibilité, après la réduction, de rendre
compte de l'orientation téléologique de la constitution, de la
conscience transcendantale.

Illustrons ces affirmations avec l'exemple classique du cube. La
perception actuelle donne de ce cube au maximum trois faces et
permet d'anticiper les trois autres faces. Or, dans cette perception
actuelle ne sont pas données actuellement les trois faces cachées, mais
elles sont pré-scrites comme un horizon de potentialités par les trois
faces visibles, et plus profondément par l'idée de ce cube considéré
dans son sens achevé. Loin d'être un processus aveugle, livré au
hasard des associations psychologiques (écueil contre lequel butait le
psychologisme), la constitution subjective est normativement structurée

par l'idée de l'objet.
Or, cette idée n'est autre que la conscience transcendantale elle-

même idéalisée sous forme d'évidence ou de raison. Nous pouvons
dégager ici dans toute sa pureté la notion d'exemplarisme :

l'exemplarisme est constitutif, le sujet transcendantal lui-même est norme
synthétique de l'objet dans la mesure où il est la forme subjective de

celui-ci. Et puisque la subjectivité transcendantale se constitue dans
la conscience transcendantale, cette constitution de soi (Selbstbesinnung)

est une normation de soi (Selbstformierung) ; la subjectivité

1 Cette notion de pré-scription ne fait qu'exprimer le pouvoir régulateur
à priori de l'idée sur le processus de constitution de l'objet. Idées, p. 158, 295-
297, 454, 478-479 ; M.C., p. 38-39 ; F.T.L., p. 147, 149, 218.

2 F.T.L., p. 218.



200 ANDRE DE MURALT

transcendantale se norme elle-même, et par là constitue cet à priori
constitutif universel qui règle idéalement toute la vie intentionnelle

».

La phénoménologie comme LOGIQUE TRANSCENDANTALE

L'avantage de la formulation exemplariste de la corrélation
conscience-objet, c'est-à-dire de la formule idée-fait, est de permettre
de manifester sans équivoque possible le caractère logique de la
phénoménologie. Car la phénoménologie est une logique, et même la
phénoménologie eidétique est la logique transcendantale.

En effet, l'idée est l'exemplaire du fait, sa norme à priori, sa
règle de réalisation authentique, et si la phénoménologie veut fonder
transcendantalement l'objet dans la subjectivité, son objet premier
reste cependant la science. Cette science il faut lui donner son véritable
sens et garantir sa validité. Or, ce qui garantit l'authenticité d'une
science, c'est sa forme et la logique formelle apparaît comme la
première garante de la vérité de la science, et d'une manière plus générale,

de sa possibilité essentielle. Garantie normative, car la logique
formelle est intentionnellement normative de la science 2, normation
analytique, car la logique formelle explicite la forme objective du
scientifique en général.

Cependant logiquement, formellement structurée, la science est

une objectivité seconde, idéalisée, qui demande à être ramenée consti-
tutivement à ses origines motivantes, d'où la première réduction à

l'objet originaire, la Lebenswelt, et la deuxième réduction à la subjectivité

transcendantale 3. Or, si Husserl en restait à la thématisation
de la subjectivité motivant la Lebenswelt, il en resterait encore à un
niveau descriptif : aussi formalise-t-il ce dernier résultat et dégage-
t-il l'idée de la constitution transcendantale, l'évidence, la raison, c'est-à-
dire l'intentionnalité sous sa forme excellente (ausgezeichnet), idéale,

1 F.T.L., p. 218. Pour cette notion de forme subjective, F.T.L., p. i88,
par exemple. Cf. M.C., p. 6i, l'intuition eidétique comme forme de toutes les
méthodes transcendantales.

2 La logique formelle a une fonction normative (F.T.L., p. 27-28), c'est-à-
dire qu'elle est normative par référence intentionnelle à la seule logique
essentiellement (en soi) normative, la logique transcendantale. Cf. la fonction-inten-
tionnalité, Idées, § 86.

3 En réalité, il faudrait parler de trois réductions successives, l'époché
restant nécessairement la condition sine qua non : la réduction à la pure signification,

la réduction à l'intentionnalité proprement dite, la réduction au moi,
origine absolue de cette intentionnalité, soit en termes formels, la réduction au
cogitatum, au cogito et à l'ego (Krisis, p. 173 ss.). Ces trois réductions forment
une seule translation intentionnelle et constituent la réduction transcendantale
dans toute son extension : elles représentent la dimension phénoménologique-
descriptive de l'intentionnalité.



L'INTENTIONNALITÉ HUSSERLIENNE 201

exemplaire 1. Cette thématisation est celle même de la logique
transcendantale. Celle-ci est donc la forme de la logique formelle : de même

que la logique formelle est norme de la science, de même la logique
transcendantale est norme de la logique formelle. Mais ici la norma-
tion est synthétique, la forme subjective. La logique transcendantale
est une logique formelle subjective : elle dégage l'eidos, l'idée de la
constitution transcendantale, l'exemplaire de l'évidence constituante,
auquel participe intentionnellement toute constitution de fait, et qui
est donc l'a priori subjectif de toute objectivité en général2. Dégageant

l'eidos de la subjectivité transcendantale, elle s'identifie avec
la phénoménologie eidétique 3.

Ainsi la logique formelle, qui est norme analytique, forme objective

de la science, se transcende intentionnellement en une logique
transcendantale. La forme objective, analytique, se constitue à priori
dans la forme subjective de la science, et donc de l'objet en général.
Cette forme subjective 4 n'est autre que le mode des données subjectives

de l'objet s dans sa totalité infinie, l'idée même de raison : la
logique transcendantale est ainsi la phénoménologie de la raison 6, et
puisque la raison est la conscience même et donc l'idée, la logique
transcendantale est d'une manière générale la phénoménologie de l'idée,
la phénoménologie eidétique.

Une rapide comparaison de Formale und transzendentale Logik
et de Krisis permet d'illustrer ces derniers résultats. Formale und
transzendentale Logik est la réduction en général de la science en général,

c'est-à-dire de la logique, à la constitution transcendantale en
général. Krisis est la réduction de fait de la science positive objective

à la subjectivité transcendantale. Krisis donne donc un exemple
factice de réduction transcendantale, et Formale und transzendentale

Logik en donne l'exemplaire idéal, l'eidos ou l'idée même. La
première œuvre est une logique subjective matérielle, la seconde une

1 L'évidence est la forme excellente de l'intentionnalité dont le mode
originaire est la perception, les modes dérivés le souvenir, l'imagination, etc.
(F.T.L., p. 141). C'est donc la constitution dans son entelechie, la constitution
rationnelle (F.T.L., p. 143 ; Idées, 4e section). C'est le voir en général, l'eidos
du voir, l'intuition eidétique (M.C., p. 61), en dernière analyse la vie intentionnelle

en général, l'ego transcendantal en général (F.T.L., p. 241 ; M.C., p. 60-61),
objet propre de la phénoménologie eidétique.

» « A côté de la réduction phénoménologique, l'intuition eidétique est la
forme fondamentale de toutes les méthodes transcendantales» (M.C., p. 61).

3 M.C., p. 60-61. L'exemplarisme s'étend donc jusqu'au subjectivisme
transcendantal, ce qui permet de répondre à l'objection que M. P. Ricœur
opposait à cette interprétation.

4 F.T.L., p. 188.
5 Krisis, p. 146 ss.
6 F.T.L., p. 236.



202 ANDRE DE MURALT

logique subjective formelle, la première est une phénoménologie, la
seconde la phénoménologie.

Telle est selon nous la position phénoménologique purement
husserlienne. Fortement structurée grâce à la dialectique de l'idée et du
fait, elle garde une grande souplesse de démarche : la notion d'exem-
plarisme, en effet, est l'expression adéquate de l'intentionnalité même,
laquelle exprime la vie de la conscience. Cependant elle ne fait pas
double emploi1 ; au contraire, elle est nécessaire pour restituer à la
pensée husserlienne son sens logique, son inspiration idéaliste, son
intérêt philosophique véritable. Car s'il y a en Husserl un appel à

l'absolu, c'est à son idéalisme qu'il le doit. Bien souvent les auteurs
contemporains s'en sont écartés par peur stérile du «platonisme». Or,
Husserl est un de ces philosophes dont il est vrai de dire qu'il philosophe

selon qu'il platonise. Certes, Husserl prétend réduire Platon à
son sens pur 2, il n'en reste pas moins qu'il revendique constamment
le Maître de l'Académie et qu'il regrette souvent que la philosophie
n'ait pas mieux suivi son esprit 3.

André de Muralt.

1 Nous ne proposons pas davantage de remplacer le terme d'intentionnalité
par celui d'exemplarisme.

2 E.U., p. 411.
3 F.T.L., p. 70-71.


	Les deux dimensions de l'intentionnalité husserlienne

