
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 2

Artikel: La Bible de Jérusalem

Autor: Bonnard, Pierre / Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA BIBLE DE JÉRUSALEM

i. Nouveau Testament

La sainte Bible, traduite en français sous la direction de l'Ecole
biblique de Jérusalem a paru, en 1956, sous trois formes et chez trois
éditeurs distincts : la Bible en un volume, dite édition de travail
(aux Editions du Cerf, Paris), l'édition du Club français du livre, en
trois volumes de luxe, dont la traduction, les introductions et les
notes sont les mêmes que celles de l'édition de travail, et enfin l'édition

de poche (chez Desclée de Brouwer, Bruges) ; la traduction, ici
encore, est la même que celle de l'édition de travail, mais les introductions

ont été supprimées ; les notes, groupées à la fin de l'Ancien et
du Nouveau Testament, y occupent encore la place remarquable de
160 pages. C'est en 1948 que commencèrent à voir le jour les 43 faci-
cules séparés qui, au cours de leurs éditions successives, s'enrichirent
de nouvelles notes et de nouvelles traductions et dont les rééditions
et améliorations ne seront pas arrêtées par la parution du volume
définitif. C'est dire que la Bible de Jérusalem ne se présente pas
uniquement comme une traduction nouvelle, succédant à celles du
cardinal Liénart, de Crampon revisée ou des moines de Maredsous ;

son ambition est d'offrir une édition scientifique de la Bible, d'où
l'importance exceptionnelle accordée aux introductions, aux notes
et aux diverses tables. L'index alphabétique des notes, à lui seul,
constitue un véritable vocabulaire d'archéologie et de théologie
bibliques ; c'est là, surtout, que se révèle la maîtrise, comme l'orientation

particulière, des ouvriers de cette admirable réussite.
Conformément à l'une des principales orientations de l'exégèse

biblique contemporaine, les traducteurs ont essayé de faire paraître
dans le français la variété des genres littéraires et des styles
représentés dans le Nouveau Testament : narration populaire de Marc,
correcte et consciencieuse chez Matthieu, alerte et élégante dans Luc
et les Actes, d'une simplicité hiératique chez Jean, relevant tantôt
des méthodes rabbiniques tantôt des procédés de la diatribe chez



LA BIBLE DE JERUSALEM I27

Paul. Le résultat, largement atteint, est de restituer au Nouveau
Testament son étonnante richesse d'expressions. Relevons à ce propos
que la Bible de Jérusalem, contrairement à celle de Maredsous, a
maintenu la seconde personne du singulier dans les textes où l'homme
s'adresse à Dieu ou au Christ ; l'Oraison dominicale et les prières des

Actes ne font pas exception ; cette innovation, grosse de conséquences
liturgiques, n'a sans doute pas été introduite sans autorisation.

Voici maintenant quelques exemples de traductions originales :

dans les évangiles synoptiques, les mots rJTT"<6v rj ßaaiXefa toû 9eo0

sont toujours traduits « le Royaume est tout proche » (Maredsous :

le royaume approche ; Segond et Synodale : est proche). Toutes
ces traductions ont le désavantage de faire penser que le Royaume
« est » une réalité intemporelle, constamment proche de l'homme ;

le verbe rjrriKev est explicité dans la formule à l'aoriste de Mat.
12 : 28 et Luc il : 20 : êcp8aaev, qui signifie « le Royaume vous a
atteints ». L'adjectif irovnpoç pris substantivement est toujours
traduit par « le Mauvais » (Mat. 6 : 13 : Délivre-nous du Mauvais, cf.
Mat. 5 : 37 ; 13 : 19 ; 38 ; 49) ; le mot Mal, avec une majuscule,
n'aurait-il pas l'avantage de pouvoir être compris dans les deux
acceptions possibles du mot grec Plus heureuse et plus exacte nous
paraît être la traduction de la dernière requête de l'Oraison dominicale

: « Ne nous soumets pas à la tentation » Dans les quatre textes
sur le Mauuuvâç, on a simplement traduit par « argent » ; dans Luc
16 : 9 et 11, la traduction est maladroite : « si donc vous ne vous êtes

pas montrés fidèles par le malhonnête argent... ». Mat. 7 : 21 est
traduit : « Ce n'est pas en me disant Seigneur, Seigneur qu'on entrera
dans le Royaume des cieux... » alors que le texte dit : « Ce ne sont
pas tous ceux qui me disent... » (litt, ce n'est pas tout homme qui
me dit). Dans Mat. 12 : 18, il est dit que le Serviteur annoncera « la
vraie foi » aux nations ; même muni d'une note, le grec Kpioiv ne
saurait signifier cela. Dans Mat. 19 : 8, la aKAnpoKapôfa (dureté de

cœur) nous paraît déchargée de son contenu traditionnel biblique
par l'expression « caractère intraitable ». Dans Luc 8 : 47, la célèbre
semonce de Jésus à Simon au sujet de la pécheresse est rendue à la
manière « protestante », accentuée encore en note : « C'est pourquoi,
je te le dis, ses nombreux péchés lui sont remis, puisqu'elle a montré
beaucoup d'amour. » Note : « Le sens exigé par le contexte est au
contraire (de l'interprétation courante) : si elle montre beaucoup
d'amour, c'est que ses nombreux péchés lui sont remis. » De même

pour Zachée, dans Luc 19 : 8 : « Oui, Seigneur, je vais donner (ô(oujui)

la moitié de mes biens aux pauvres... » ; Zachée n'est donc plus un
brave homme loué par le Seigneur, mais un pécheur repentant. Dans
le quatrième évangile, le Logos du Prologue n'est pas rendu par le
mot parole mais par celui de verbe, sans doute moins compréhensible



128 PIERRE BONNARD

au lecteur moyen d'aujourd'hui. Pour la traduction du v. 14, on a

repris celle de Maredsous : « et le verbe s'est fait chair », traduction
assez contestable dans le cadre de la christologie johannique. Au
chapitre 3, on a opté pour la naissance d'en-haut (âvweev) contre
la nouvelle naissance (Maredsous, Synodale, Segond) ; dans l'état
actuel des études johanniques, personne ne s'en plaindra. Mais
pourquoi avoir substitué bon Pasteur au bon Berger au chapitre 10,
comme on l'a fait déjà dans Ezéch. 34 Dans la Prière sacerdotale,
le verbe sanctifier est remplacé par « consacrer » : « consacre-les dans
la vérité » (Jean 17 : 17), ce qui, pour le sens, est peut-être légitime
mais rompt le lien avec le thème vétérotestamentaire de la sanctification.

On vient de remarquer que la Bible de Jérusalem a opté, dans
Jean 17 : 17, pour la valeur locale de la préposition èv (dans la vérité
et non par la vérité). Cette particularité, sans doute réfléchie, se

retrouve constamment dans les épîtres de Paul et modifie profondément

le sens de textes capitaux : « la rédemption accomplie dans le
Christ Jésus » (Rom. 3 : 24, v. note), « regardez-vous comme morts
au péché et vivants pour Dieu dans le Christ Jésus » (Rom. 6 : 11),
« la loi de l'esprit qui donne la vie dans le Christ Jésus t'a affranchi
de la loi du péché » (Rom. 8 : 2), « ceux qui sont sanctifiés dans le
Christ Jésus » (I Cor. 1 : 2), Jésus a été « justifié dans l'Esprit »

(I Tim. 3 : 16), etc. Il y va ici de l'interprétation globale du
paulinisme ; jusqu'à plus ample informé, le sens instrumental (ou même
causal) de la plupart de ces èv nous paraît préférable ; il est recommandé

par un usage largement attesté en grec classique, puis surtout
hellénistique, et par la terminologie hébraïque correspondante. La
Bible de Jérusalem reprend ici la thèse souvent défendue ces
dernières années dans la Revue biblique de la communion « physique »

des croyants avec le corps résurrectionnel du Christ, dans l'Eglise,
par le moyen de l'eucharistie. Pourquoi, dans Rom. 12 : 1, avoir
traduit : « Je vous exhorte donc... à offrir vos personnes en hostie
vivante... » et dans I Cor. 1 : 18 avoir rendu les mots : ó Xo^oç toû
orotupoO (la prédication de la croix) par l'expression terriblement
confuse : « le langage de la croix » ; ce n'est pas la croix en elle-même
qui est une folie pour ceux qui se perdent, mais la prédication apostolique

à son sujet, comme le montre la suite du verset. Dans ce même
verset, comme souvent ailleurs, le participe présent passif rriuZouivoi

(litt, ceux qui sont en train d'être sauvés) est traduit : «... ceux qui
se sauvent », interprétation contestable. Dans I Cor. 1 : 26, K\f)criç

signifie-t-il « appel » ou « groupe d'appelés » (Maredsous) Le célèbre
upoerpócpri de Gai. 3:1 a été rendu de la manière suivante : « A
vos yeux ont été dépeints les traits de Jésus en croix » ; il ne s'agit
probablement ici ni de peinture, ni des traits de Jésus, mais de



LA BIBLE DE JERUSALEM 129

1'« affichage » public de la croix comme prononcé du verdict de Dieu
sur les œuvres de la loi. Moins nouvelle, plus exacte, plus française
que celle de Maredsous, la traduction de la Bible de Jérusalem obéit
plus consciemment aussi à des options exégétiques et théologiques.

Les introductions nous paraissent être la partie la moins satisfaisante

de l'œuvre, tout au moins pour le Nouveau Testament. Le
ton général en est rassurant et simplificateur ; il ne saurait donner
satisfaction à un lecteur moderne tant soit peu au courant des questions

qui se posent. On aurait souhaité un énoncé plus précis des

problèmes relatifs aux auteurs, aux destinataires et surtout aux dates
des divers écrits du Nouveau Testament. Ne devrait-on pas, par là,
initier peu à peu le grand public aux problèmes posés par le développement

historique de la prédication chrétienne au premier siècle
Par ailleurs, l'accent polémique des écrits du Nouveau Testament,
avec tout ce qu'il comporte, aurait pu être mieux relevé. Voici
maintenant quelques solutions critiques proposées : à la base des évangiles
synoptiques se trouve, non seulement un proto-Matthieu d'origine
araméenne, mais encore un « Recueil » comparable (si nous voyons
bien) aux Logia de l'hypothèse des deux sources. Dans l'évangile de

Jean, les conceptions sacramentaires et cultuelles dominent ; rien ne
s'oppose à l'attribuer à l'apôtre Jean séjournant à Ephèse à la fin de

sa vie. Pour les Actes, le P. Dupont défend la thèse de l'unité d'auteur
entre les passages en « nous », l'ensemble du livre et le troisième
évangile ; le texte occidental est largement cité en note ; il « mérite
de retenir l'attention » (p. 1436). Toutes les épîtres attribuées à Paul
sont authentiques ; celle adressée aux Philippiens appartient à la
captivité d'Ephèse. L'épître aux Ephésiens est une œuvre de
synthèse et d'aboutissement dans laquelle l'apôtre repense certains
traits des lettres précédentes « sous la lumière apaisée de l'eschatologie

réalisée dans le Christ céleste » (p. 1488). Les caractères
spéciaux des Pastorales sont expliqués par « l'intervention d'un disciple-
secrétaire auquel l'apôtre aura laissé une initiative plus grande qu'à
l'ordinaire » (p. 1489). L'épître de Jacques appartient au frère du
Seigneur et date des années 49 (ou 57-58) ; la Prima Petri est apostolique

au sens strict, bien que Sylvain ait « assisté » l'apôtre Pierre
dans sa rédaction. Seul, l'auteur de la seconde de Pierre a fait usage
du pseudonymat.

L'apport le plus original et le plus caractéristique de la Bible de

Jérusalem est constitué par les notes qui accompagnent le texte au
bas des pages. C'est là que se révèlent la maîtrise scientifique et
l'armature doctrinale de ses auteurs. Certaines de ces notes sont
d'admirables exposés de théologie biblique ; ainsi sur l'apostolat
(ad Rom. 1:1), sur la foi (ad Rom 1 : 16), sur le titre de Fils de Dieu
(ad Mat. 4:3), sur le Logos johannique (ad Jean 1:1), sur la genèse



130 PIERRE BONNARD

du kerygma primitif (ad Actes 2 : 22). La plupart de ces notes
trahissent des positions catholiques romaines très traditionnelles. A
propos de Mat. 1 : 24, la note précise : « le texte... n'affirme pas la
virginité perpétuelle de Marie, mais le reste de l'Evangile ainsi que
la Tradition de l'Eglise la supposent » ; est-ce pour prévenir une
question embarrassante du lecteur A la fin du récit de la guérison
du paralytique, sur les mots : « ils rendirent gloire à Dieu d'avoir
donné un tel pouvoir aux hommes », la note ajoute : « Matthieu
songe sans doute aux ministres de l'Eglise, qui ont reçu ce pouvoir
du Christ » ; rien n'est plus contestable. Sur les frères de Jésus dans
Mat. 12 : 46, on lit : « Non des fils de Marie, mais des proches parents,
comme par exemple des cousins, que l'hébreu et l'araméen
appelaient aussi frères » (voir aussi ad Actes 1 : 14). Sur les eunuques de

Mat. 19 : 12, verset qui ne contient pas d'exhortation au célibat, la
note précise : « Jésus invite à la continence perpétuelle ceux qui
veulent se consacrer exclusivement au Royaume des cieux. » Sur
Luc 22 : 14 : « car je vous le dis, je ne la mangerai plus jusqu'à ce

qu'elle s'accomplisse dans le Royaume de Dieu », la note précise :

« Elle s'accomplira d'une manière initiale par l'institution de l'Eucharistie,

centre de la vie spirituelle du Royaume fondé par Jésus, d'une
manière totale et sans voile à la fin des temps » ; mais cette conception
des relations entre l'Eglise et le Royaume est-elle néo-testamentaire
Sur la parole du Christ en croix « Voici ta mère » (Jean 19 : 27), on
précise que ce texte fonde la doctrine de la « maternité spirituelle de

Marie, nouvelle Eve ». Ailleurs, ce n'est pas la doctrine ecclésiastique
romaine qui influe sur les notes mais une philosophie (hégélienne
étrangère à la pensée biblique ; ainsi sur le pneuma paulinien dans
Rom. 1 : 9 : « En adoptant ce terme de préférence au nous de la
philosophie grecque, la tradition biblique laisse entendre la
correspondance profonde entre l'esprit de l'homme et l'Esprit de Dieu qui
le suscite et le dirige. » Au sujet des ministères ecclésiastiques, on
relèvera surtout l'insistance de la Bible de Jérusalem à préciser que
les « épiscopes » des Pastorales ne sont pas encore les évêques
monarchiques, qui n'apparaissent qu'avec les épîtres d'Ignace.

La Bible de Jérusalem est donc une Bible intelligemment et
foncièrement catholique romaine. Personne ne s'en plaindra, mais il
faut en être conscient.

Pierre Bonnard.



LA BIBLE DE JÉRUSALEM I3I

2. Ancien Testament

Le professeur P. Bonnard a dit les qualités de la « Bible de
Jérusalem », que ses éditions successives ont fait connaître bien au-delà
des milieux romains. Les meilleurs spécialistes catholiques de
l'Ancien Testament, groupés autour du P. de Vaux, l'actuel directeur
de l'Ecole biblique de Jérusalem, se sont associés à cette œuvre qui
fait honneur au catholicisme français et contribue à développer le
mouvement biblique en son sein ». Ici encore, comme pour le Nouveau
Testament, les introductions, les références marginales, les notes, en
particulier les notes synthétiques, les cartes sur la Palestine, le
tableau chronologique font de la Bible de Jérusalem un remarquable
instrument de travail qui justifie le succès qu'elle a remporté dès sa
première parution. Non contents d'offrir cette présentation des
Ecritures saintes au public français, les éditeurs de la Bible de
Jérusalem viennent d'ailleurs de lancer une nouvelle collection, intitulée
« Etudes annexes » et destinée à fournir des renseignements relatifs à

la géographie, à l'histoire, à l'archéologie palestiniennes comme aux
institutions israélites ou à la critique textuelle, qui compléteront
ainsi les indications nécessairement limitées que contient l'édition en
un volume de la Bible. Le P. de Vaux a publié le tome I des « Institutions

de l'Ancien Testament » 2, dans cette série, qui comprend déjà
la traduction de l'ouvrage du savant américain, le professeur protestant

W. F. Albright : « L'archéologie de la Palestine ».

Le directeur de l'Ecole biblique de Jérusalem a rédigé lui-même les
introductions ; celles-ci nous permettent de connaître le point de vue
actuel des savants catholiques sur les divers problèmes que posent
les livres de l'Ancien Testament 3 ; on lira par exemple avec intérêt
les pages consacrées à la composition du Pentateuque. Le P. de
Vaux rappelle la mise en garde de la Commission biblique pontificale

1 Sur ce sujet, lire le numéro spécial du Messager évangélique, janvier 1958,
99, rue de Jérusalem, Bruxelles.

* Aux Editions du Cerf, Paris, qui nous annoncent une Géographie de la
Palestine, par M. Du Buit O. P., dans la même collection.

3 Dans le même domaine, signalons le premier tome de L'Introduction à la
Bible, paru en 1957, chez Desclée, avec le concours de quelques-uns des traducteurs

de la Bible de Jérusalem, les PP. Cazelles, Gelin, Auvray, etc. Il s'agit
d'un ouvrage destiné aux professeurs d'Ecriture sainte, chargés de former les
futurs prêtres, qui contient une remarquable mise au point sur les questions
de canonicité, d'inspiration, de critique et d'histoire, dans la perspective de
l'encyclique « Divino Afflante ».



132 ROBERT MARTIN-ACHARD

contre les travaux de Graf et Wellhausen, en 1906. La situation a
suffisamment évolué pour qu'aujourd'hui un théologien catholique
puisse se référer aux conclusions de Wellhausen, tout en les
corrigeant ». On ne verra plus dans le Pentateuque la simple juxtaposition
de quatre documents, on parlera volontiers de cycles ou de traditions
à la fois orales et littéraires ; on insistera sur leur haute antiquité,
on admettra l'influence de Moïse à la base du Pentateuque. Bref, avec
de nombreux savants protestants, le point de vue romain se situe
entre les positions hypercritiques d'autrefois et celles qui refusent de
considérer que chaque livre biblique a eu une histoire. Le R. P. de
Vaux signale en quelques pages l'intérêt des découvertes archéologiques

pour la compréhension des premiers livres de l'Ecriture et les
diverses questions soulevées par les chapitres i-ii de la Genèse,
l'histoire des Patriarches, la législation israélite et la signification
religieuse du Pentateuque.

Le savant catholique déclare avec raison au sujet des livres
historiques : « Ces livres (de Josué aux Rois), dans leur forme dernière,
sont l'œuvre d'une école d'hommes pieux, pénétrés des idées du
Deutéronome, qui méditent sur le passé de leur peuple et en tirent
une leçon religieuse. Mais ils nous ont conservé aussi des traditions
et des textes qui remontent jusqu'à l'époque héroïque de la conquête... »

On retiendra également ce que le P. de Vaux écrit au sujet du Chroniste,

l'auteur des livres des Chroniques, d'Esdras et de Néhémie,
considéré souvent comme un théologien d'importance mineure :

« Le Chroniste veut faire de son peuple une communauté sainte, pour
laquelle se réaliseront les promesses faites à David... son enseignement

sur la primauté du spirituel et sur la conduite par Dieu de tous
les événements du monde a une valeur permanente. Il devrait être
médité à une époque comme la nôtre, où l'invasion du profane
semble repousser indéfiniment l'établissement du royaume de Dieu. »

Il faudrait signaler les remarquables introductions aux livres sapientiaux

et prophétiques. L'existence du Second Esaïe est maintenant
admise ; le P. de Vaux déclare à ce sujet : « Contre cette conclusion
qui rompait avec une longue tradition et qui paraissait limiter la
liberté de l'inspiration prophétique, la Commission biblique, le 28 juin
1908, avait mis en garde les exégètes catholiques, et eUe avait déclaré

que les arguments étaient encore insuffisants pour rejeter l'authenticité
isaïenne de ces chapitres. Mesure de prudence qui n'interdisait

pas les recherches ultérieures... » Ainsi sur ce point comme sur d'autres,

les savants romains rejoignent aujourd'hui les conclusions des

1 Cf. G. Nagel : La critique actuelle et les problèmes que pose la Genèse.
Positions catholiques et positions protestantes, dans Etat présent des Etudes
vêtérotestamentaires. Etudes théologiques et religieuses. Montpellier, 1952.



LA BIBLE DE JÉRUSALEM I33

spécialistes protestants ; un certain consensus s'établit et rassemble

pour une recherche commune les biblistes de confessions diverses ;

les positions ultracritiques paraissent dépassées, le fondamentalisme
intenable, et théologiquement une erreur, un dialogue fécond peut
désormais réunir tous ceux qui, de part et d'autre, ont une vision
plus claire de ce que représente pour l'Eglise de Jésus-Christ l'Ecriture

sainte.
La Bible de Jérusalem nous permet aussi de lire les apocryphes

de l'Ancien Testament, que nos Eglises protestantes ont pendant
longtemps conservés dans leurs éditions ». Le P. de Vaux met sur le
même pied les livres de Tobie, de Judith et d'Esther ; ce sont en effet
des œuvres récentes, dont la canonicité a été discutée et le texte mal
fixé ; leurs auteurs se préoccupent davantage d'édification que d'historicité.

Le directeur de l'Ecole biblique note avec raison les particularités
du Second livre des Maccabées, mais nous ne le suivons pas dans son
raisonnement lorsqu'il écrit : « Ce livre est important par les affirmations

qu'il contient sur la résurrection des morts, les sanctions d'outre-
tombe, la prière pour les défunts, le mérite des martyrs, l'intercession
des saints. Ces enseignements, portant sur des points que les autres
écrits de l'Ancien Testament laissaient incertains, justifient l'autorité
que l'Eglise lui a reconnue » (C'est nous qui soulignons.)

La place nous manque pour évoquer même brièvement les
problèmes soulevés par la traduction elle-même. D'une façon générale,
les exégètes catholiques font souvent appel aux versions et en
particulier à la Septante pour éclairer le texte massorétique 2. Nous lisons
au Ps. 4 : 2-3 : « Quand je crie, tu réponds, Dieu mon justicier... vous
les hommes, jusques à quand ces cœurs fermés » « Quand je crie,
réponds-moi, Dieu qui me fait justice... fils des hommes, jusqu'à
quand mon honneur sera-t-il outragé » (Bible du Centenaire) ; au
Ps. 23 : 6 : « Ma demeure est la maison de Yahvé (hébreu : « Je retournerai

dans la maison de Yahvé ») ; au Ps. 84 : 6 : « Heureux les
hommes dont la force est en toi, qui gardent au cœur les montées »

(il s'agirait des cantiques des montées ou chants de pèlerinages,
l'hébreu a : « Des sentiers dans leurs cœurs », ce qui n'est pas clair et

1 Les apocryphes que les catholiques appellent deutérocanoniques
complètent notre connaissance de la vie et de la pensée du peuple juif aux siècles
qui ont précédé l'ère chrétienne. A ce titre, il est regrettable que nous les
connaissions si mal. Rappelons que sous les auspices de la Société biblique de
Paris, le pasteur Randon a publié en 1909 une traduction avec notes des
Apocryphes de l'Ancien Testament.

2 Dans sa préface à la Bible de la Pléiade (tome 1 : L'Ancien Testament,
1956), Ed. Dhorme écrit : « Il faut se garder de céder à une défiance injustifiée,
en donnant toujours le pas au grec sur l'hébreu, sous prétexte que les textes
dont disposaient les Septante étaient plus anciens que les plus anciens des
textes hébreux qui nous sont parvenus. »



134 ROBERT MARTIN-ACHARD

que Segond interprète ainsi : « Ils trouvent dans leurs cœurs des
chemins tout tracés » »

Les noms propres ne sont pas en général francisés et on a préféré
transcrire simplement les noms de Yahvé, Sabaot, Schaddaï2. Le
fidèle tutoie Dieu, ce qui est conforme à l'hébreu. Le refrain
liturgique qui exprime la bienveillante et constante fidélité de Dieu envers
les siens est rendu par : « Car l'éternel est son amour » (Ps. 136) 3.

On appréciera les traductions d'Osée 6 : 6 : « Car c'est l'amour que
je veux et non les sacrifices, la connaissance de Dieu, non les
holocaustes » plus vigoureux que : « Car j'aime la piété et non les sacrifices

et la connaissance de Dieu plus que les holocaustes » (Segond) 4,

et de Jér. 20 : 7 : « Tu m'as séduit, Yahvé, et je me suis laissé séduire,
tu m'as maîtrisé ; tu as été le plus fort » (Segond affaiblit le texte en
traduisant : « Tu m'as persuadé, Eternel, et je me suis laissé
persuader, tu m'as saisi, tu m'as vaincu »). Dans Es. 5 : 7, le traducteur
a essayé de rendre le jeu de mot du prophète : « Il en attendait
l'innocence et c'est du sang, le droit et c'est le cri d'effroi. » On hésite

par contre devant l'expression de « frère-prophète » (au lieu de fils
de prophètes) utilisée à propos d'Amos (7 : 14) ; « Car tu es glaise et
tu retourneras à la glaise » (Gen. 3 : 19) n'est pas meilleur que :

« Car tu es poussière et tu retourneras à la poussière » (Segond,
Dhorme) ; « Après mon éveil, il me dressera près de lui, et de ma
chair, je verrai Dieu » (Job 19 : 26) interprète plus qu'il ne traduit
un verset par ailleurs bien obscur s. Il n'est pas possible de poursuivre

1 Notons la traduction de Ps. 84 : 7-8 : « Passant par le val du Pleureur
(il s'agit du micocoulier) ils en feront un lieu de source, la première pluie le
vêtira de bénédiction. Ils marcheront de hauteur en hauteur et Dieu leur
apparaîtra dans Sion » (il s'agirait de l'itinéraire que suivent les pèlerins en
approchant de Jérusalem) ; Segond a : « Lorsqu'ils traversent la vallée de Baca
(ou des pleurs), ils la transforment en un lieu plein de sources, et la pluie aussi
la couvre de bénédictions. Leur force augmente pendant la marche et ils se
présentent devant Dieu à Sion. » La Bible du Centenaire traduit : « S'ils
traversent la vallée du Baka, Yahvé la transforme en un sol arrosé de sources, et
même la pluie du printemps la couvre de bénédictions. Leur force va croissant,
car ils tournent leurs regards vers le Dieu de Sion. »

2 Chacun de ces noms pose de difficiles problèmes philologiques, exégétiques

et théologiques. Cf. Ed. Jacob : Théologie de l'Ancien Testament.
Neuchâtel-Paris, 1955, p. 33 ss.

3 Comparez avec : « Car sa miséricorde dure à toujours » (Segond) ; « Car
sa grâce est éternelle » (Bib. Cent.) ; « Sa grâce est en éternité » (A. Chouraqui).

4 Cependant, il faut dire que cette traduction plus frappante est peut-être
moins exacte, puisqu'il semble qu'Osée n'exclut pas le sacrifice, mais indique
seulement que Yahvé préfère l'amour au ritualisme. (Cf. Ed. Jacob : Le prophétisme

israélite d'après les recherches récentes. Rev. d'Hist. et de Phil. Rei.,
Strasbourg, 1952, p. 64.)

5 Le texte dit littéralement : « Et après qu'ils auront mis en lambeaux ma
peau, ceci, privé de ma chair, je verrai Dieu. » Les versions divergent entre elles
et avec le texte massorétique. Ed. Dhorme dans son commentaire choisit cette



LA BIBLE DE JÉRUSALEM I35

cette enumeration, les exemples cités indiquent seulement que c'est
grâce au recours à la langue originale ou, à défaut, par la comparaison

entre les diverses traductions dont nous disposons que
nous pouvons espérer retrouver la pensée authentique de l'auteur
sacré.

Les notes constituent un indispensable complément à la traduction

; elles indiquent les raisons d'une correction, le sens d'une
expression, elles expliquent les mots-clefs de l'Ecriture et en précisent
le contenu ; elles racontent le développement d'une notion. Les notes
synthétiques sont une sorte de vocabulaire biblique dont il n'est pas
nécessaire de souligner l'intérêt. Dans la Bible de la Pléiade, nous
trouvons surtout des annotations d'ordre critique ou littéraire, des
indications géographiques, psychologiques, des renvois à des traditions

extrabibliques. Le point de vue des auteurs de la Bible de

Jérusalem est plus théologique ; il s'agit d'établir la relation entre le
texte biblique et la tradition de l'Eglise romaine ; sans cesser de
faire œuvre scientifique, on s'est efforcé de montrer comment l'Ecriture

et l'usage ecclésiastique se rejoignent ; on ne saurait en effet
avoir à choisir entre la Bible et l'orthodoxie.

Citons quelques exemples : A propos de Gen. 3 : 18, nous lisons :

« Le texte hébreu, annonçant une hostilité entre la race du serpent
et celle de la femme, oppose donc l'homme au Diable et à son
«engeance» et laisse entrevoir la victoire finale de l'homme ; c'est
une première lueur de salut, le protévangile. La traduction grecque,
en commençant la dernière phrase par un pronom masculin, attribue
cette victoire non au lignage de la femme en général, mais à l'un
des fils de la femme ; ainsi est explicitée l'interprétation messianique
qui est donnée par beaucoup de Pères. Avec le Messie, sa Mère est

impliquée, et l'interprétation mariologique de la traduction latine
« ipsa conteret » est devenue traditionnelle dans l'Eglise. » Pour
Es. 7 : 14 : « La traduction grecque porte : la « vierge », précisant ainsi
le terme hébreu (almah) qui désigne soit une jeune fille, soit une
jeune femme récemment mariée, sans expliciter davantage. Mais le
texte de la Septante est un témoin précieux de l'interprétation juive
ancienne, qui sera consacrée par l'Evangile : Mat. 1 : 23 trouve ici
l'annonce de la conception virginale du Christ », et sur le même texte :

« La prophétie de l'Emmanuel est l'un des grands textes du « messianisme

royal » d'Isaïe. Selon l'interprétation de beaucoup d'exégètes,

traduction : « Et derrière ma peau, je me tiendrai debout et de ma chair, je
verrai Eloah» (Et. Bib. 1926, p. 257s.). (Cf. encore: «Quand ma peau sera
détruite, il se lèvera ; quand je n'aurai plus de chair, je verrai Dieu » (Segond),
et : « Apre s que ma peau, que voilà, sera complètement tombée, libéré de ma
chair, je verrai Dieu » (Rabbinat français).)



I36 ROBERT MARTIN-ACHARD

même catholiques, le « signe » ici proposé est la naissance prochaine
du futur roi Ezéchias... mais la solennité de l'oracle, le nom symbolique

donné à l'enfant montrent que le prophète entrevoit dans cette
naissance royale, au-delà de la continuité dynastique, une intervention

décisive de Dieu en vue du règne messianique définitif... la
prophétie de l'Emmanuel dépasse ainsi la personne même
d'Ezéchias... »

La note sur Prov. 8 : 22 se termine ainsi : « La tradition
chrétienne, depuis saint Justin, a reconnu le Christ dans la Sagesse de
l'A. T. Par accommodation la liturgie a appliqué Prov. 8 : 22 s. à la
Vierge, collaboratrice du Rédempteur comme la sagesse l'est du
Créateur. » Remarquons aussi l'explication jointe à Hab. 2 : 4 : « Il
s'agit ici respectivement du Chaldéen et de Juda : le juste Juda
vivra, l'oppresseur périra. Dans le texte de la Septante où « fidélité »

deviendra « foi », saint Paul lira la doctrine de la justification par la
foi », ou celle du Ps. 16 : 10 : « Les versions traduisent « fosse » par
« corruption ». L'application messianique, admise par le judaïsme
s'est vue vérifiée par la résurrection du Christ. »

Il faudrait signaler aussi de multiples notes comme celle qui est
consacrée au mot « Hésed » à propos d'Osée 2 : 21. « Il exprime
d'abord l'idée d'un lien, d'un engagement. Dans le domaine profane,
il en vient à désigner l'amitié, la solidarité, la loyauté, surtout lorsque
ces vertus procèdent d'un pacte. En Dieu, ce terme exprime la fidélité
à son alliance, et la bonté qui en découle à l'égard du peuple choisi
(la « grâce » en Ex. 34 : 6), autrement dit (et ce mot convient à partir
d'Osée, par référence à la comparaison de l'union conjugale) l'amour
de Dieu pour son peuple... et les bienfaits qui en découlent... Mais
cette « hésed » de Dieu appelle en l'homme aussi la « hésed », c'est-à-
dire le don de l'âme, l'amitié confiante, l'abandon, la tendresse, la
« piété », en un mot l'amour qui se traduit par une soumission joyeuse
à la volonté de Dieu et par la charité pour le prochain... Cet idéal
qu'expriment de nombreux psaumes sera celui des Hasidim ou
Assidéens. » De pareilles explications nous aident à pénétrer au cœur
de la pensée des écrivains sacrés et nous fournissent en même temps
les éléments d'une saine étude biblique.

Nous avons dit la valeur de la Bible de Jérusalem ; celle-ci d'ailleurs

n'a pas besoin de propagande, elle s'impose d'elle-même. Nous
avons marqué au passage que cette traduction était avant tout
destinée aux fidèles de l'Eglise romaine. Les protestants en feront
un usage reconnaissant, mais réfléchi ; ils la compareront avec les
versions françaises qui sont aujourd'hui à leur disposition, ils vérifieront

le bien-fondé scripturaire de certaines de ses affirmations. Il est
tout aussi faux de négliger les richesses de la Bible de Jérusalem sous
prétexte qu'elle est une œuvre catholique que d'en faire un usage



LA BIBLE DE JERUSALEM I37

exclusif, parce qu'elle est commode... et à la mode » Nous l'utiliserons

donc, mais avec discernement ; à cette condition elle sera
vraiment un instrument d'œcuménisme.

Notre époque nous offre la possibilité de lire l'Ecriture sainte dans
de multiples traductions, il faut s'en réjouir. Nous ne sommes plus
livrés à une version qui, parce qu'elle est la plus répandue, tend à se

confondre dans l'esprit de ses lecteurs avec la Parole de Dieu elle-
même. Le fondamentalisme est exclu lorsqu'on a sous les yeux les
Bibles de Segond, de Maredsous, du Centenaire, de la Pléiade, etc. ;

du même coup le recours aux langues originales et aux textes les

plus anciens s'avère indispensable à tous ceux qui ont à expliquer
l'Ecriture. Jamais les sciences bibliques n'ont été plus nécessaires

qu'en ce temps de renouveau biblique ; le magnifique travail de
l'Ecole des Dominicains de Jérusalem nous en offre un éclatant
témoignage ; c'est une raison de plus de nous féliciter de sa réussite.

Robert Martin-Achard.

1 Contre les engouements pour une version de la Bible, Dom Charlier écrit
fort justement qu'il n'y a pas de traduction définitive et officielle de l'Ecriture.
La Bible de Jérusalem est, selon lui, un des textes mis à la disposition des
fidèles, à côté de la Bible Crampon, solide et exacte, de l'édition patronnée par
le cardinal Liénart, d'une modicité imbattable, et des publications de Maredsous,

sans doute imparfaites, mais accessibles à une large public. Pour l'animateur

du mouvement biblique de Maredsous, la Bible de Jérusalem est une
œuvre de savant destinée en premier lieu à des clercs ; « elle demeure marquée
par l'esprit scientifique de son équipe », elle est le produit d'une Ecole et
s'adresse à des « scholars ». (Bible et Vie chrétienne, n° 16, déc. 1956-fév. 1957)


	La Bible de Jérusalem

