
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 2

Artikel: Une étude sur la pensée de Thomas Hobbes

Autor: Lapierre, J.-W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

UNE ETUDE SUR LA PENSEE

DE THOMAS HOBBES

Depuis l'ouvrage de Georges Lyon (La philosophie de Hobbes, 1893)
et malgré la première édition de celui de J. Vialatoux (La Cité de

Hobbes, théorie de l'Etat totalitaire, 1936 ; nouvelle édition en 1952),
la doctrine de Hobbes avait été quelque peu oubliée en France. Elle
a pourtant, dans l'histoire des idées politiques, une importance
considérable, sur laquelle un spécialiste aussi averti que M. Georges Davy
a souvent insisté. Elle marque un moment de renouvellement dans la
réflexion sur le fondement du pouvoir politique et des lois, une
rupture, plus profonde qu'il ne semble au premier regard, avec la tradition

du naturalisme hellénique comme avec la tradition de la théologie

chrétienne — qu'elle soit d'ailleurs augustinienne, scolastique
ou réformée. Car, pour Hobbes, la religion n'est manifestement qu'un
moyen de la politique, et les exégèses bibliques qui encombrent les

deux dernières parties du Leviathan sont des armes polémiques, parmi
d'autres, mais plus efficaces que beaucoup d'autres en ce temps, pour
la défense de thèses politiques.

On trouve chez Hobbes à l'état naissant, et parfois dissimulés par
un langage encore très « classique », la plupart des thèmes de l'humanisme

moderne : l'homme est l'œuvre de l'homme et non de la nature,
qu'il doit, pour survivre et mieux vivre, transformer ; la construction

de l'ordre politique fait partie de cette tâche créatrice. Le visage
moderne de Hobbes apparaît nettement dans le livre de M. Polin ',
qui s'attache à montrer que « la nouveauté de sa philosophie politique
a consisté dans le fait qu'il a défendu des conclusions classiques à

partir de principes qui ne l'étaient pas » (p. xix). Au lieu d'exposer
l'ensemble de la structure du système, M. Polin en étudie les
articulations essentielles, qui sont aussi des points de difficulté et de discus-

1 Raymond Polin : Politique et philosophie chez Thomas Hobbes. Paris,
Presses Universitaires de France, 1953, p. vn-xx et 1-267. Bibliothèque de
philosophie contemporaine.



114 J--W. lapierre

Hobbes est à la fois empiriste et rationaliste parce que la raison
n'est pas pour lui le principe ontologique d'un ordre naturel, mais la
règle formelle d'une activité proprement humaine — le discours
logique, ou calcul des mots et des propositions. La raison se forme et
se constitue dans sa confrontation avec l'expérience : elle n'est pas un
don naturel, un bon sens inné qu'il suffirait de bien appliquer. Et si
Hobbes croit que l'ordre des rapports de principe à conséquence dans
le calcul logique correspond à l'ordre des rapports de cause à effet
entre les faits d'expérience, c'est parce qu'il constate que le
raisonnement permet des prévisions confirmées, et la réussite de l'action.
C'est l'action qui importe, puisque « le propre de la nature humaine
consiste à n'être pas destinée à se développer conformément à ses
dons naturels» (p. 19). Hobbes dépouille la nature humaine de ses

apanages traditionnels, sauf la parole et la conscience de sa temporalité.

L'animal humain, capable de penser parce qu'il est capable
de parler, se transforme en homme, grâce à son action guidée par le
calcul logique, en sortant de son misérable état de nature pour se

construire une nouvelle condition — l'état de société civile. « L'homme
se définit comme l'être capable de se transformer et de se construire
une humanité artificielle, qui est la seule humanité authentique »

(p. 149). L'ordre politique est donc, entre les hommes, un rapport
de leurs forces naturelles, mais conventionnellement établi ; les
hommes utilisent le mécanisme universel, dont ils font partie (Hobbes
est matérialiste), pour garantir leur sécurité et leur bien-être, donnant
par là un sens et une valeur à ce mécanisme en lui-même aveugle.

On sait que, selon Hobbes, l'état de société civile a pour condition
la soumission à la souveraineté absolue du pouvoir politique, de
préférence monarchique (mais non nécessairement). Et pourtant Hobbes
est aussi le précurseur de l'individualisme utilitariste. C'est qu'à ses

yeux l'animal humain ne peut s'individualiser que dans une société
civile bien ordonnée, où il jouit de la paix. « Individu naturel incomplet

et précaire, il fait abandon de sa liberté naturelle et trouve dans
l'Etat raisonnable la liberté sous la forme de la sécurité, la permanence

et la distinction sous la forme de la propriété, l'autonomie
sous la forme de la responsabilité » (p. 125). En distinguant et opposant

le droit de nature, qui est une nécessité de fait déterminée par
les passions et les désirs, et la loi civile, qui est une obligation juridique
imposée par la contrainte, Hobbes fait éclater la doctrine traditionnelle

du Droit Naturel, et ouvre la voie à tous ceux qui feront de la
loi le langage de la Raison d'Etat. La « loi naturelle », vestige de
l'ancien droit naturel, est réduite à l'énoncé bien calculé des conditions

de possibilité de toute société civile.
Ainsi la philosophie de Hobbes peut être rapprochée d'autres

philosophies politiques plus modernes. A deux reprises, M. Polin



UNE ÉTUDE SUR LA PENSÉE DE THOMAS HOBBES II5

suggère de tels rapprochements entre Hobbes et Hegel : pour l'un et
l'autre, les passions sont les forces vivantes qui animent l'histoire
(p. 106) ; pour l'un et l'autre, la vertu individuelle ne se réalise que
dans et par l'Etat (p. 175). Mais M. Polin n'admet pas l'interprétation

hégélienne de l'éthique de Hobbes proposée par Leo Strauss
(The political philosophy of Hobbes, Oxford, 1936), qui la présentait
comme une transition entre la morale aristocratique de l'honneur et
la morale bourgeoise de la sécurité et de la paix.

Il est peut-être plus discutable d'entrevoir chez Hobbes les germes
des philosophies de l'histoire et du progrès de la civilisation, comprise

comme une domination de l'homme sur la nature pour la
satisfaction de ses désirs sans cesse renouvelés (p. 100 à 106). Ailleurs
M. Polin caractérise la théorie hobbienne des valeurs comme un
conservatisme, une « philosophie de l'immobile et une recherche de
l'immuable » (p. 150). Les deux commentaires sont-ils compatibles
Est-ce une incohérence de Hobbes Mais l'interprétation la plus
contestable de M. Polin concerne la théorie de la personne publique
du Souverain : elle serait d'après lui (p. 232) la préfiguration de la
notion de Volonté Générale développée par J.-J. Rousseau. J'ai dit
ailleurs pourquoi je ne suis pas d'accord sur ce point avec M. Polin ».

Il me paraît plus exact de dire que Hobbes a repris certains
arguments forgés par les partisans de la souveraineté du peuple, au
moyen âge et au XVIe siècle, pour les retourner contre eux. Le
Souverain de Hobbes n'est pas le peuple ni la volonté générale :

il est en dehors et au-dessus du peuple ; c'est par sa volonté, créatrice

des lois, que la société civile subsiste et que le peuple ne se

dissocie pas en multitude. Le Souverain est l'incarnation de la Raison
dominant les passions. Ainsi le matérialisme idéaliste et l'empirisme
rationnel de Hobbes aboutissent à une mythologie de l'Etat totalitaire.

M. Vialatoux avait bien vu cela. M. Polin n'en convient guère
(p. 108) et c'est pourtant ce qui ressort des dernières lignes de son
livre.

J.-W. Lapierre.

1 Annales de la Faculté des Lettres d'Aix, tome XXVII, 1953, p. 9-42.


	Une étude sur la pensée de Thomas Hobbes

