
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 2

Artikel: L'analogie

Autor: McIntyre, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ANALOGIE

Une des découvertes majeures — et ce n'est peut-être qu'une
redécouverte — de la théologie contemporaine a été celle de la place
centrale que l'analogie occupe dans les diverses recherches théologiques.

Notre tâche présente se divise en trois parties : i. Indiquer
les divers domaines où, semble-t-il, le problème de l'analogie
entre en ligne de compte. 2. Discuter l'origine des interprétations
actuelles relatives à la nature de l'analogie. 3. Enfin juger de l'usage
que l'on peut faire valablement des analyses traditionnelles de

l'analogie.

I
1. Il est significatif qu'Ian Crombie écrit dans un essai sur

« The possibility of theological statements » (dans Faith and Logic,
ouvrage récemment publié sous la direction de Basil Mitchell) :

«... nous devons croire à une certaine sorte de ressemblance ou
d'analogie entre, par exemple, l'amour divin et l'amour humain ».

Séparée de son contexte ce n'est pas une affirmation très intéressante ;

elle a été répétée mille fois. Mais c'est le contexte de ces mots qui leur
donne une signification pour notre propos. Le livre Faith and Logic
est un recueil d'essais dus à des philosophes d'Oxford qui sont aussi
des chrétiens. Ces essais résultent d'une réflexion poursuivie durant
les dix dernières années concernant des problèmes posés à la théologie
par la philosophie alors en cours à Oxford. Parmi les questions
soulevées on pourrait noter les suivantes : Comment vérifiera-t-on
les affirmations théologiques — Quelles sortes d'arguments ou
d'observations tendent à les confirmer ou à les réfuter — Comment
est-il possible à l'homme de connaître Dieu ?r Ian Crombie propose
et défend cette conclusion : la clé des affirmations théologiques
consiste dans la compréhension exacte de la place que l'analogie y
occupe. Cette analogie peut au sujet de Dieu user de mots qui ont

N. B. Pour les renseignements bibliographiques, voir p. 99.
1 Op. cit., p. 7.



82 JOHN McINTYRE

une signification dans le langage courant : amour, colère, pitié, etc. ;

ou elle peut revêtir la forme d'images et de paraboles qui, en dépit
de leur apparence anthropomorphique, renvoient à une transcendance

authentique. Prenant son point de départ dans la philosophie
contemporaine, loin du langage traditionnel de la théologie, Crombie
en arrive à la question de l'analogie et établit clairement que des

discussions devront être entreprises à ce sujet avec les philosophes
agnostiques. De même remarquons qu'Austin Farrer, qui appartint
aussi à ce groupe, manifeste un double intérêt pour les problèmes
linguistiques de la philosophie actuelle, et en même temps pour
la place des images (et par conséquent de l'analogie) dans la
pensée moderne biblico-dogmatique. Ce double intérêt n'est pas
forfuit puisque, semble-t-il, le problème du langage théologique est
le problème du genre de symboles qu'il nous faut employer, c'est-à-
dire de nos analogies.

Pour le dire en passant, le fait que nous sommes à nouveau avertis

de la place de l'analogie dans l'affirmation théologique pourrait
encourager une éventuelle contre-offensive à l'égard des critiques
philosophiques des affirmations théologiques. Cette contre-attaque
consisterait à faire remarquer que l'usage du langage par le positiviste
et l'analyste est lui-même analogique, et que certaines de ces analogies

ne sont pas à l'abri de tout reproche. Par exemple, le principe
logico-positiviste de vérification, déjà ancien, était fondé sur une
conception complètement analogique de la nature du langage. Une
telle thèse est illustrée encore plus clairement par la suggestion faite
récemment : les mots humains tirent leur signification de l'intention
qu'ils expriment, comme les flèches tirent leur sens du but qu'elles
visent. En fait tout cet intérêt pour l'examen des problèmes
philosophiques sous un angle linguistique, ainsi que l'emploi spontané du
langage populaire pour résoudre les énigmes de l'univers, ne servent
qu'à introduire l'analogie au cœur de la discussion philosophique, car
le langage populaire est notoirement analogique. Dans ces conditions
l'analogie devrait occuper le chapitre premier d'une logique moderne,
au lieu du chapitre 14, comme c'est le cas dans celle de feu Susan

Stebbing.
2. Ce qui est vrai du secteur restreint de l'apologétique où nous

rencontrons les philosophes, l'est beaucoup plus pour l'apologétique
missionnaire, tâche encore plus ample de l'Eglise. Dans ce domaine,
la « pertinence » semble presque avoir remplacé la « vérité » comme
critère de ce que l'on peut dire ou non. Souvent la seule question
que l'on pose au sujet d'un sermon ou d'une conférence est :

« Etait-ce pertinent », tout comme si sa vérité ne valait pas la peine
d'être considérée, ou comme si sa pertinence constituait sa vérité.
Parfois je crois que j'apprécierais un exposé qui ouvertement se



l'analogie 83

présenterait comme « impertinent ». En tout cas, quelle est l'origine
de ce culte du « pertinent » qui est devenu presque un fétiche
Est-ce un sous-produit de l'intérêt pour les applications nouvelles
de la foi à l'action sociale, économique et politique ou n'est-ce
qu'une espèce très britannique d'existentialisme Quoi qu'il en
soit, le problème de la pertinence est le problème de l'analogie,
le problème de la figure, de l'image, même de la parabole, qui diront
à notre génération ce que le kerygma disait aux chrétiens du premier
siècle. Même si certains se laissent entraîner très loin dans l'effort
de réaliser cette pertinence, même si tous sont soucieux de rester
fidèles au témoignage des prophètes et des apôtres, il n'en reste

pas moins que toutes les fois que nous prêchons ou que nous
écrivons pour être compris de nos contemporains, nous recourons
à l'analogie comme au moyen non seulement d'être pertinents
mais encore d'être compris. Notre soumission aux textes originaux et
cette obligation de trouver une analogie efficace et fidèle, ces deux
exigences forment les deux bras de la croix que doit porter tout
prédicateur de l'Evangile. C'est la première qui empêche la dernière
de devenir fantaisiste et extérieure ; mais la dernière protège la
première de la fossilisation et devient ainsi le moyen dont Dieu se sert
pour garantir maintenant la vérité de ce qui s'est passé alors. En
d'autres termes, l'analogie appartient à l'essence de la prédication ;

ce n'est pas notre esprit d'invention qui la crée, mais la volonté de
Dieu qu'il en soit ainsi.

3. L'inventaire des divers domaines où l'on peut trouver le

concept d'analogie et examiner les problèmes connexes doit
comprendre, avec quelques réserves, une référence aux thèmes bibliques.
Sautent aux yeux les exemples de Vischer et son interprétation
christologique extrême de l'Ancien Testament, où l'exégèse
typologique est une forme d'analogie, puisqu'elle applique le type
du Christ aux textes de l'Ancien Testament et en transforme peut-
être le sens véritable. De même les méthodes typologiques et
allégoriques montrent qu'« interpréter l'Ecriture par l'Ecriture » n'est
pas en soi un principe complet d'herméneutique et ne fut jamais
destiné à l'être. Mais il y a des exemples moins apparents dans
lesquels l'analogie joue : l'application du terme « unité » à la Bible
considérée comme un tout (pratique commune de nos jours dans les

ouvrages de théologie biblique) est analogique ; cela devient tout
de suite évident lorsqu'on diverge sur la nature de cette unité, et
lorsque l'on cite à l'appui de sa conception les principaux correspondants

analogiques que l'on a en vue par ce terme d'unité. Toute
tentative d'assigner la primauté à tel ou tel concept (celui d'alliance
ou celui d'eschaton, par exemple) à l'intérieur d'un livre ou d'une série
de livres, et d'interpréter à sa lumière les passages dans lesquels le



84 JOHN McINTYRE

concept n'apparaît pas, est un échantillon du même procédé. En fait,
l'histoire de la critique biblique est l'histoire de la succession des

analogies s'évinçant les unes les autres.
4. C'est peut-être dans le domaine de la théologie systématique

que l'on voit le mieux aujourd'hui la signification de l'analogie. Il
faut faire tout d'abord deux constatations : premièrement, il est
devenu clair que l'analogie est un problème primordial et central, et
non secondaire et périphérique, à la fois du contenu et de la méthode
de la théologie. Alors qu'auparavant ce thème devait être discuté,
pensait-on, sous le titre : « La connaissance de Dieu, ses rapports avec
la connaissance des objets quelconques et des personnes », ou encore
sous celui-ci : « La nature de l'homme, ses relations avec le Créateur »,

on croit maintenant que l'analogie s'applique au contenu total de la
théologie. Elle est présente tant en christologie qu'en anthropologie,
en eschatologie qu'en sotériologie. De même aussi, la méthode analogique

n'est plus limitée à l'epistemologie religieuse ou au domaine
plutôt litigieux des preuves de l'existence divine ; elle apparaît avec
une égale évidence en sotériologie et dans la doctrine de l'Eglise,
tout comme dans la théologie des sacrements.

Une seconde constatation peut être faite au sujet de cette
conscience nouvelle de la place de l'analogie dans toute la pensée
chrétienne. Cette prise de conscience impose une nouvelle responsabilité :

ceUe d'être plus clairvoyant et plus réfléchi à la fois dans le choix de

nos concepts normatifs, et — ce qui est encore plus important — dans
notre attitude à l'égard de l'analogie. Nous connaissons le nom de
celui avec lequel nous luttons ; si cela peut avoir des conséquences
regrettables, cela demande aussi que nous prenions nos responsabilités

et sachions choisir.
Plusieurs exemples de ces choix à faire viennent à l'esprit. Un

exemple déjà ancien est ce que l'on a appelé le «sacramentalisme»
qui voyait une vérité valable pour la totalité de la vie et du monde
dans la relation entre les éléments créés et la présence divine dans
les sacrements. Dans son exposé de la doctrine de la Trinité, L. Hodgson

fait avec beaucoup d'imagination une tentative pour réexposer
cette doctrine par des analogies tirées de notre culture contemporaine
—- de la psychologie et de la biochimie. La conception qu'a G. Aulen
du «Christus Victor», si fondée soit-elle bibliquement, donne
naissance à une méthode analogique qui lui sert à interpréter et critiquer
les sotériologies post-bibliques, tandis que le concept d'organisme
(selon A. N. Whitehead) devient l'analogie normative dans la christologie

de L. S. Thornton. Vous les connaîtrez à leurs analogies Mais
la meilleure illustration de ce thème se trouve peut-être dans la théologie

néo-orthodoxe et son christocentrisme ; l'union hypostatique
des deux natures en Christ y sert de base à la description de la double



l'analogie 85

relation : dans la Bible entre l'humain et le divin, et dans le sacrement

entre les espèces et le corps et le sang de notre Seigneur.
Aujourd'hui ce thème a pris une importance exceptionnelle par l'usage
que l'on fait de l'union hypostatique dans l'interprétation de la nature
de l'Eglise et des modalités du ministère à l'intérieur de l'Eglise.

Avant de terminer cette première partie de notre étude et cet
examen trop rapide des domaines où l'analogie est manifestement
présente dans la théologie d'aujourd'hui, il faut présenter les

remarques suivantes :

1. Les exemples mentionnés ne montrent un type unique, ni
du mode de prédication ni d'inférence. Cette variété est voulue pour
deux raisons. D'une part l'histoire de l'analogie abonde en exemples
de définitions rigides de celle-ci, qui empêchèrent leurs auteurs d'être
conscients d'autres formes d'analogie ; c'est par conséquent une erreur
de décider au départ ce que l'analogie doit être exactement ; nous en
avons tous une définition initiale suffisamment adéquate pour savoir
où la chercher et pour dire au moins où elle entre vraisemblablement
en ligne de compte, quitte à rejeter ensuite certains cas. D'autre part
le langage peut être mis au nombre des activités humaines créatrices
et il n'est pas improbable qu'une telle créativité produise de nouvelles
formes d'analogies. Cette conclusion sera renforcée si nous admettons
que le langage est à la fois une fonction du milieu socio-économique
et politique, et une construction de types logiques, et que ces deux
aspects agissent l'un sur l'autre. La fonction créatrice du langage
à l'extérieur de l'Eglise et dans la théologie chrétienne nous interdit
d'arrêter notre définition de l'analogie en un point quelconque de

l'histoire, qu'il s'agisse d'Aristote, de saint Thomas, ou de n'importe
qui d'autre.

2. L'analogie a fait ses preuves comme forme très enrichissante
de la pensée théologique tout particulièrement dans deux directions.
Premièrement, elle a eu un effet systématisant, en ce sens qu'elle a
réuni dans des relations internes étroites des thèmes de la théologie
chrétienne que l'on pensait n'être reliés qu'extérieurement. Beaucoup
d'anciens manuels avaient tendance à considérer les affirmations
chrétiennes comme les articles d'un Credo — à réciter seriatim, sans
anticiper sur la fin. C'est ainsi que l'eschatologie devint une sorte
de postscriptum aux autres affirmations. Mais lorsque l'on affirme
que Yeschaton est réalisé, et lorsque des événements qui n'étaient
pas les derniers reçoivent une interprétation eschatologique, et en
particulier lorsque ces mots sont employés dans le sens de Bultmann,
alors la théologie acquiert une nouvelle dimension, une espèce
de systématisation qu'elle n'a jamais eue dans toute son histoire.
Secondement l'analogie a enrichi la pensée théologique en ce sens
qu'elle a suggéré de nouvelles choses à dire sur certains sujets. En



86 JOHN McINTYRE

employant l'analogie de l'union hypostatique à propos de l'Ecriture
ou de l'Eglise, nous ouvrons un champ à de nouvelles descriptions
de ces deux réalités. De vieux problèmes sont rejetés comme étant
irréels ou superficiels, de nouveaux sont posés et de nouvelles discussions

apparaissent. Mais avant tout, on s'aperçoit que la nouvelle
analogie pénètre plus profondément dans le problème que ne le
faisait aucune des précédentes.

3. Le troisième point découle tout naturellement du second. En
ouvrant un nouvel horizon l'analogie exerce aussi un contrôle sur
les possibilités qui nous sont offertes. Elle en vient à déterminer, ou
à exclure, le genre de choses que nous pouvons dire. Pour cette
raison, beaucoup de nos désaccords en théologie ne sont pas des
différences d'opinion sur de petits détails d'exégèse, ou d'événements
historiques, il s'agit plutôt d'un conflit radical au sujet des analogies
susceptibles d'être employées dans notre exégèse ou dans nos
jugements historiques. Mais ce problème a des racines plus profondes
pour nous que pour la plupart de nos prédécesseurs, à cause du rôle
systématisant joué par l'analogie dans notre pensée théologique. Si
nos analogies pénètrent jusque dans les derniers retranchements de
notre pensée, nos désaccords s'étendront vraisemblablement sur un
domaine plus vaste ; quelles que soient leurs origines, ils nous ramèneront,

fût-ce par des routes détournées, à ces options fondamentalement

différentes sur l'analogie.
4. Ainsi, pouvons-nous ajouter, l'analogie semble avoir acquis

aujourd'hui une fonction normative. Cette affirmation n'est pas
simplement une répétition en d'autres termes de la remarque précédente.
En disant que l'analogie détermine ce que nous disons en théologie,
nous voulions dire que les analogies que nous employons nous font
dire certaines choses et non pas d'autres. En affirmant que l'analogie
est normative nous allons plus loin : ce que nous disons à la lumière
de notre analogie est juste, et ce qu'elle nous empêche de dire est
faux. Cette fonction normative de l'analogie est nouvelle; elle est
rendue possible surtout grâce à l'introduction de l'analogie dans
tous les domaines de la théologie contemporaine. Certaines de
nos analogies, bien que nous ne revendiquions pour elles aucun
caractère définitif, se sont transformées d'une façon très pragmatique
en critère de la vérité théologique. Si elles l'ont fait, ce ne fut pas
principalement parce qu'elles nous ont rendu capables d'exclure des
vues « hérétiques », mais plutôt parce qu'elles nous ont ouvert de
nouveaux horizons. En fin de compte tout critère se justifie bien plus
par le genre de choses qu'il autorise que par ce qu'il rejette.

Les composantes de la situation actuelle sont donc : l'usage
imprécis du terme «analogie», l'omniprésence de cette notion dans
notre pensée théologique, et la fonction normative qu'elle a



l'analogie 87

acquise a posteriori. Telles sont les données que toute doctrine
complètement développée de l'analogie doit comporter. Comme
étape dans cette direction, je me propose maintenant d'examiner
quelques exposés traditionnels de l'analogie ; même si nous employons
aujourd'hui ce terme d'une manière vague, il a une longue histoire,
avec des survivances qui demeurent actuelles. En outre, s'il est bien
vrai, comme mon diagnostic le suggère, que l'analogie a conquis
pour elle-même ce rôle central dans la méthode théologique, elle
devra se soumettre à un examen minutieux.

II
Afin de maintenir la discussion à l'intérieur de certaines limites,

j'ai choisi des représentants des conceptions romaine, réformée,
néoorthodoxe et philosophique de l'analogie.

1. La position romaine est exposée par J. F. Anderson dans son

ouvrage The Bond of Being. Comme Penido, qui écrivit quelque dix-
huit ans avant lui (1931), Anderson soutient que Thomas de Vio, dit
Cajétan, est un interprète fidèle de saint Thomas. Commençons par
donner sa classification de l'analogie, car il est désirable de l'avoir
sous les yeux pour notre discussion.

L'analogie d'inégalité (ou prédication générique) se rencontre
toutes les fois que des entités ou attributs participent dans des

mesures différentes (inégalement) à quelque concept générique ou
spécifique. Elle forme la base métaphysique de philosophies aussi
différentes que celles de Platon et de Spinoza, de Plotin et de F. H.
Bradley. Si elle montre l'une des caractéristiques de l'analogie, à

savoir une unité entre les analogues¦ se combinant avec une différence,
c'est néanmoins essentiellement un type d'univocité : prédication du
même terme générique (avec une seule intention commune) à plusieurs
membres du genre. Ce n'est en fait qu'une pseudo-analogie ; mais il
est important de la mentionner à cause du danger d'interpréter la
métaphysique thomiste en termes platoniciens.

L'analogie de proportion ou d'attribution est appliquée à ces
entités qui, si elles sont différentes à d'autres égards, sont les mêmes
en ce qu'elles sont toutes reliées à une même chose, même par des

relations différentes. Cette chose est affirmée comme leur prédicat
analogiquement. Un exemple éclaircit ce point : le mot « sain » peut
être le prédicat d'un régime, d'un remède, d'un teint ou d'un animal ;

et il a un sens légèrement différent dans chaque cas, parce que
chacune des entités a une relation différente avec lui. Le régime est sain

parce qu'il maintient l'animal en bonne santé, le remède parce qu'il
restaure la santé, le teint parce qu'il est un signe de bonne santé.

1 Nous traduisons de cette façon l'anglais analogate.



88 JOHN McINTYRE

Dans chaque cas c'est à la même santé de l'animal que l'on se réfère
et la prédication du terme « sain » à ces autres entités est analogique.
Mais le terme « sain » n'est proprement appliqué qu'à l'organisme de
l'animal : là, la « santé » est formellement réalisée. C'est le premier
analogue, les autres sont secondaires. On peut faire remarquer que la
relation de chacun des analogues avec le terme unique représente
l'un ou l'autre des quatre types de relation causale.

Les propriétés de ce type d'analogie sont les suivantes :

La propriété principale en est que l'attribut assigné aux différents
analogues n'est réalisé formellement que dans le premier analogue et
n'est attribué aux autres que par dénomination extrinsèque à partir
du premier. Les autres ne reçoivent de lui que le nom commun. La
« formalité analogue »r — la santé dans l'exemple donné — est une
numériquement, et non logiquement ou conceptuellement. La santé
en vertu de laquelle le régime, le remède, etc., sont dits « sains » est
une en nombre ; les analogues prétendus « sains » peuvent être
pensés comme formant une classe, comme des exemples d'un universel
qui est logiquement un. Le premier analogue doit être compris dans
les définitions des analogues secondaires qui ne reçoivent leur nom
analogue que par la relation extrinsèque qu'ils ont avec lui. Le terme
commun employé dans la pluralité des relations que les analogues
ont avec lui a un sens différent suivant les différents analogues ;

mais leur référence commune empêche ces significations d'être
complètement synonymes.

On comprendra très rapidement l'analogie de proportionnalité
en partant de l'exemple aristotélicien qu'emploie saint Thomas :

celui du terme « bon ». Différentes choses sont dites être « bonnes »

proportionnellement, non à cause de leur dépendance d'un premier
principe, ou à cause de leur relation extrinsèque à un premier analogue,

mais en vertu d'un bien intrinsèque. Ainsi, la vue exerce la
même fonction à l'égard du corps que l'intelligence à l'égard de
l'âme. La vue est un bien proportionné au corps, comme l'intelligence

l'est à l'âme. La structure de l'analogie de proportionnalité
est : A : B : : C : D. Cette formulation doit être préférée à l'autre
formulation mathématique A/B C/D. Car lorsque nous substituons
des valeurs aux symboles, nous avons :

L'essence de Dieu L'essence de l'homme

L'intelligence de Dieu L'intelligence de l'homme

et nous voyons l'erreur qu'il y a à dire que l'intelligence de Dieu est
déterminée par l'essence de Dieu de la même manière que l'intelligence

de l'homme est déterminée par l'essence de l'homme. Le sens

1 Anderson, op. cit., p. 98.



l'analogie 89

réel est : de même que l'intelligence de l'homme est déterminée par
l'essence de l'homme d'une manière propre à l'humanité, ainsi
l'intelligence de Dieu est déterminée par l'essence de Dieu d'une manière

propre à la divinité. Dans cette analogie, la similarité ne gît pas dans
les attributs des termes, mais dans les relations qu'il y a entre eux.

Anderson conclut son analyse de l'analogie chez saint Thomas en
soutenant que l'analogie de proportionnalité se trouve à la base de
l'affirmation thomiste de 1'« analogie de l'être ». Cette analogie est la
seule des trois à être métaphysique, car ce n'est qu'en employant
celle-ci que l'on peut décrire comment les choses sont. Toutes les
choses participent à l'être. « Mais l'acte d'exister de chaque chose est

propre à cette chose et distinct de l'acte d'exister de chaque autre
chose. »l Cet état de choses ne peut être compris que si nous admettons
que les relations que les essences entretiennent avec leur acte d'exister

(leur « esse ») sont des exemples de l'analogie de proportionnalité.
« L'analogie est l'unique lien de l'être entre tout ce qui est. » 2 Lorsqu'il
considère l'affirmation que «l'essence humaine est à l'existence humaine
comme l'essence divine est à l'existence divine », Anderson affirme
que la relation de l'essence à l'acte d'exister est celle de la puissance
à l'acte ; cette distinction est le résultat de la Création 3, dans laquelle
les actes de Dieu sont reliés à lui en tant qu'agent par des relations
réelles de similarité analogique. Il est très intéressant de remarquer
qu'il soutient finalement que ces relations ne peuvent pas être d'une
identité univoque, car « Dieu et le monde sont essentiellement différents

» 4.

2. La position réformée nous est donnée par J. C. McLelland
dans l'exposé qu'il fait de la pensée de Pierre Martyr (The Visible
Words of God). Dans son commentaire sur l'Ethique à Nicomaque
d'Aristote, Pierre Martyr expose une théorie de l'analogie qui est
substantiellement la même que l'interprétation de saint Thomas
donnée par Cajétan s, et il accorde sa faveur à l'analogie de proportionnalité

avec trois différences. Tout d'abord il rejette l'analogia entis,
parce que, selon McLelland 6, elle équivaut à « une doctrine de continuité

ontologique entre l'homme et Dieu ». En second lieu, il substitue
à l'analogia entis l'unio hypostatica des natures dans la personne de

Jésus-Christ comme analogue relationnel. L'analogue archétypique,
celui qui doit être à la base de la construction théologique, n'est pas
une partie innée de l'être de l'homme ; il est donné par Dieu à

l'homme dans l'événement miséricordieux de l'Incarnation, et, par
conséquent, dans la personne du Christ. La relation entre l'archétype
(unio hypostatica) et les analogata qu'il nous rend capables de com-

1 Anderson, op. cit., p. 281. — 2 Ibid, p. 305. — 3 Ibid., p. 309.
4 Ibid., p. 309. — 5 McLell\nd, op. cit., p. 79. — 6 Ibid., p. 83.



go JOHN McINTYRE

prendre et d'interpréter correctement (par exemple les « signes » dans
les sacrements) est constituée par le Saint-Esprit. La contribution la
plus caractéristique de Pierre Martyr à la théologie de la Réformation
est son emploi de l'analogie de la personne du Christ pour combattre
les erreurs de la doctrine de la transsubstantiation ; c'est aussi la
méthode exégétique qu'il a développée et qu'il était si soucieux de

distinguer des méthodes allégorique et typologique.
Cette forme d'analogie christologique a aujourd'hui une telle

vogue qu'elle mérite qu'on s'y arrête.
L'analogie christologique n'est pas renforcée par la critique de

l'analogia entis thomiste ; cette critique veut montrer que l'analogia
entis implique « une doctrine de continuité ontologique entre Dieu
et l'homme », ou est impliquée par elle. C'est, je l'avoue, une
implication que je ne puis pas du tout accepter pour les raisons
suivantes: j'aurais pensé que cette sorte de continuité était précisément
la chose qui était écartée par la doctrine de l'analogie, au moins
dans deux de ses formes, et n'était possible que pour une
interprétation de l'analogie, l'analogie d'inégalité, celle que de toute
façon saint Thomas n'accepte pas. Pour une métaphysique hiérarchique

du type platonicien, dans laquelle on monte à partir de
cas singuliers, en passant par des concepts de plus en plus généraux,
jusqu'à la forme du Bien, il y a «continuité ontologique» du
membre le plus bas au membre le plus haut de la structure. Mais
dans l'analogie d'attribution, l'accent est mis sur le fait que les

analogues inférieurs dépendent pour leur être du premier analogue ;

ils ne reçoivent leur attribut que par dénomination extrinsèque. Alors
que dans l'analogie de proportionnalité l'accent est mis sur le fait que
nous avons le genre d'existence qui est proportionné à notre genre
d'être ; ce qui est, à mes yeux, une façon complètement efficace de
dire que nous n'avons pas le même genre d'être que Dieu. La conclusion

s'impose : l'interprétation selon laquelle le concept d'analogia
entis entraîne le thomisme à affirmer une continuité ontologique entre
l'homme et Dieu a son origine dans l'une ou l'autre des trois raisons
suivantes : premièrement parce que l'expression analogia entis est
négligemment traduite similarité d'être, ce qui signifie, croit-on, que
l'être de Dieu est comme le nôtre, c'est-à-dire lui est identique.
Secondement parce que le thomisme est maintenant interprété au
travers d'une brume d'idéalisme philosophique, qui est plus proche
soit du platonisme ou de l'hégélianisme que du thomisme authentique.
Ou troisièmement parce qu'on s'imagine que le thomisme est lié à
la conception aristotélicienne du monde, qui résulterait de l'amorphe
hulé, ou apeiron, et des formes, et doit ainsi regarder la totalité de la
réalité comme constituée par un seul genre d'être. Chez saint Thomas
l'analogie de proportionnalité va de pair avec la doctrine de la



L ANALOGIE CI

création, d'où l'on doit conclure qu'il n'y a aucune continuité
ontologique entre Dieu et l'homme. C'est l'acte créateur de Dieu qui
établit l'analogia entis ; par conséquent il ne peut être question
qu'une telle analogie implique une négation quelconque de la distinction

fondamentale entre le Créateur et la créature. Rappelons les
mots d'Anderson déjà cités : « Dieu et le monde sont essentiellement
différents. » Les critiques adressées à saint Thomas font grand
cas du fait qu'il use d'une terminologie causale quand il parle de la
création, et par conséquent place Dieu au même niveau que ses
effets : tout l'ordre de la nature. Non seulement je ne suis pas sûr
que saint Thomas emploie le terme de « cause » au sujet de Dieu
dans un sens analogique, mais encore il faut mettre à son actif le fait
qu'il dit beaucoup d'autres choses au sujet de la relation de Dieu au
monde créé, qui montrent qu'il ne pense pas en termes de « continuité

ontologique ». En fait si nous interprétons l'analogia entis
comme une analogie de proportionnalité, il n'y a pas de raison de ne
pas la retenir, même lorsqu'une autre interprétation est donnée de
cette proportionnalité (dans notre cas celle de l'unio hypostatica). Si,
comme je le crois, l'analogia entis se réfère primordialement à la
création, alors il est sûrement licite de combiner les deux : c'est-à-dire
celle de Cajétan et celle de Pierre Martyr. En outre, même si l'on
prend l'unio hypostatica comme la forme normative de l'analogie de

proportionnalité, il reste toujours à affronter le problème du genre
d'analogie qui entrait en ligne de compte après la création et avant
la rédemption.

Le second commentaire que je voudrais faire sur la substitution
de l'unio hypostatica comme analogue primaire à l'analogia entis
(suivant l'exemple de Pierre Martyr - J. C. McLelland) est le
suivant : nous devons nous souvenir que même lorsque que nous
avons fait la substitution, nous n'avons toujours qu'analogie et non
univocité. C'est précisément l'objection faite par John Baillie, dans
son livre The Idea of Revelation in Recent Thought, à la conception
de la Bible défendue par L. S. Thornton. S'appuyant sur l'analogie
entre la relation de la nature humaine et de la nature divine dans la
personne de Jésus-Christ, et la relation de l'humain et du divin dans
la Bible, Thornton nous interdit de faire une distinction entre
l'essence de la révélation et la littérature sacrée dans laquelle elle est
enchâssée, et de jouer le rôle de juge, appréciant dans quelle mesure
ses diverses paroles sont inspirées. Si la nature humaine du Christ
est parfaite, réplique Baillie «, celle des témoignages bibliques ne l'est
pas ; et de plus, si la vue de Thornton était correcte, alors la bibliolatrie

ne serait pas plus reprehensible que la christolâtrie. En fait,

1 Op. cit., p. 123.



92 JOHN McINTYRE

Baillie reproche à Thornton d'oublier que l'unio hypostatica est
appliquée seulement analogiquement aux éléments divins et humains
de la Bible. Nous pouvons de bonne foi ajouter que l'Eglise romaine
commet précisément la même erreur dans sa doctrine de l'Eglise.
Dans cette institution divino-humaine, où les protestants voient la
faillibilité des membres humains pris individuellement ou en groupe,
les catholiques romains voient un élément humain qui a acquis la
perfection de la nature humaine de notre Seigneur. Ajoutez à la

croyance à cette perfection la doctrine de la communicatio idiomatum,

et la doctrine de Y Una Sancta devient la conclusion inévitable
de tout usage univoque de l'analogie de l'unio hypostatica appliquée
au Christ et à l'Eglise.

Quelque chose me gêne dans cet emploi de l'analogie de l'unio
hypostatica. D'une part elle s'avère un outil théologique très
tranchant lorsqu'elle est employée comme une analogie d'inégalité, les

analogues inférieurs étant regardés comme des exemples particuliers
du premier analogue ; dans ce cas néanmoins l'analogie de proportionnalité

est violée. D'autre part, lorsqu'elle est réellement traitée comme
une analogie de proportionnalité, elle tend à se briser entre nos mains,
car elle ne nous donne aucun critère pour distinguer en quoi les
analogues secondaires ressemblent à l'analogue primaire ou en diffèrent.

Mon troisième commentaire sur ce genre d'analogie est le suivant.
C'est que, tout comme chez saint Thomas, l'analogie de proportionnalité

doit être reliée à la doctrine de la création ; ainsi dans l'emploi
réformé de l'unio hypostatica, il est nécessaire de donner quelque
indication sur la relation du premier analogue aux analogues
inférieurs en plus de celle formulée par la proportionnalité. Ce point est

parfaitement clair en logique symbolique. La formule A : B : : C : D
est inadéquate si ehe n'indique pas de quelque manière comment A
est relié à C et/ou comment B l'est à D. L'emploi que fait Thornton
de l'analogie de l'unio hypostatica en relation avec la Bible est vicié,
partiellement au moins, par son incapacité de définir la relation de

la nature humaine en Christ à l'élément humain dans la Bible. En
d'autres termes, parce que l'analogie de proportionnalité est une
analogie de relation, elle demande à être complétée par quelque
forme d'analogie qui relie les termes de l'analogie.

3. Choisissant Barth comme représentant de la position néo-orthodoxe,

je me suis limité à ce qu'il affirme dans le tome premier du
deuxième volume de la Kirchliche Dogmatik 1

; car c'est le locus
classions où il définit sa position relativement aux discussions
traditionnelles sur l'analogie et en adopte le vocabulaire. Il développe sa

1 K. Barth : Kirchliche Dogmatik 2/I, p. 267-275 ; trad, française : Dogmatique

2/I *, p. 239-245.



L ANALOGIE 93

propre pensée au moyen d'un exposé critique de Quenstedt. Après
avoir rejeté, comme nous devions nous y attendre, ces interprétations
de notre langage au sujet de Dieu qui en font un langage univoque
ou équivoque, Quenstedt s'accorde avec saint Thomas pour dire
qu'un tel langage est analogique. D'une manière plutôt surprenante,
Quenstedt poursuit et nie, non seulement l'analogie d'inégalité, mais
encore l'analogie de proportionnalité — sans donner de raison — et

approuve l'analogie d'attribution. S'aidant de nombreuses citations,
Barth commence par décrire le contexte dans lequel Quenstedt
expose sa conception assez particulière de l'analogie. Quenstedt
soutient notamment la thèse suivante : comme Dieu est essence et
substance, ainsi les créatures sont proprement (proprie) des êtres,
des essences et des substances : « Dieu n'a pas créé de non-entia. » '
Dans l'analogie d'attribution, selon Quenstedt, l'application de l'analogie

aux analogues secondaires ne se fait pas par dénomination
extrinsèque, mais par dénomination intrinsèque, parce que l'analogie
appartient proprement aux analogues inférieurs, bien qu'ils soient
dépendants du premier analogue.

Or il est clair que Barth ne va pas avoir beaucoup de
difficultés avec cette définition, et il n'a aucun scrupule à tirer sur un
oiseau posé Il n'en reste pas une plume Quenstedt, bon luthérien,
montre dans ses autres écrits à quel point il connaît bien la doctrine
de la justification par la grâce seule ; s'il avait seulement étendu cette
connaissance jusqu'à son analyse de notre connaissance de Dieu, il
aurait vu que l'analogie entre Dieu et l'homme n'est pas quelque
chose qui soit toujours propre à l'homme et que Yattributio n'est
jamais intrinseca mais toujours extrinseca. La créature est créée

comme analogue, en vertu d'un acte de grâce divine, et ne possède
jamais ce caractère analogue de son propre droit. «Ce n'est pas un
être commun à Dieu et à l'homme qui établit et maintient finalement
et véritablement leur communion, mais la grâce de Dieu. » 2 A mon
sens, il est dommage que ce soit l'expression analogia fidei plutôt
qu analogia gratiae qui ait été popularisée comme le résumé de la
position de Barth en cette matière. Les nuances subjectives attachées
au mot « foi » permettent de concevoir l'analogia fidei comme quelque
chose de créé par notre acte de foi subjectif ; alors que c'est parce que
la grâce établit l'analogie que la foi apparaît.

Barth continue en affirmant que les présupposés de Yattributio
intrinseca de Quenstedt sont ceux précisément du catholicisme
romain, c'est-à-dire la doctrine de l'analogia entis ; alors que son
analogia gratiae est fondée sur la conception biblique de la relation

1 Barth : op. cit., éd. ail., p. 268 ; éd. fr., p. 239.
2 Ibid., éd. ail., p. 275 ; éd. fr., p. 245.



94 JOHN McINTYRE

de Dieu à l'homme. L'attributio intrinseca est finalement rejetée
parce qu'elle entre en conflit avec l'Ecriture comme critère de la
vérité théologique.

Il y a quelque chose de malséant à entreprendre une discussion
des thèses de Barth sur l'analogie, dans le contexte de tant d'autres
doctrines ; néanmoins les conceptions de Barth doivent être maintenues

dans un tel contexte si on veut les comprendre correctement.
On peut faire les remarques suivantes.

Sans aucune nécessité, à mon avis, Barth restreint la discussion en
se basant sur la doctrine de l'analogie de Quenstedt, qui est défectueuse
à plusieurs égards. La préférence de Quenstedt pour l'analogie
d'attribution au lieu des autres types d'analogie se justifie mal. La forme
d'attributio qu'il accepte est telle qu'elle mérite à peine ce nom, parce
que c'est réellement une analogie d'inégalité. Mais il y a plus grave :

Quenstedt néglige l'analogie de proportionnalité et cela a de sérieuses

conséquences pour l'exactitude de sa présentation du problème ; par
exemple cela le conduit à ignorer la place que la proportionnalité
occupe dans la pensée de Pierre Martyr.

Cette limitation du domaine de l'analogie n'est pas sans effets
sur l'exposé de Barth. D'une part, Barth définit sa position à l'aide
de l'analogie d'attribution, mais substitue à la dénomination intrinsèque

de Quenstedt la dénomination extrinsèque originale, qui est la
forme classique de l'attribution. Il est difficile de croire que l'analogie
d'attribution répond aux exigences de sa théologie dans toute son
étendue. On se rappelle sans doute que l'analogie d'attribution a
trois propriétés en plus de la dénomination extrinsèque : a) la «

formalité analogue » (santé dans l'exemple donné ci-dessus) est
numériquement une, et non logiquement ou conceptuellement ; b) le premier
analogue doit être compris dans la définition des analogues inférieurs ;

c) le terme commun a un sens différent selon sa relation aux
différents analogues. Les deux premières de ces propriétés se retrouvent
dans l'emploi théologique fait par Barth de l'analogie d'attribution.
Mais la troisième ne se vérifie pas. L'exemple de l'attribution de la
justice aux hommes le montre : la justice de Dieu étant le premier
analogue, on voit que tous les analogues inférieurs (les hommes
justifiés) ont la même relation à Dieu en Christ (celle de pécheurs
condamnés et justifiés) et reçoivent la même justice. Je ne pense pas
non plus que Barth désire réellement persister à dire que l'application

à nous de la justice est uniquement une dénomination extrinsèque.

De l'avis de tous, la justice n'est nôtre qu'en Jésus-Christ,
mais si elle demeure toujours dusserlieh et ne devient à aucun stade
innerlich, alors nous pouvons seulement dire que le but du salut a
été manqué. D'autre part, l'omission de l'analogie de proportionnalité

n'est pas justifiée par la doctrine de Barth. Il semble avoir



l'analogie 95

rejeté l'analogie de proportionnalité sous prétexte que la relation
entre Dieu et l'homme qu'elle détermine est calculable ; mais
c'est précisément ce que contestent fermement les partisans de
ce genre d'analogie : elle n'est pas l'analogie de proportion
mathématique A/B C/D. Cette méconnaissance de la proportionnalité ne
se rapporte qu'à la définition formelle du terme ; car, en fait, Barth
use quelquefois de la proportionnalité. Dans le passage que nous
avons sous les yeux » il dit explicitement : la relation établie entre
l'homme et Dieu dans la rédemption, la justification miséricordieuse
des pécheurs, est l'analogie qui doit servir d'exemple et de norme à
toutes les descriptions des relations de Dieu à l'homme. Ici, la fonction

normative de l'analogie mentionnée plus haut est clairement
attestée. Mais l'analogia gratiae est sans doute une analogie de relation

plutôt qu'une analogie d'attribution. Chez Barth l'analogia
gratiae n'apparaît pas seulement dans sa critique de Quenstedt, mais
est le thème dominant de toute sa théologie, elle modèle ses analyses
de toutes les doctrines. Il est donc peu sage de prendre Barth au pied
de la lettre quand il déclare rejeter l'analogie de proportionnalité, vu
qu'il l'emploie partout. Son langage le trahit.

Je ne suis cependant pas tout à fait satisfait du refus de l'analogia
entis par Barth. Ce sujet entre dans notre discussion à cause de
l'identification que fait Barth des présupposés de Quenstedt avec sa

propre doctrine. Il y a là en fait deux questions. Il s'agit premièrement

de savoir si Quenstedt veut affirmer que l'être de Dieu et
celui de l'homme sont identiques ; il s'agit de savoir secondement
si une telle vue représente bien celle de saint Thomas. Au sujet de la
première question, il me semble que Quenstedt discerne l'insuffisance
de l'analogie d'attribution quant à la dénomination extrinsèque. Cette
insuffisance réside dans le fait que cette analogie n'affirme rien de la
nature interne des analogues inférieurs. Et de plus, il me semble que
Quenstedt désire souligner que Dieu crée des êtres dont le fait d'être
créé constitue l'être. Il essaie de trouver comment l'on peut parler
de créatures qui sont antérieurement au salut, et qui en fait doivent
être pour être sauvées. Quant à la seconde question : savoir si soutenir
que l'analogia entis signifie que Dieu et l'homme ont un être commun
rend justice à saint Thomas, je répondrai seulement que cette
interprétation de l'analogie (analogie d'inégalité) est rejetée par saint
Thomas et la plupart des thomistes. Une fois de plus c'est la négligence

de Barth relative à l'analogie de proportionnalité qui a créé
le problème.

4. Avant de passer à la dernière partie (rapports entre les
analyses traditionnelles et la situation contemporaine), il me semble

1 Kirchliche Dogmatik 2/I, p. 267 ss. ; trad, française 2/I * p. 239 ss.



96 JOHN McINTYRE

important de mentionner certains aspects de l'analogie soulignés par
les philosophes et qui nous concernent. Je pense en ce moment à

J. S. Mill, W. E. Johnson, Susan Stebbing, H. W. B. Joseph.
Ici, l'accent est mis beaucoup plus sur le raisonnement analogique

que sur la prédication analogique ; mais comme l'on peut soutenir
que les philosophes ne diffèrent de nous que sur les usages et les
buts auxquels nous voulons faire servir l'analogie, et non sur aucune
structure de base, il peut par conséquent nous être utile de présenter
leurs positions.

a) Susan Stebbing », par exemple, cite la distinction faite par
J. M. Keynes entre l'analogie positive et l'analogie négative. Dans
le cas de deux objets S et N qui se ressemblent quant à plt p2, p3,

p„ et diffèrent quant à rlt r2, r3, rn, la première série constitue alors
l'analogie positive, et la seconde l'analogie négative. A cet égard une
grande partie de notre usage actuel de l'analogie est fautif. Ou il
traite l'analogie presque exclusivement en analogie positive, comme
s'il n'y avait pas d'analogie négative, et obtient ainsi des vues erronées

sur la Bible, l'Eglise et même l'Etre. Ou il traite l'analogie
comme si c'était une identité complète plus une différence complète,
les deux susceptibles d'être considérées isolément : l'une est prise et
l'autre laissée. Alors qu'en fait, pour qu'il y ait analogie, il faut maintenir

ensemble l'analogie positive et négative — en suspension, comme
le diraient les chimistes (pour employer une analogie Un examen
plus complet des éléments négatifs et positifs dans nos analogies
théologiques me semble être le pas qu'il faut franchir ensuite.
Ainsi on limitera le champ de nos inductions tout en renforçant nos
conclusions.

b) La force de l'analogie, selon les philosophes, dépend au minimum

de deux considérations. Tout d'abord, «du caractère des ressemblances

initiales et de la compréhension des propriétés que l'on
affirme être mises en relation » 2. Un raisonnement valable exige que
nous développions aussi loin que possible l'analogie connue, positive
et négative ; il faut de plus présupposer que par là nous assurons
l'énumération des propriétés importantes et qui vraisemblablement
affecteront la validité du raisonnement. Le second facteur dont
dépend la force de l'argument analogique est celui-ci : « Plus est
grande la compréhension des propriétés impliquées, moins il est
vraisemblable que la conclusion soit vraie. » Un principe comme celui-
ci exclurait dès le départ les fantaisies de l'exégèse allégorique.
Stebbing ajoute une remarque intéressante : c'est que certaines
analogies, qui faibles en elles-mêmes, transportent néanmoins de

1 A Modem Introduction to Logic, p. 250.
2 Op. cit., p. 253.



L ANALOGIE 97

fortes notes émotionnelles ou amusantes, peuvent acquérir sur nos
esprits un pouvoir bien supérieur à leur validité propre. La nature
même de la théologie nous rend plus sensibles à ce défaut et demande

que nous soyons impitoyables dans l'examen des analogies que nous
employons.

c) Enfin, une remarque de J. S. Mill très féconde et salutaire :

chaque enquêteur compétent considérera l'analogie « comme un
simple poteau indicateur montrant la direction dans laquelle des

investigations plus rigoureuses devraient être poursuivies» ». Cette

remarque rend justice à la fonction suggestive de l'analogie dans
notre pensée, à la manière dont elle ouvre de nouveaux horizons.
Mais elle fait plus : elle nous rappelle que l'analogie ne joue peut-être
qu'un rôle avant-dernier dans la pensée théologique, elle nous indique
en tout cas que nous sommes trop enclins à laisser la description
analogique se substituer à une investigation plus rigoureuse.

III
Notre troisième thème devait être la définition de l'emploi des

schémas traditionnels de l'analogie dans notre tâche théologique
actuelle. La structure d'une telle définition a déjà commencé à prendre
forme ; il reste à en articuler les divers éléments.

Nous sommes frappés par un premier fait : aucune des interprétations

habituelles de l'analogie ne semble en elle-même répondre à la
complexité de la compréhension actuelle de nos relations à Dieu et
même de notre connaissance de Dieu. Nous avons vu comment
Barth, malgré son allégeance avouée à l'analogie d'attribution, est en
fait lié implicitement non seulement à une forme sérieusement
modifiée de cette analogie, mais encore à un autre type d'analogie
qu'il rejette explicitement. Pierre Martyr et son interprète J. C.

McLelland, qui acceptent l'analogie de proportionnalité et postulent
l'unio hypostatica comme premier analogue, ont besoin néanmoins
d'une forme ou l'autre de l'analogie d'attribution pour relier les

entités, en tant que distinctes, des relations, qui forment les termes
dans la proportionnalité. Même Anderson, le commentateur de saint
Thomas et de Cajétan, qui interprète Yanalogia entis comme étant
une analogie de proportionnalité, s'en remet à la doctrine de la
Création pour garantir la structure de sa métaphysique.

Si l'on désire rester fidèle à la coutume établie depuis longtemps,
c'est une combinaison de l'analogie de proportionnalité et de

l'analogie d'attribution qui nous est nécessaire. Par l'analogie
de proportionnalité nous assurons à l'œuvre miséricordieuse de

1 J. S. Mill : System of Logic, Book III, Chapter XX.



98 JOHN McINTYRE

Dieu en Christ la place déterminante dans notre compréhension
des relations de Dieu avec nous-mêmes et de la nature divine.
L'analogia gratiae devient le premier analogue, et tout le reste
est interprété proportionnellement à cet analogue. Mais parce que
l'analogia gratiae nous établit dans une nouvelle relation, elle nous
dote aussi d'un être nouveau, et elle est la norme de toutes les
relations dans lesquelles nous entrons. A ce moment l'analogie d'attribution

entre en jeu, pour parler de l'espèce de justice, de sagesse, de
vérité, etc., qui peuvent être les nôtres une fois que nous sommes
fondés en Christ. Et parler ainsi c'est montrer que nous n'avons
aucun doute sur la façon dont elles sont « nôtres ». La dénomination
intrinsèque de Quenstedt, à laquelle Barth fait des objections si fortes,
devient une réelle possibilité — par la grâce de Dieu.

Après cette description presque trop méticuleuse des doctrines de

l'analogie, on se demande si toute l'affaire n'est pas devenue si
différente de la tradition qu'elle a cessé d'être reconnaissable comme
analogie. A cet égard une autre chose m'inquiète : nous avons vu ce
qui est arrivé à Quenstedt dans les mains de Barth. Quenstedt a
accepté certaines distinctions verbales, certaines définitions logiques
de Cajétan et se voit accusé par Barth de toute la maudite métaphysique

du catholicisme romain médiéval : « Tous ceux qui prendront
l'épée périront par l'épée » Pouvons-nous adopter les distinctions
thomistes entre les différentes variétés d'analogie, et échapper aux
conséquences métaphysiques auxquelles sont indissolublement associées

les formes logiques chez saint Thomas et dans toute la théologie
catholique romaine Nous désirons cette logique sans cette
métaphysique, et j'ai le sentiment que nous sommes peut-être en train
de demander la lune.

Cependant, si ce n'est pas le cas, et si vraiment l'analogie est
inéluctable, alors il faut donner d'autres avertissements. Nous
devons nous rappeler fermement que toute notre connaissance de
Dieu ne saurait être analogique ; autrement nous ne saurions pas
qu'il en est ainsi. Nous devons avoir une connaissance non analogique

à laquelle nous comparons la connaissance analogique, et
d'après laquelle nous jugeons de son exactitude. Ici le mot de J. S.

Mill devient très pertinent : l'enquête théologique doit accepter pour
but la diminution du domaine de l'affirmation analogique. Nous
ne devons pas faire fausse route en cherchant à imposer à l'analogie
une structure trop rigide. Autrement elle cesse d'être analogie et
devient univocité. Pour cette raison nous devons garder l'esprit
ouvert sur les nombreuses analogies dont usent l'exégèse biblique
et la théologie dogmatique contemporaines. Mais ceci ne revient
pas à dire qu'une analogie est aussi bonne qu'une autre. Les
philosophes nous ont rendu service en montrant que les analogies doivent



L ANALOGIE 99

être examinées à fond quant à leur contenu positif et négatif, et classées

en conséquence. Mais en fin de compte les analogies ne s'établiront
pas grâce à leur conformité aux catégories de la logique médiévale
ou moderne, ni aux exigences d'une métaphysique anti-métaphysique,
mais grâce à la relation vivante qu'elles entretiennent avec la Parole
vivante de Dieu, avec la communauté adorante et obéissante, et avec
le salut des enfants de Dieu.

John McIntyre.

Traduction de Michel Despland.

INDICATIONS BIBLIOGRAPHIQUES

Faith and Logic. Edited by Basil Mitchell. London, Allen and Unwin, 1957.

Leonard Hodgson : The Doctrine of Trinity. London, Nisbet, 1933.

Lionel Spencer Thornton : The Incarnate Lord. London, Longmans, Green,
1928.

James F. Anderson : The Bond of Being. St Louis & London, B. Herder Book
Co., 1949.

Joseph C. McLelland : The Visible Words of God. Edinburgh, Oliver and
Boyd, 1957.

John Baillie : The Idea of Revelation in recent Thought. London, Geoffrey
Cumberlege, Oxford University Press, 1956.

L. Susan Stebbing : A Modern Introduction to Logic. London, Methuen, 1930.


	L'analogie

