Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 1

Artikel: Edgar Quinet et la pensée protestante en Suisse romande : Ernest
Naville, Charles Secrétan, Amiel, Merle d'Aubigné, Ferdinand Buisson

Autor: Du Pasquier, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE
EN SUISSE ROMANDE

(ERNEST NAVILLE, CHARLES SECRETAN, AMIEL, MERLE D’AUBIGNE,
FERDINAND BUISSON)

L’étude de quelques documents inédits relatifs au séjour d’Edgar
Quinet en Suisse, & Montreux, pendant douze ans d’exil, de 1858-
1870, a attiré notre attention sur les rapports qu’il entretint avec les
naturalistes comme avec les philosophes romands. Tandis qu’il était
en communion d’esprit avec les premiers et parlait pour ainsi dire le
méme langage, il rencontra chez nos penseurs, notamment Ernest
Naville et Secrétan, une opposition qui se manifeste clairement dans
leur correspondance, ainsi que dans le «Mémorial d’exil» de
Mme Quinet. Montrer cette opposition, la documenter par quelques
textes, ce sera du méme coup faire mieux ressortir la pensée originale
de Naville et de Secrétan. Ils représentent une tradition philoso-
phique qui s’écarte constamment de celle des philosophes francais
du XIXe siécle, Maine de Biran mis a part. De Victor Cousin jusqu’a
Taine et Renan, ces philosophes sont toujours plus ou moins les
héritiers du XVIIIe siécle et de 'Encyclopédie, tandis que Naville et
Secrétan sont aux antipodes de ce courant de pensée rationaliste, qui
aboutira parfois dans la seconde moitié du siécle aux extrémes du
matérialisme et de I'athéisme. Edgar Quinet, par toute son attitude
idéologique, se situe entre ces deux poéles. S’il se rapproche parfois
de la pensée protestante de la Suisse francaise, il s’en éloigne sur plus
d’un point. Ses réactions permettent de mieux apprécier les positions
de ses contradicteurs. Si notre pays a connu moins que la France la
vague positiviste et scientiste, cela est dfi pour une bonne part a nos
penseurs ou théologiens, héritiers directs d’Alexandre Vinet. Et
Secrétan comme Naville défendent des théses trés voisines. Dans la
préface de son livre Raison et Christianisme, Secrétan s’apparente
au Naville des grandes conférences sur la « Vie éternelle », le « Pro-
bléme du Mal » et « Le Pere céleste ». Et il déclare dans sa préface :
« J'al essayé de faire un second pas dans le méme sens et d’établir

REMARQUE : Documents inédits consultés :

I. Mme EDGAR QUINET : Mémorial d’exil. (Cahiers reliés I a XIII.) Déposés
a la Bibliothéque nationale, a Paris, Cabinet des Manuscrits, sous : Nouvelles
acquisitions francaises, n% 11 825 a 11 837. Abréviation : Mémorial. N. a. fr.

I1. Correspondance Edgar Quinet. (Lettres de ses correspondants.) Dossier
de quinze volumes de lettres reliées par ordre alphabétique. Déposé a la Biblio-
théque nationale, a Paris: Manuscrits: Nouvelles acquisitions frangaises,
no 20 781 a 20 798. Abréviation : Corresp. Quinet. N. a. fr.



2 MARCEL DU PASQUIER

que, sans le christianisme, la croyance en Dieu ne peut pas se sou-
tenir. »

Bien avant de rencontrer dans notre pays Naville et Secrétan,
Quinet avait été étudié et critiqué dans ses premiéres ceuvres par
Alexandre Vinet et par son disciple Adolphe Lebre, dés 1834. Mais
il ne les avait pas connus personnellement. Vinet avait en effet pré-
senté Ahasverus en 1834 aux lecteurs du Semewr. En 1838, dans un
de ses premiers cours a I’Académie de Lausanne, il avait consacré
une analyse approfondie au poéme de « Prométhée », ou s’affirment
déja les tendances fondamentales de l'idéalisme de Quinet. Celui-ci
présentait Prométhée comme une sorte de préfiguration du Christ.
En une réfutation d'une vigueur et d'une pénétration extraordi-
naires et qu’il faudrait pouvoir reproduire en entier, Vinet contredit
aux idées philosophiques qui se dégagent de ce poéme. Bornons-nous
a trois citations :

« Tout doit dépendre en morale, et, par conséquent tout doit
de proche en proche dépendre aussi en civilisation, de la réponse
qu’obtiendra cette question : L’homme, en tant qu’étre moral et
responsable, a-t-il besoin d'une rédemption, d'une rangon ? Et
cette rancon a-t-elle été offerte, a-t-elle été payée ?... On glisse
sur ces idées... on raméne tout le systéme dans la pensée d’une
force propre, d'un developpement spontané, d’un progres continu,
au terme duquel 'humanité s enorguellhra d’'une victoire due a
ses seuls efforts... Prométhée n’est autre chose que le chrlstla—
nisme, élevé, diront les uns, rabaissé, dirons-nous, jusqu’a la
rehglon naturelle. » 2

Quatre ans plus tard, Adolphe Lébre avait écrit un compte rendu
trés fouillé dans la Revue des Deux-Mondes sur « Le Génie des reli-
gions ». Il y relevait les tendances panthéistes de Quinet et disait
entre autres a ce sujet :

« Le panthéisme et le christianisme cachent sous le méme
vétement deux ennemis, et sous des traits pareils deux ames

toutes différentes. » 3

Cette histoire des grandes religions de l'antiquité aboutissait au
judaisme. Dans son cours du Colléege de France de 1846, « Le chris-
tianisme et la Révolution francaise », Quinet poursuit ce grand tableau
des étapes religieuses jusqu’a la Révolution. I1 y affirme que le catho-
licisme, aprés avoir connu au moyen age son apogée, est devenu une
religion morte, incapable de s’harmoniser a I'dme moderne, dont
I'inspiration dominante serait désormais celle d'une constante libéra-
tion de la pensée, accompagnant 1'affranchissement de 1'homme dans

1 La Raison et le Christianisme. Lausanne, Ed. Louis Meyer, 1863.

2 Etudes sur la littévatuve frangaise au XIXe siécle, tome III, 2¢ édition,
p. 69, 81, go. Paris, 1857.

3 G_?uwes d’Adolphe Lebre, publiées par Marc Debrit, p. 93 et 94. La.usanne,
Bridel, 1856.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE 3

le domaine politique. Il salue la Réforme comme un moment capital
dans cette voie de liberté, qui aboutit a la Constitution des Etats-
Unis, modele & proposer a la France, ol la persistance de la tradition
cléricale et monarchique constituent 'empéchement majeur au pro-
grés de la démocratie. Quinet pense que la Révolution a inauguré un
renouveau de la religion humaine. Bien que cette Révolution ait
abouti a la dictature napoléonienne :

« L’esprit de la Révolution, dit-il, est de s’identifier avec le
principe du christianisme... Elle a tendu d’un effort sublime, a
embrasser le divin; elle s’en est approchée a des instants
suprémes... »

Quinet dira encore plus loin :

« Apres 18 siécles, 'homme commence enfin & déclarer que
Dieu est descendu dans I'homme, et cette conscience réfléchie de
la présence de l'esprit divin crée un nouveau code des droits et
des devoirs... » 2

« L’humanité stupéfaite a fini par reconnaitre que le Christ
s’incarne de siécle en siécle dans 1'Histoire... » 3

« L’Eglise a cessé de faire des miracles, mais I’humanité et la
France en particulier en ont fait & sa place... I1 faut préparer un
nouvel esprit... et travailler encore une fois a I'achévement du
christianisme... » 4

Arrétons-nous ici. Manifestation du divin ? Achévement du chris-
tianisme ? C’est 1a le point crucial. Cet achévement n’est-il pas congu
comme un dépassement ? Or, on ne peut dépasser que ce qui est
inachevé. Et alors qu’en est-il de la personne du Christ incarnant
« toute la plénitude de Dieu», dogme’ central du christianisme ?

Dix ans plus tard, Quinet, exilé en Belgique, revient sur ces
mémes pensées dans sa lettre fameuse sur la « Situation religieuse et
morale de 'Europe ». 11 conseille d’adopter 1'unitarisme de Channing,

Y

seule forme religieuse qui convienne a notre siécle et dont il dira:

« L’Unitarisme n’est rien autre chose que la profession de foi
du Vicaire savoyard qui a été si longtemps I’ame de la Révolution
francaise. » 5

Un exposé fidéle et complet des idées religieuses de Quinet deman-
derait évidemment bien des pages. Mais nous ne croyons pas trahir
sa pensée maitresse par le choix de ces quelques citations, forcément

t EnGg. QUINET : Christianisme et Révolution francaise, 2° legon, p. 261
a 265. (Euvres complétes. Paris, Pagnerre, 1857.

2 Ibid., p. 261.

3 Ibid., 3° lecon, p. 44 et 45.

4 Ibid., 5° lecon, passim.

5 Enc. QUINET : La situation rveligieuse et movale de I’ Europe ((Euvres com-
pletes, vol. 11 : Politique et Religion), 2¢ éd., p. 150. Paris, Pagnerre, 1870.



4 MARCEL DU PASQUIER

trés écourtées, mais caractéristiques d'une tendance qui se retrouvera
tout au long de son ceuvre et notamment dans La Création, parue en
1870 : vaste fresque de l'histoire de la terre et de ’homme depuis
ses origines préhistoriques, selon les découvertes darwiniennes. Les
convictions évolutionnistes que l'historien avait trouvées en germe
dans I'ceuvre de Herder ont ici leur couronnement. En une vision
optimiste du monde, Quinet s’écrie en conclusion :

« J'al vu toute la nature graviter vers l'esprit, c’est-a-dire vers
la liberté morale... De la connaissance de la nature, il y a donc
une morale qui se déduit d’elle-méme... L’homme peut s’adapter
sciemment a l'ordonnance de I'univers et achever en lui I'édifice
sur le plan de I'architecte. » *

Quinet rejoint ici les tenants de la morale indépendante. Citant
Marc-Auréle, il ajoute :
« Vois, examine de prés comme tous les étres se transforment

les uns dans les autres. Exerce a cela constamment ta pensée.
Rien n’agrandit davantage I'esprit. » 2

I1 entrevoit méme, comme le naturaliste Alphonse Favre, en une
sorte de vision anticipée d’'un monde meilleur :

« ... d’autres vies plus complétes, sans doute meilleures... Des
vies plus élevées, des formes plus belles, des étres plus achevés ;
c’est 14 une croyance qu’on n’arrachera pas du cceur de I’homme...
Il est certain que, dans cet instinct d'un monde meilleur, se trouve
la loi qui est aujourd’hui révélée, publiée, manifestée par la
science de la nature. » 3

Cet idéalisme, toujours enveloppé d’images et de symboles, est
assez difficile & caractériser et a définir. S’il s’apparente a la sagesse
de Marc-Aurele, il est fort loin de I’Evangile. Quinet croit a4 une action
divine dans I'histoire, mais c’est toujours des sociétés qu’il s’agit,
jamais de I'individu dans ses profondeurs. Il est d’ailleurs malaisé de
cerner une pensée qui est sans cesse comme baignée d’une lumiére
poétique, et qui se refuse ainsi, comme l'avait fort bien remarqué
Adolphe Leébre, a une analyse rigoureuse. On sait par les confidences
de Quinet a sa mére qu’il était dés sa jeunesse comme ivre de pensée.
I1 semble d’ailleurs éprouver une impossibilité congénitale a réaliser
la gravité du mal moral, dont il ne trouve pas en lui la blessure dou-
loureuse. Religion naturelle, révélation de Dieu dans et par l'histoire,
dépassement du christianisme par je ne sais quel progrés indéfini,
optimisme assez superficiel, morale déduite de la considération de la

1 Epg. QUINET : La Création, 22 vol., Livre XII, p. 409-412. Paris, Lacroix,
1870.

* Ibid., ch. 10, p. 413.

3 Ibid., ch. 11, p. 417-419.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE 5

nature, et brochant sur le tout un Christ trés pile et plutdét symbo-
lique, tout cela contenu dans une sorte de mysticisme évolutionniste...
Nous sommes loin assurément des doctrines d'un Naville ou d'un
Secrétan et de la logique serrée et rigoureuse par laquelle ils les con-
solident. Rien d’étonnant que Quinet se soit heurté plus d'une fois,
lui et son idéologie, au systéme de ces deux penseurs, en diverses
rencontres.

Essayons maintenant de préciser, sur la foi des quelques docu-
ments indiqués ci-dessus, quels furent leurs rapports personnels et
de marquer mieux aussi leurs divergences. Les Quinet établis a
Veytaux rencontrérent Ernest Naville pour la premiére fois & une
cérémonie de mariage a Montreux. Ils furent frappés de sa distinc-
tion et de sa modestie. Mme Quinet note :

« Nous lui avons parlé de « La Vie éternelle ». Mon livre vaut

mieux que moi, dit-il. » 1

Naville leur fit une premiére visite de politesse ; dés lors et chaque
année, au cours de leurs sé¢jours a Genéve, les Quinet visiteront
Ernest Naville et sa femme, et leur feront une place de choix dans
leurs relations et dans leurs cceurs. Leurs entretiens sont d’une grande
franchise. Au cours d’innombrables conversations apparaissent, en
dépit de la sympathie mutuelle, des oppositions assez vives au point
de vue politique et idéologique ; mais elles s’expriment toujours avec
courtoisie, bien qu’avec une vivacité primesautiére, parfois un peu
belliqueuse, de la part de Mme Quinet. Son « Mémorial » mentionne
constamment Ernest Naville. Mais I'intimité n’exclut pas certains
dissentiments. Les conceptions politiques et religieuses de Naville
choquent souvent les deux exilés. Mais toujours a nouveau ils sont
gagnés par la bonne grice, l'intégrité et la supériorité morale du
philosophe de Genéve.

C’est par lui qu'en 1867, ils feront pour la premiere fois la con-
naissance de Charles Secrétan, que Naville va leur présenter a Vey-
taux. Depuis lors, ils eurent 'occasion de rencontrer a deux ou trois
reprises le philosophe de Lausanne. Mais jamais leurs relations réci-
proques n’auront la cordialité confiante qui distingue leur amitié pour
Ernest Naville. Elle ne se démentit jamais, en dépit des divergences
d’idées. La sympathie de Naville pour le catholicisme, ses idées
conservatrices, ses relations avec des gens du plus haut monde,
méme avec des princesses russes, étaient pour Quinet un perpétuel
sujet d’é¢tonnement. Orthodoxie et conservatisme allaient de pair
pour irriter Quinet, homme de gauche, qui ne voyait dans I'Eglise de
Rome que le rempart de la réaction et I’ennemi irréconciliable de
toutes les libertés modernes, ces libertés qui étaient le but dernier

1 Mémorial, IV. N. a. fr.; du 13 octobre 1862.



6 MARCEL DU PASQUIER

de sa philosophie. Dans leur correspondance assez espacée, nous rele-
vons des déclarations de Naville qui marquent des réserves impor-
tantes a I'égard de 'ccuvre d’Edgar Quinet. A propos de La Révolu-
tion, que l'auteur lui avait envoyée, il écrivait ceci :

« Nous sommes formellement d’accord (sur les principes). Nous
différons matériellement (sur les croyances). Voild si je ne me
trompe, pourquoi votre travail peut m’étre si profondément sym-
pathique quant a son intention morale, si peu sympathique
(terme de demoiselle) quant a ses theéses proprement dites. »

Lui écrivant a propos de la mort de Charras a Bale et de la céré-
monie laique dans laquelle Quinet avait prononcé de trés belles paroles:

« L’ensemble de la cérémonie a éveillé en moi des sentiments
trop divers pour étre exposés par €crit. Ce sera peut-Etre matiére
d’entretien douloureux mais paisible, quand nous aurons le plaisir
de nous voir. »2

Quand parut La Création, il lui écrivait :

« Les pages du premier volume qui trouvent dans I'histoire le
caractére distinctif du genre humain, les pages du deuxieme qui
invoquent la nature méme contre les doctrines fatalistes, m’ont
causé la satisfaction qui nait de la pleine harmonie des idées...
Vous avez ouvert une grande voie... Quant a la divergence des
idées que vous indiquez dans votre amicale lettre, elle n’est hélas
que trop réelle... Mon regret est de ne pas trouver au couronne-
ment de 1’édifice une page analogue a celle qui termine le livre du
grand astronome (Newton). Je crois que la foi chrétienne seule
dans sa haute et pleine acception, peut briser I'aiguillon de la
mort... » 3

Les quelques réponses de Quinet font bien voir la cordialite de
leurs relations ainsi que le caracteére de leurs divergences. Il écrivait
a Naville, en 1868, aprés avoir lu deux fois son Probléme du Mal :

« Vous ne m’avez pas converti a 'idée de la chute originelle,
mais je ne crois pas qu’il soit possible de soutenir ce principe avec
plus de force, de méthode, de logique et de véritable puissance.
Comment se fait-il que des esprits qui cherchent également la
lumiére différent sur le point de départ ? »+4

Quelle n’était pas cependant la sympathie de Quinet pour son
interlocuteur, pour qu’il lui écrivit, aprés étre rentré en France :

« Vos bons entretiens me manquent ; il n’en est pas un seul
qui ne me laisse un souvenir précieux... Je n’ai trouvé que vous

1 Corresp. Quinet. N. a. fr., n°® 20 795, lettre du 21 ou 22 décembre 1865

2 Ibid., lettre du 5 février 1865.

3 Ibid., lettre du 25 janvier 1870.

4+ Epc. QUINET : Lettres d’exil, vol. IV. Paris, Calmann-Lévy, 1886. Lettre
du 29 octobre 1868.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE 7

qui sachiez étre tolérant pour les idées qui ne sont pas exactement
les votres. » *

Les relations avec Charles Secrétan, plus tardives, furent aussi
beaucoup moins fréquentes. Avant, semble-t-il, de faire la connais-
sance personnelle de Quinet, Secrétan écrivait a M™e de Pressensé,
le 30 septembre 1866, & propos d'un article d’Edmond de Pressensé
sur La Reévolution :

« I1 était difficile d’intéresser a la réfutation de contradictions
aussi naives, aussi palpables, aussi épaisses, que celles de notre
cher ermite de Veytaux... M. Nefftzer du Temps a fait quelque
chose de trés bien dans ce genre, il y a bientdt quinze jours, en

répondant au Siécle. I1 était encore plus difficile de garder son
sérieux devant le Siécle que devant Quinet. » 2

Comme souvent, Secrétan montre ici un tempérament vif et un
ton assez impérieux. L’aménité d’Ernest Naville n'est pas son fait.
I1 témoigne en tout cas de peu de sympathie pour les idées de « I'er-
mite de Veytaux » ; contrairement a Naville qui les discute, les réfute
ou les déplore parfois mais sans en contester la valeur ; ainsi quand,
lui écrivant pour le remercier de I'envoi de La Révolution, il avouait :

« Aprés les marécages de la pensée d'un Schérer, je me rafrai-
chis a la rencontre d'une foi. » 3

A la fin de la premiére visite de Secrétan a Veytaux, Quinet eut
ce mot, peut-étre légérement ironique, mais en tout cas flatteur pour
ses deux hotes :

« Ces quatre murs renferment aujourd’hui tout ce qui reste
de métaphysique en Occident. » 4

Cette visite des deux philosophes, chez lesquels Quinet sentait
des réserves et aussi quelque indifférence a 1’égard des problémes
politiques qui le tourmentaient, semble lui avoir causé, sinon du
déplaisir, tout au moins de la géne, car M™me Quinet y revient lon-
guement en cherchant a préciser les différences de points de vue.
Pourtant la seule lettre (non publiée) que nous ayons, de Quinet a
Secrétan, respire une chaleureuse admiration. Secrétan venait de
faire paraitre dans la Revwe chrétienne une étude magistrale sur la
philosophie de Victor Cousin, dans laquelle, aprés avoir situé le
systeme de Cousin dans l'ensemble des grandes philosophies, il en

1 Ibid., lettre du 13 mai 1872.

2 Fonds : Correspondance de Ch. Secrétan (Bibl. Faculté de théol. de '’Eglise
libre vaudoise). Lettre inédite de Ch. Secrétan 3 Mme Edmond de Pressensé,
du 30 septembre 1866.

3 Corresp. Quinet. N. a. fr., n® 20 795, lettre du 21 ou 22 décembre 1865.

4 Mémorial, IX. N. a. fr,, n° 11 833; du 23 mars 1867.



8 MARCEL DU PASQUIER

montrait impitoyablement les irrémédiables faiblesses. Quinet écrit
de Geneve :

« Monsieur, je n’ai que depuis quelques heures La philosophie
de Victor Cousin; mais j’en ai lu assez pour vous en féliciter bien
sincérement. Vous avez admirablement montré quel fléau a faussé
et engourdi l'esprit philosophique en France. J’ai souffert de ce
fléau pendant plus de trente ans et je 'ai combattu toutes les fois
que je I'ai rencontré. Songez si j’applaudis de tout cceur a votre
courageux effort pour nous délivrer de ses restes... » 1

Probablement pour donner suite a cette lettre, Secrétan fit une
seconde visite a Veytaux, le 27 décembre 1868, ou1 I'échange de vues
sur Cousin se poursuivit. M™me Quinet rapporte cette entrevue avec
quelque désinvolture. Sauf sur Victor Cousin, les deux interlocuteurs
n’avaient pas beaucoup de points communs. Il ne semble pas que
Secrétan ait recherché la société de Quinet bien qu’ayant habité la
contrée de Montreux plusieurs fois pendant ses vacances. Eprouvait-il
ce que Frédéric Amiel avait ressenti et exprimé dans son Journal
intime, avec une singuliére pénétration ? lorsqu’il disait par exemple
de Quinet, le 3 mai 1860 :

« Il est trop uniformément idéal, pythonisant, fantastique,
inspiré, ce qui ennuie en France... Il est trop candide, théorique,

spéculatif, confiant dans la parole, dans les idées, se livrant trop,
dépourvu de malice, d’ironie, etc...» 2

Il remarquait encore, le 23 janvier 1861, apreés la lecture de Merlin :

« Pouvant peu voir les choses telles qu’elles sont, Quinet n’a
pas l'esprit trés juste, ni proportionné... La supériorité réelle de
Quinet me parait étre dans ses travaux historiques... Il est fait
pour comprendre ces dmes plus vastes et plus sublimes que les
ames individuelles (il s’agit des nationalites). » 3

Les différences d’idées proviennent parfois de différences de tem-
péraments. Il convient de ne pas négliger cet élément psychologique
dans 'appréciation d’un conflit de doctrines. Il est évident toutefois
que c’est la pensée tout entiére de Secrétan qui est au premier plan
dans l'opposition que nous cherchons a examiner. Sans avoir pour
objet de réfuter Quinet, la critique du panthéisme de la sixiéme legon
de Raison et Christianmisme pourrait s’appliquer a lui:

«Le progrés congu comme fait universel et primordial se
détruit lui-méme. Le panthéisme empirique se dissout par ’ana-

t Fonds : Correspondance de Ch. Secvétan (Bibl. Faculté de théol. de I'Eglise
libre vaudoise). Lettre inédite de Quinet, citée aussi par le Mémorial, du
2 novembre 1868.

2 H.-F. AMIEL: Fragments d'un Journal intime. Ed. Bernard Bouvier.
Tome I, p. 224. Genéve, Georg, 1922.

3 Ibid., p. 240-242.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE 9

lyse... Point de comptes a rendre & personne... Point d’ceil qui lise
dans notre propre cceur... Ces secrets qui nous épouvantent, point
de juge, point de pére... L’étre infini se réalise imparfaitement dans
la série des existences qu’il dévore, il ne se connait, il ne se comprend
qu’avec nous, nous lui apprenons a bégayer son propre nom... Nos
pieds reposent sur le dernier gradin. Dieu nait et meurt en moi pour
renaitre. Je suis la beauté, je suis la vérité, je suis le droit... Le
panthéisme nous rend orphelins... Le monde que je connais... n'est
pas l'expression pure de la raison, ce n’est pas la forme parfaite
del’idée... Lelibre-arbitre est donc un phénomeéne a expliquer. Com-
ment entendre que des agents libres soient la manifestation d'une
force qui s’exerce suivant des lois fatales ? Le panthéisme est
absolument hors d’état de répondre a cette objection. » 1

Les imprécisions et les flottements ne sont pas rares dans les spé-
culations, parfois plus lyriques que philosophiques, de «l'ermite de
Veytaux ». Comme Vinet, dans son analyse de Prométhée, Secrétan
ressentait sans doute vivement le vague ou méme certaines contradic-
tions dans I'attitude philosophique de Quinet: le monde nouveau qu’il
pressent et qu’il appellera au terme de sa «Création» ne diminue en rien
le mystére de la mort individuelle, ni le drame des convulsions de la
lutte universelle. Il aurait pu chicaner Quinet sur bien d’autres
points : si le monde se développe selon des lois harmonieuses, pour-
quoi Quinet a-t-il passé prés de vingt années d’exil a maudire le cri-
minel usurpateur du 2 décembre ? Ou prononcé a Genéve, en 1867,
son discours sur « La mort de la conscience humaine » puisque cette
conscience est censée s’élever sans cesse a travers les périodes de
I’évolution cosmique ?

Nous ne prétendons pas éclaircir ici ces problémes, mais montrer
simplement ce qui séparait Quinet des deux philosophes romands.
Ceux-ci admirent I’homme, mais font des réserves sur le fond de sa
pensée philosophique. Naville tenta souvent de I'amener a ses propres
conceptions morales et religieuses. Sans leur refuser jamais son admi-
ration, Quinet reste sur ses positions. Jusqu'au bout, il demeure
I’éleve émancipé et le continuateur de Herder, de Kreutzer, un peu
de Condorcet ou de Mme de Staél, I’émule de Michelet, tandis que nos
deux philosophes sont pénétrés des conceptions morales et théolo-
giques d’une foi issue du Réveil, attribuant a I’Evangile la valeur la
plus positive. Secrétan I'exprime dans la préface du Principe de la
morale, paru en 1884 :

« Je suis resté fidéle aux croyances de ma jeunesse. Je lis tou-
jours dans le christianisme le secret du monde ; je vois toujours

dans l'assimilation de I'dme au Christ le salut individuel ; j’at-
tends toujours de 'accomodation des rapports sociaux a l'esprit

* La Raison et le Christianisme, p. 147-152, passim. Lausanne, Ed. Louis
Meyer, 1863.



I0 MARCEL DU PASQUIER

du Christ la rédemption de I’humanité. Je pense toujours que
l'ceuvre du christianisme en nous consiste a nous affranchir et
Nnon pas & Nous asservir. » I

Quinet correspondit deux ou trois fois avec Merle d’Aubigné,
Uauteur de 1'Histoire de la Réformation, qu’il rencontra également a
Veytaux. Les divergences portent, cette fois, sur l'interprétation de
la Réforme. Il ne s’agit pas des faits historiques proprement dits,
mais d'un jugement de valeur. Considérant I’ascension vers la démo-
cratie, a travers toute I'histoire moderne, Quinet voit dans la Réforme
le premier mouvement révolutionnaire qui ait été capable de pro-
mouvoir dans le monde des structures politiques nouvelles. Mais il
ne voit pas que les libérations qu’elle apporta procédent, dans 1'ame
des réformateurs et de leurs adeptes, de la puissance de renouveau
d’une foi intégrale ; il n’apergoit pas non plus que ces changements
profonds dans la société civile s’expliqueraient mal en dehors de cette
foi, quialla si souvent jusqu’aux suprémes témoignages du martyre. Le
calvinisme, en effet, ne fut pas une recherche du libre-examen, mais
une affirmation de la gloire d’'un Dieu qui veut étre premier servi.
C’est ce que lui objecte Merle d’Aubigné en se fondant sur son Hzs-
toire de la Réformation, dont Quinet est un lecteur assidu. En lui
envoyant un de ses discours, a la suite d’une visite le 19 septembre
1867, il s’en expliquait clairement :

« Je vous disais je crois, que la plénitude de la doctrine évan-
gélique paraissait nécessaire pour produire les grands effets qu’en
eut la Réformation. Mon discours doit simplement vous indiquer
ce que jentends par la. Il a l'inconvénient de prendre pour
exemple le point le plus fort, le plus difficile; mais il y a aussi de
I’avantage. Au reste, je n’ai pas besoin de dire que jhonore toute
conviction sincere, a quelque distance qu’elle soit de la mienne.» 2

Le ton devient méme plus personnel et plus pressant, dans une
lettre du 18 février 1868 :

« Je demande a Dieu que mes amis le trouvent [le Christ]. Me
permettrez-vous de mettre dans ce nombre un homme dont
j’admire le talent, dont le caractére a toute mon estime ? » 3

Remerciant de l'envoi du discours de Merle d’Aubigné, Quinet
lui écrivait :
« Vous m’avez fait assister a votre éloquent sermon sur l'ex-

piation, il me semble que je viens d’entendre une de ces fortes
voix qul remuaient tout un siécle, au moment de la Réforme. » 4

1 Le Principe de la morale (Préface, 1884), 2¢ édition. Paris et Lausanne,
1893. Cité par CuArRLY CLERC: Le Génie du Liew, 1929.

2 Corresp. Quinet. N. a. fr., n® 20 793, lettre de novembre 1867.

3 Ibid., lettre du 28 février 1868.

4 EpG. QUINET : Lettres d’exil, vol. I11. Paris, Calmann-Lévy, 1886. Lettre
du 16 novembre 1867.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE Il

A propos de son grand ouvrage historique, il lui écrivait une
autre fois, manifestant son enthousiasme :

« Rien de plus entrainant que toutes ces pages sur l'arrivée
de Calvin a Genéve. »

L’auteur de Marnix de Sainte-Aldegonde, comme celui de 1'His-
towe de la Réformation étaient également convaincus que la Réfor-
mation avait été dans le monde le levain des libertés publiques,
I'agent efficace de révolutions fécondes ; ils étaient d’accord pour
constater que, en influant sur la mentalité des peuples, elle avait
donné une assise inébranlable aux régimes démocratiques ou parle-
mentaires en Ecosse, en Grande-Bretagne, en Hollande comme aux
Etats-Unis. Et tous deux pouvaient déplorer 'absence d’un parti
réformé en France au début de la Révolution francaise, qui elit évité
peut-étre, avec les excés de la Terreur, le retour de l'absolutisme,
sous la forme des deux empires napoléoniens. Mais leurs conceptions
du caractére intrinséque, de I'inspiration méme de la Réforme, n’était
pas la méme.

Spectacle plein de gravité et de noblesse que cette confrontation
d’esprits éminents sur le terrain des plus hautes spéculations. Quinet
était en plus d’un point trés proche de la pensée protestante. Il par-
tageait I'aversion d'un Charles Secrétan pour l'éclectisme de Victor
Cousin, le scepticisme de Renan, le positivisme de Littré, le lourd
matérialisme de tant d’autres, le relaichement des principes moraux
qui s’exprimait de plus en plus dans la littérature. Mais il demeure
étranger aux vues positives sur les vérités cardinales de la révélation
chrétienne. Il penchera toujours vers je ne sais quelle conception
d'une religion nouvelle, dépassement du christianisme originaire ;
tendance qui fut aussi celle de Michelet, appréciation du christia-
nisme qui en méconnait le caractére unique. En somme, il s’agit tou-
jours de savoir, comme l’écrira plus tard Philippe Bridel, si «la foi
en Jésus de Nazareth peut constituer la religion définitive ». Dans la
méme tradition que Vinet ou Secrétan, Bridel caracterisait le pan-
théisme en des termes que n’eussent pas désavoué les penseurs chré-
tiens de Lausanne ou de Genéve contemporains de Quinet. Il ne
nous parait pas déplacé de le citer ici, car sa pensée éclaire bien celle
de ses prédécesseurs. Elle fait écho a celle d’Adolphe Lébre en 1842 :

« Le panthéisme semble a certains égards plus prés de pouvoir
s’entendre avec la pieté; il est moins mort, moins froid (que le
déisme) ; il a quelque intérét pour ces élans qui portent 'dme a
rechercher 1'infini; ... Désastreux pour la morale... ce systéme
décoit non moins absolument ma religion, puisque, aprés m’avoir
leurré d'une grande joie en m’annoncant que tout est divin, il

1 [bid., lettre de décembre 1867,



12 MARCEL DU PASQUIER

finit par me confesser qu’il n’y a point de Dieu.» ... Citant
encore les paroles de Marguerite & Faust aprés sa tirade, dans la
scéne du jardin il conclut : « L’Ame pieuse fera bien de se défier,
comme Marguerite, quand le panthéisme viendra lui chanter ses
psaumes. »

Ceci fait penser a I’éloquence souvent fascinante de Quinet et a
son séduisant idéalisme. La haine dont il fut 1’'objet de la part des
ultramontains se congoit, quand on réalise que cet apotre de la libre-
pensée la plus généreuse était en méme temps religieux par toutes
ses aspirations. On ne pouvait certes le taxer d’incroyance, et c’est
ce qui faisait de lui un adversaire aussi redoutable, sans parler de
I'intransigeante intégrité de toute sa vie morale. Il est en somme tres
proche des protestants libéraux de I’époque, un Réville, un Coquerel,
mais surtout de Ferdinand Buisson. Celui-ci avait succédé a Charles
Secrétan en 1866 dans sa chaire de Neuchétel. En juillet il fit la con-
naissance de Quinet et entra dés 1868 en correspondance avec lui. On
connaitre la campagne, passionnée de part et d’autre, qu’'il déchaina
contre l'enseignement de I’Ancien Testament aux enfants. Quinet
s’'intéressa vivement a cette polémique.

Et son attitude dans cette affaire achéve de nous éclairer ses
rapports avec la tradition protestante. Il écrivait a Buisson :

« Quoi que nous fassions, n’oublions jamais que les réforma-
teurs du XVIe siécle ont arraché la moiti¢ de I'Europe au servage
de la papauté, qui pése encore sur nous. En les combattant,
n’oublions pas qu’ils ont été nos sauveurs. Notre siécle nous
pousse au dela. Mais songeons que plusieurs d’entre eux s'ils
pouvaient, feraient ce que nous faisons aujourd’hui. En un mot
ce ne sont pas des ennemis mais des ancétres. » 2

Le lendemain, il lui écrivait encore :

« Vous discutez avec des hommes avec qui vous avez beaucoup
de points communs. Vous étes les uns et les autres sur le sol
moderne. La liberté est entre vous; elle ne vous unit qu’au
moment ol vous étes le plus divisés... Puisse la sincérité de vos
efforts étre comprise de vos adversaires eux-mémes! Puissent
tant de convictions, de force, de courage, augmenter partout la
vie morale ! » 3

Sans doute Quinet se tenait aux c6tés de Buisson dans cette polé-
mique, mais il voulait exercer sur son jeune ami une action modéra-
trice.

! PHILIPPE BRIDEL : L’Humanité et son Chef, p. 75. Lausanne, Payot, 1925.

2 EpG. QUINET : Lettres d’exil, vol. IV. Paris, Calmann-Lévy, 1886. Lettre
du 4 mars 1869.

3 Ibid., lettre du 5 mars 1869.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE I3

Buisson, de son c6té, fut un admirateur fervent, 4 la fois de Quinet
et de Secrétan, lequel se plaisait a rendre hommage a son caracteére
moral. Buisson est d’accord aussi avec Quinet sur la morale a tirer
de I'évolutionnisme. Il rendit compte de La Création et Quinet lui
écrivait & ce propos:

« Je vois dans l'ensemble de la nature une lecon d’activité,
d’émulation, et non pas d’inertie et de fatalisme. Que de choses
nouvelles ne tirerez-vous pas de ce principe nouveau! Le monde
matériel nous donne I'exemple. Il marche, parce qu’il lutte, parce

qu’il travaille, et nous resterions seuls oisifs de corps et d’ame
dans l'univers ? » 1

Leur intimité faite d'une commune adhésion aux mémes idées
devait continuer & Paris apres le siege. L'une des derniéres lettres de
Quinet sera pour remercier Buisson de 'article qu’il venait d’écrire
en janvier 1875 sur U'Esprit Nouveau, son dernier livre qui était
comme son testament philosophique.

« Vous avez comme personne vu dans ma pensée, lui dit-il. »

Il eut ainsi jusqu'au bout en Ferdinand Buisson un véritable
disciple.

Leur communauté intellectuelle marque bien par contraste quelle
était la nature des oppositions qui séparaient alors le libéralisme
religieux, dont Quinet était un adepte, des conceptions d’un Secrétan
ou d'un Ernest Naville. Quinet sera le chef d’une lignée d’hommes
qui, au début de la III® République, organiseront en France l'ensei-
gnement laique sur la base d'une philosophie qui fut par excellence
celle de Quinet. Jules Ferry fut un de ses disciples fervents. On ne
peut contester a ces initiateurs une hauteur de vues morales qui
s'inspire en partie de la forte personnalité du maitre. Mais leur esprit,
comme les institutions qu'ils ont créées, achéve une rupture avec
I'orthodoxie chrétienne et la morale religieuse que Naville ou Secrétan
n’auraient pu accepter.

MARCEL Du PASQUIER.

1 Ibid., lettre du 13 mars 1870,



	Edgar Quinet et la pensée protestante en Suisse romande : Ernest Naville, Charles Secrétan, Amiel, Merle d'Aubigné, Ferdinand Buisson

