
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1958)

Heft: 1

Artikel: Edgar Quinet et la pensée protestante en Suisse romande : Ernest
Naville, Charles Secrétan, Amiel, Merle d'Aubigné, Ferdinand Buisson

Autor: Du Pasquier, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE

EN SUISSE ROMANDE

(Ernest Naville, Charles Secrétan, Amiel, Merle d'Aubigné,
Ferdinand Buisson)

L'étude de quelques documents inédits relatifs au séjour d'Edgar
Quinet en Suisse, à Montreux, pendant douze ans d'exil, de 1858-
1870, a attiré notre attention sur les rapports qu'il entretint avec les
naturalistes comme avec les philosophes romands. Tandis qu'il était
en communion d'esprit avec les premiers et parlait pour ainsi dire le
même langage, il rencontra chez nos penseurs, notamment Ernest
Naville et Secrétan, une opposition qui se manifeste clairement dans
leur correspondance, ainsi que dans le « Mémorial d'exil » de
Mme Quinet. Montrer cette opposition, la documenter par quelques
textes, ce sera du même coup faire mieux ressortir la pensée originale
de Naville et de Secrétan. Ils représentent une tradition philosophique

qui s'écarte constamment de celle des philosophes français
du XIXe siècle, Maine de Biran mis à part. De Victor Cousin jusqu'à
Taine et Renan, ces philosophes sont toujours plus ou moins les
héritiers du XVIIIe siècle et de l'Encyclopédie, tandis que Naville et
Secrétan sont aux antipodes de ce courant de pensée rationaliste, qui
aboutira parfois dans la seconde moitié du siècle aux extrêmes du
matérialisme et de l'athéisme. Edgar Quinet, par toute son attitude
idéologique, se situe entre ces deux pôles. S'il se rapproche parfois
de la pensée protestante de la Suisse française, il s'en éloigne sur plus
d'un point. Ses réactions permettent de mieux apprécier les positions
de ses contradicteurs. Si notre pays a connu moins que la France la
vague positiviste et scientiste, cela est dû pour une bonne part à nos
penseurs ou théologiens, héritiers directs d'Alexandre Vinet. Et
Secrétan comme Naville défendent des thèses très voisines. Dans la
préface de son livre Raison et Christianisme, Secrétan s'apparente
au Naville des grandes conférences sur la « Vie éternelle », le «

Problème du Mal » et « Le Père céleste ». Et il déclare dans sa préface :

« J'ai essayé de faire un second pas dans le même sens et d'établir

Remarque : Documents inédits consultés :
I. Mme Edgar Quinet : Mémorial d'exil. (Cahiers reliés I à XIII.) Déposés

à la Bibliothèque nationale, à Paris, Cabinet des Manuscrits, sous : Nouvelles
acquisitions françaises, n03 n 825 à 11 837. Abréviation : Mémorial. N. a. fr.

II. Correspondance Edgar Quinet. (Lettres de ses correspondants.) Dossier
de quinze volumes de lettres reliées par ordre alphabétique. Déposé à la
Bibliothèque nationale, à Paris : Manuscrits : Nouvelles acquisitions françaises,
nos 20 781 à 20 798. Abréviation : Corresp. Quinet. N. a. fr.



2 MARCEL DU PASQUIER

que, sans le christianisme, la croyance en Dieu ne peut pas se
soutenir. »r

Bien avant de rencontrer dans notre pays Naville et Secrétan,
Quinet avait été étudié et critiqué dans ses premières œuvres par
Alexandre Vinet et par son disciple Adolphe Lèbre, dès 1834. Mais
il ne les avait pas connus personnellement. Vinet avait en effet
présenté Ahasvérus en 1834 aux lecteurs du Semeur. En 1838, dans un
de ses premiers cours à l'Académie de Lausanne, il avait consacré
une analyse approfondie au poème de « Promêthée », où s'affirment
déjà les tendances fondamentales de l'idéalisme de Quinet. Celui-ci
présentait Promêthée comme une sorte de préfiguration du Christ.
En une réfutation d'une vigueur et d'une pénétration extraordinaires

et qu'il faudrait pouvoir reproduire en entier, Vinet contredit
aux idées philosophiques qui se dégagent de ce poème. Bornons-nous
à trois citations :

« Tout doit dépendre en morale, et, par conséquent tout doit
de proche en proche dépendre aussi en civilisation, de la réponse
qu'obtiendra cette question : L'homme, en tant qu'être moral et
responsable, a-t-il besoin d'une rédemption, d'une rançon Et
cette rançon a-t-elle été offerte, a-t-elle été payée On glisse
sur ces idées... on ramène tout le système dans la pensée d'une
force propre, d'un développement spontané, d'un progrès continu,
au terme duquel l'humanité s'enorgueillira d'une victoire due à
ses seuls efforts... Promêthée n'est autre chose que le christianisme,

élevé, diront les uns, rabaissé, dirons-nous, jusqu'à la
religion naturelle. »2

Quatre ans plus tard, Adolphe Lèbre avait écrit un compte rendu
très fouillé dans la Revue des Deux-Mondes sur « Le Génie des
religions ». Il y relevait les tendances panthéistes de Quinet et disait
entre autres à ce sujet :

« Le panthéisme et le christianisme cachent sous le même
vêtement deux ennemis, et sous des traits pareils deux âmes
toutes différentes. » 3

Cette histoire des grandes religions de l'antiquité aboutissait au
judaïsme. Dans son cours du Collège de France de 1846, « Le
christianisme et la Révolution française », Quinet poursuit ce grand tableau
des étapes religieuses jusqu'à la Révolution. Il y affirme que le
catholicisme, après avoir connu au moyen âge son apogée, est devenu une
religion morte, incapable de s'harmoniser à l'âme moderne, dont
l'inspiration dominante serait désormais celle d'une constante libération

de la pensée, accompagnant l'affranchissement de l'homme dans

1 La Raison et le Christianisme. Lausanne, Ed. Louis Meyer, 1863.
2 Etudes sur la littérature française au XIXe siècle, tome III, 2e édition,

p. 69, 81, 90. Paris, 1857.
3 Œuvres d'Adolphe Lèbre, publiées par Marc Debrit, p. 93 et 94. Lausanne,

Bridel, 1856.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE 3

le domaine politique. Il salue la Réforme comme un moment capital
dans cette voie de liberté, qui aboutit à la Constitution des Etats-
Unis, modèle à proposer à la France, où la persistance de la tradition
cléricale et monarchique constituent l'empêchement majeur au progrès

de la démocratie. Quinet pense que la Révolution a inauguré un
renouveau de la religion humaine. Bien que cette Révolution ait
abouti à la dictature napoléonienne :

« L'esprit de la Révolution, dit-il, est de s'identifier avec le
principe du christianisme... Elle a tendu d'un effort sublime, à
embrasser le divin ; elle s'en est approchée à des instants
suprêmes... »:

Quinet dira encore plus loin :

« Après 18 siècles, l'homme commence enfin à déclarer que
Dieu est descendu dans l'homme, et cette conscience réfléchie de
la présence de l'esprit divin crée un nouveau code des droits et
des devoirs... » 2

« L'humanité stupéfaite a fini par reconnaître que le Christ
s'incarne de siècle en siècle dans l'Histoire... » 3

« L'Eglise a cessé de faire des miracles, mais l'humanité et la
France en particulier en ont fait à sa place... Il faut préparer un
nouvel esprit... et travailler encore une fois à l'achèvement du
christianisme... »4

Arrêtons-nous ici. Manifestation du divin Achèvement du
christianisme C'est là le point crucial. Cet achèvement n'est-il pas conçu
comme un dépassement Or, on ne peut dépasser que ce qui est
inachevé. Et alors qu'en est-il de la personne du Christ incarnant
« toute la plénitude de Dieu », dogme' central du christianisme

Dix ans plus tard, Quinet, exilé en Belgique, revient sur ces
mêmes pensées dans sa lettre fameuse sur la « Situation religieuse et
morale de l'Europe ». Il conseille d'adopter l'unitarisme de Channing,
seule forme religieuse qui convienne à notre siècle et dont il dira :

« L'Unitarisme n'est rien autre chose que la profession de foi
du Vicaire savoyard qui a été si longtemps l'âme de la Révolution
française. » s

Un exposé fidèle et complet des idées religieuses de Quinet demanderait

évidemment bien des pages. Mais nous ne croyons pas trahir
sa pensée maîtresse par le choix de ces quelques citations, forcément

1 Edg. Quinet : Christianisme et Révolution française, 2e leçon, p. 261
à 265. Œuvres complètes. Paris, Pagnerre, 1857.

2 Ibid., p. 261.
3 Ibid., 3e leçon, p. 44 et 45.
4 Ibid., 5e leçon, passim.
5 Edg. Quinet : La situation religieuse et morale de l'Europe (Œuvres

complètes, vol. 11 : Politique et Religion), 2e éd., p. 150. Paris, Pagnerre, 1870.



4 MARCEL DU PASQUIER

très écourtées, mais caractéristiques d'une tendance qui se retrouvera
tout au long de son œuvre et notamment dans La Création, parue en
1870 : vaste fresque de l'histoire de la terre et de l'homme depuis
ses origines préhistoriques, selon les découvertes darwiniennes. Les
convictions évolutionnistes que l'historien avait trouvées en germe
dans l'œuvre de Herder ont ici leur couronnement. En une vision
optimiste du monde, Quinet s'écrie en conclusion :

« J'ai vu toute la nature graviter vers l'esprit, c'est-à-dire vers
la liberté morale... De la connaissance de la nature, il y a donc
une morale qui se déduit d'elle-même... L'homme peut s'adapter
sciemment à l'ordonnance de l'univers et achever en lui l'édifice
sur le plan de l'architecte. » '

Quinet rejoint ici les tenants de la morale indépendante. Citant
Marc-Aurèle, il ajoute :

« Vois, examine de près comme tous les êtres se transforment
les uns dans les autres. Exerce à cela constamment ta pensée.
Rien n'agrandit davantage l'esprit. » 2

Il entrevoit même, comme le naturaliste Alphonse Favre, en une
sorte de vision anticipée d'un monde meilleur :

« d'autres vies plus complètes, sans doute meilleures... Des
vies plus élevées, des formes plus belles, des êtres plus achevés ;

c'est là une croyance qu'on n'arrachera pas du cœur de l'homme...
Il est certain que, dans cet instinct d'un monde meilleur, se trouve
la loi qui est aujourd'hui révélée, publiée, manifestée par la
science de la nature. » 3

Cet idéalisme, toujours enveloppé d'images et de symboles, est
assez difficile à caractériser et à définir. S'il s'apparente à la sagesse
de Marc-Aurèle, il est fort loin de l'Evangile. Quinet croit à une action
divine dans l'histoire, mais c'est toujours des sociétés qu'il s'agit,
jamais de l'individu dans ses profondeurs. Il est d'ailleurs malaisé de

cerner une pensée qui est sans cesse comme baignée d'une lumière
poétique, et qui se refuse ainsi, comme l'avait fort bien remarqué
Adolphe Lèbre, à une analyse rigoureuse. On sait par les confidences
de Quinet à sa mère qu'il était dès sa jeunesse comme ivre de pensée.
Il semble d'ailleurs éprouver une impossibilité congénitale à réaliser
la gravité du mal moral, dont il ne trouve pas en lui la blessure
douloureuse. Religion naturelle, révélation de Dieu dans et par l'histoire,
dépassement du christianisme par je ne sais quel progrès indéfini,
optimisme assez superficiel, morale déduite de la considération de la

1 Edg. Quinet : La Création, 2e vol., Livre XII, p. 409-412. Paris, Lacroix,
1870.

2 Ibid., ch. 10, p. 413.
3 Ibid., ch. n, p. 417-419.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE 5

nature, et brochant sur le tout un Christ très pâle et plutôt symbolique,

tout cela contenu dans une sorte de mysticisme évolutionniste...
Nous sommes loin assurément des doctrines d'un Naville ou d'un
Secrétan et de la logique serrée et rigoureuse par laquelle ils les
consolident. Rien d'étonnant que Quinet se soit heurté plus d'une fois,
lui et son idéologie, au système de ces deux penseurs, en diverses
rencontres.

Essayons maintenant de préciser, sur la foi des quelques
documents indiqués ci-dessus, quels furent leurs rapports personnels et
de marquer mieux aussi leurs divergences. Les Quinet établis à

Veytaux rencontrèrent Ernest Naville pour la première fois à une
cérémonie de mariage à Montreux. Ils furent frappés de sa distinction

et de sa modestie. Mme Quinet note :

« Nous lui avons parlé de « La Vie éternelle ». Mon livre vaut
mieux que moi, dit-il. » >

Naville leur fit une première visite de politesse ; dès lors et chaque
année, au cours de leurs séjours à Genève, les Quinet visiteront
Ernest Naville et sa femme, et leur feront une place de choix dans
leurs relations et dans leurs cœurs. Leurs entretiens sont d'une grande
franchise. Au cours d'innombrables conversations apparaissent, en

dépit de la sympathie mutuelle, des oppositions assez vives au point
de vue politique et idéologique ; mais elles s'expriment toujours avec
courtoisie, bien qu'avec une vivacité primesautière, parfois un peu
belliqueuse, de la part de Mme Quinet. Son « Mémorial » mentionne
constamment Ernest Naville. Mais l'intimité n'exclut pas certains
dissentiments. Les conceptions politiques et religieuses de Naville
choquent souvent les deux exilés. Mais toujours à nouveau ils sont
gagnés par la bonne grâce, l'intégrité et la supériorité morale du
philosophe de Genève.

C'est par lui qu'en 1867, ils feront pour la première fois la
connaissance de Charles Secrétan, que Naville va leur présenter à
Veytaux. Depuis lors, ils eurent l'occasion de rencontrer à deux ou trois
reprises le philosophe de Lausanne. Mais jamais leurs relations
réciproques n'auront la cordialité confiante qui distingue leur amitié pour
Ernest Naville. Elle ne se démentit jamais, en dépit des divergences
d'idées. La sympathie de Naville pour le catholicisme, ses idées
conservatrices, ses relations avec des gens du plus haut monde,
même avec des princesses russes, étaient pour Quinet un perpétuel
sujet d'étonnement. Orthodoxie et conservatisme allaient de pair
pour irriter Quinet, homme de gauche, qui ne voyait dans l'Eglise de
Rome que le rempart de la réaction et l'ennemi irréconciliable de

toutes les libertés modernes, ces libertés qui étaient le but dernier

1 Mémorial, IV. N. a. fr. ; du 13 octobre 1862.



6 MARCEL DU PASQUIER

de sa philosophie. Dans leur correspondance assez espacée, nous
relevons des déclarations de Naville qui marquent des réserves importantes

à l'égard de l'œuvre d'Edgar Quinet. A propos de La Révolution,

que l'auteur lui avait envoyée, il écrivait ceci :

« Nous sommes formellement d'accord (sur les principes). Nous
différons matériellement (sur les croyances). Voilà si je ne me
trompe, pourquoi votre travail peut m'être si profondément
sympathique quant à son intention morale, si peu sympathique
(terme de demoiselle) quant à ses thèses proprement dites. » >

Lui écrivant à propos de la mort de Charras à Bâle et de la
cérémonie laïque dans laquelle Quinet avait prononcé de très belles paroles :

« L'ensemble de la cérémonie a éveillé en moi des sentiments
trop divers pour être exposés par écrit. Ce sera peut-être matière
d'entretien douloureux mais paisible, quand nous aurons le plaisir
de nous voir. »2

Quand parut La Création, il lui écrivait :

« Les pages du premier volume qui trouvent dans l'histoire le
caractère distinctif du genre humain, les pages du deuxième qui
invoquent la nature même contre les doctrines fatalistes, m'ont
causé la satisfaction qui naît de la pleine harmonie des idées...
Vous avez ouvert une grande voie... Quant à la divergence des
idées que vous indiquez dans votre amicale lettre, elle n'est hélas
que trop réelle... Mon regret est de ne pas trouver au couronnement

de l'édifice une page analogue à celle qui termine le livre du
grand astronome (Newton). Je crois que la foi chrétienne seule
dans sa haute et pleine acception, peut briser l'aiguillon de la
mort... » 3

Les quelques réponses de Quinet font bien voir la cordialité de
leurs relations ainsi que le caractère de leurs divergences. Il écrivait
à Naville, en 1868, après avoir lu deux fois son Problème du Mal :

« Vous ne m'avez pas converti à l'idée de la chute originelle,
mais je ne crois pas qu'il soit possible de soutenir ce principe avec
plus de force, de méthode, de logique et de véritable puissance.
Comment se fait-il que des esprits qui cherchent également la
lumière diffèrent sur le point de départ ?»4

Quelle n'était pas cependant la sympathie de Quinet pour son
interlocuteur, pour qu'il lui écrivît, après être rentré en France :

« Vos bons entretiens me manquent ; il n'en est pas un seul
qui ne me laisse un souvenir précieux... Je n'ai trouvé que vous

1 Corresp. Quinet. N. a. fr., n° 20 795, lettre du 21 ou 22 décembre 1865'
2 Ibid., lettre du 5 février 1865.
3 Ibid., lettre du 25 janvier 1870.
4 Edg. Quinet : Lettres d'exil, vol. IV. Paris, Calmann-Lévy, 1886. Lettre

du 29 octobre 1868.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE 7

qui sachiez être tolérant pour les idées qui ne sont pas exactement
les vôtres. » »

Les relations avec Charles Secrétan, plus tardives, furent aussi

beaucoup moins fréquentes. Avant, semble-t-il, de faire la connaissance

personnelle de Quinet, Secrétan écrivait à Mme de Pressensé,
le 30 septembre 1866, à propos d'un article d'Edmond de Pressensé

sur La Révolution :

« Il était difficile d'intéresser à la réfutation de contradictions
aussi naïves, aussi palpables, aussi épaisses, que celles de notre
cher ermite de Veytaux... M. Nefftzer du Temps a fait quelque
chose de très bien dans ce genre, il y a bientôt quinze jours, en
répondant au Siècle. Il était encore plus difficile de garder son
sérieux devant le Siècle que devant Quinet. » 2

Comme souvent, Secrétan montre ici un tempérament vif et un
ton assez impérieux. L'aménité d'Ernest Naville n'est pas son fait.
Il témoigne en tout cas de peu de sympathie pour les idées de «

l'ermite de Veytaux » ; contrairement à Naville qui les discute, les réfute
ou les déplore parfois mais sans en contester la valeur ; ainsi quand,
lui écrivant pour le remercier de l'envoi de La Révolution, il avouait :

« Après les marécages de la pensée d'un Scherer, je me rafraîchis

à la rencontre d'une foi. » 3

A la fin de la première visite de Secrétan à Veytaux, Quinet eut
ce mot, peut-être légèrement ironique, mais en tout cas flatteur pour
ses deux hôtes :

« Ces quatre murs renferment aujourd'hui tout ce qui reste
de métaphysique en Occident. » 4

Cette visite des deux philosophes, chez lesquels Quinet sentait
des réserves et aussi quelque indifférence à l'égard des problèmes
politiques qui le tourmentaient, semble lui avoir causé, sinon du
déplaisir, tout au moins de la gêne, car Mme Quinet y revient
longuement en cherchant à préciser les différences de points de vue.
Pourtant la seule lettre (non publiée) que nous ayons, de Quinet à

Secrétan, respire une chaleureuse admiration. Secrétan venait de
faire paraître dans la Revue chrétienne une étude magistrale sur la
philosophie de Victor Cousin, dans laquelle, après avoir situé le
système de Cousin dans l'ensemble des grandes philosophies, il en

1 Ibid., lettre du 13 mai 1872.
2 Fonds : Correspondance de Ch. Secrétan (Bibl. Faculté de théol. de l'Eglise

libre vaudoise). Lettre inédite de Ch. Secrétan à Mme Edmond de Pressensé,
du 30 septembre 1866.

3 Corresp. Quinet. N. a. fr., n° 20 795, lettre du 21 ou 22 décembre 1865.
4 Mémorial, IX. N. a. fr., n° 11 833; du 23 mars 1867.



8 MARCEL DU PASQUIER

montrait impitoyablement les irrémédiables faiblesses. Quinet écrit
de Genève :

« Monsieur, je n'ai que depuis quelques heures La philosophie
de Victor Cousin ; mais j'en ai lu assez pour vous en féliciter bien
sincèrement. Vous avez admirablement montré quel fléau a faussé
et engourdi l'esprit philosophique en France. J'ai souffert de ce
fléau pendant plus de trente ans et je l'ai combattu toutes les fois
que je l'ai rencontré. Songez si j'applaudis de tout cœur à votre
courageux effort pour nous délivrer de ses restes... »!

Probablement pour donner suite à cette lettre, Secrétan fit une
seconde visite à Veytaux, le 27 décembre 1868, où l'échange de vues
sur Cousin se poursuivit. Mme Quinet rapporte cette entrevue avec
quelque désinvolture. Sauf sur Victor Cousin, les deux interlocuteurs
n'avaient pas beaucoup de points communs. Il ne semble pas que
Secrétan ait recherché la société de Quinet bien qu'ayant habité la
contrée de Montreux plusieurs fois pendant ses vacances. Eprouvait-il
ce que Frédéric Amiel avait ressenti et exprimé dans son Journal
intime, avec une singulière pénétration lorsqu'il disait par exemple
de Quinet, le 3 mai i860 :

« Il est trop uniformément idéal, pythonisant, fantastique,
inspiré, ce qui ennuie en France... Il est trop candide, théorique,
spéculatif, confiant dans la parole, dans les idées, se livrant trop,
dépourvu de malice, d'ironie, etc...»2

Il remarquait encore, le 23 janvier 1861, après la lecture de Merlin :

« Pouvant peu voir les choses telles qu'elles sont, Quinet n'a
pas l'esprit très juste, ni proportionné... La supériorité réelle de
Quinet me paraît être dans ses travaux historiques... Il est fait
pour comprendre ces âmes plus vastes et plus sublimes que les
âmes individuelles (il s'agit des nationalités). »3

Les différences d'idées proviennent parfois de différences de
tempéraments. Il convient de ne pas négliger cet élément psychologique
dans l'appréciation d'un conflit de doctrines. Il est évident toutefois
que c'est la pensée tout entière de Secrétan qui est au premier plan
dans l'opposition que nous cherchons à examiner. Sans avoir pour
objet de réfuter Quinet, la critique du panthéisme de la sixième leçon
de Raison et Christianisme pourrait s'appliquer à lui :

« Le progrès conçu comme fait universel et primordial se

détruit lui-même. Le panthéisme empirique se dissout par l'ana-

1 Fonds : Correspondance de Ch. Secrétan (Bibl. Faculté de théol. de l'Eglise
libre vaudoise). Lettre inédite de Quinet, citée aussi par le Mémorial, du
2 novembre 1868.

2 H.-F. Amiel : Fragments d'un Journal intime. Ed. Bernard Bouvier.
Tome I, p. 224. Genève, Georg, 1922.

3 Ibid., p. 240-242.



EDGAR QUINET ET LA PENSÉE PROTESTANTE Ç,

lyse... Point de comptes à rendre à personne... Point d'œil qui lise
dans notre propre cœur... Ces secrets qui nous épouvantent, point
de juge, point de père... L'être infini se réalise imparfaitement dans
la série des existences qu'il dévore, il ne se connaît, il ne se comprend
qu'avec nous, nous lui apprenons à bégayer son propre nom... Nos
pieds reposent sur le dernier gradin. Dieu naît et meurt en moi pour
renaître. Je suis la beauté, je suis la vérité, je suis le droit... Le
panthéisme nous rend orphelins... Le monde que je connais... n'est
pas l'expression pure de la raison, ce n'est pas la forme parfaite
de l'idée... Le libre-arbitre est donc un phénomène à expliquer.
Comment entendre que des agents libres soient la manifestation d'une
force qui s'exerce suivant des lois fatales Le panthéisme est
absolument hors d'état de répondre à cette objection. » '

Les imprécisions et les flottements ne sont pas rares dans les
spéculations, parfois plus lyriques que philosophiques, de « l'ermite de

Veytaux ». Comme Vinet, dans son analyse de Promêthée, Secrétan
ressentait sans doute vivement le vague ou même certaines contradictions

dans l'attitude philosophique de Quinet : le monde nouveau qu'il
pressent et qu'il appellera au terme de sa «Création» ne diminue en rien
le mystère de la mort individuelle, ni le drame des convulsions de la
lutte universelle. Il aurait pu chicaner Quinet sur bien d'autres
points : si le monde se développe selon des lois harmonieuses, pourquoi

Quinet a-t-il passé près de vingt années d'exil à maudire le
criminel usurpateur du 2 décembre Ou prononcé à Genève, en 1867,
son discours sur « La mort de la conscience humaine » puisque cette
conscience est censée s'élever sans cesse à travers les périodes de

l'évolution cosmique
Nous ne prétendons pas éclaircir ici ces problèmes, mais montrer

simplement ce qui séparait Quinet des deux philosophes romands.
Ceux-ci admirent l'homme, mais font des réserves sur le fond de sa
pensée philosophique. Naville tenta souvent de l'amener à ses propres
conceptions morales et religieuses. Sans leur refuser jamais son
admiration, Quinet reste sur ses positions. Jusqu'au bout, il demeure
l'élève émancipé et le continuateur de Herder, de Kreutzer, un peu
de Condorcet ou de Mme de Staël, l'émule de Michelet, tandis que nos
deux philosophes sont pénétrés des conceptions morales et théologiques

d'une foi issue du Réveil, attribuant à l'Evangile la valeur la
plus positive. Secrétan l'exprime dans la préface du Principe de la
morale, paru en 1884 :

« Je suis resté fidèle aux croyances de ma jeunesse. Je lis
toujours dans le christianisme le secret du monde ; je vois toujours
dans l'assimilation de l'âme au Christ le salut individuel;
j'attends toujours de l'accomodation des rapports sociaux à l'esprit

1 La Raison et le Christianisme, p. 147-152, passim. Lausanne, Ed. Louis
Meyer, 1863.



IO MARCEL DU PASQUIER

du Christ la rédemption de l'humanité. Je pense toujours que
l'œuvre du christianisme en nous consiste à nous affranchir et
non pas à nous asservir. » '

Quinet correspondit deux ou trois fois avec Merle d'Aubigné,
l'auteur de l'Histoire de la Réformation, qu'il rencontra également à

Veytaux. Les divergences portent, cette fois, sur l'interprétation de
la Réforme. Il ne s'agit pas des faits historiques proprement dits,
mais d'un jugement de valeur. Considérant l'ascension vers la
démocratie, à travers toute l'histoire moderne, Quinet voit dans la Réforme
le premier mouvement révolutionnaire qui ait été capable de
promouvoir dans le monde des structures politiques nouvelles. Mais il
ne voit pas que les libérations qu'elle apporta procèdent, dans l'âme
des réformateurs et de leurs adeptes, de la puissance de renouveau
d'une foi intégrale ; il n'aperçoit pas non plus que ces changements
profonds dans la société civile s'expliqueraient mal en dehors de cette
foi, qui alla si souvent jusqu'aux suprêmes témoignages du martyre. Le
calvinisme, en effet, ne fut pas une recherche du libre-examen, mais
une affirmation de la gloire d'un Dieu qui veut être premier servi.
C'est ce que lui objecte Merle d'Aubigné en se fondant sur son Histoire

de la Réformation, dont Quinet est un lecteur assidu. En lui
envoyant un de ses discours, à la suite d'une visite le 19 septembre
1867, il s'en expliquait clairement :

« Je vous disais je crois, que la plénitude de la doctrine
évangélique paraissait nécessaire pour produire les grands effets qu'en
eut la Réformation. Mon discours doit simplement vous indiquer
ce que j'entends par là. Il a l'inconvénient de prendre pour
exemple le point le plus fort, le plus difficile ; mais il y a aussi de
l'avantage. Au reste, je n'ai pas besoin de dire que j'honore toute
conviction sincère, à quelque distance qu'elle soit de la mienne. » 2

Le ton devient même plus personnel et plus pressant, dans une
lettre du 18 février 1868 :

« Je demande à Dieu que mes amis le trouvent [le Christ]. Me
permettrez-vous de mettre dans ce nombre un homme dont
j'admire le talent, dont le caractère a toute mon estime ?» 3

Remerciant de l'envoi du discours de Merle d'Aubigné, Quinet
lui écrivait :

« Vous m'avez fait assister à votre éloquent sermon sur
l'expiation, il me semble que je viens d'entendre une de ces fortes
voix qui remuaient tout un siècle, au moment de la Réforme. » 4

1 Le Principe de la morale (Préface, 1884), 2e édition. Paris et Lausanne,
1893. Cité par Charly Clerc : Le Génie du Lieu, 1929.

2 Corresp. Quinet. N. a. fr., n° 20 793, lettre de novembre 1867.
3 Ibid., lettre du 28 février 1868.
4 Edg. Quinet : Lettres d'exil, vol. III. Paris, Calmann-Lévy, 1886. Lettre

du 16 novembre 1867.



EDGAR QUINET ET LA PENSEE PROTESTANTE II
A propos de son grand ouvrage historique, il lui écrivait une

autre fois, manifestant son enthousiasme :

« Rien de plus entraînant que toutes ces pages sur l'arrivée
de Calvin à Genève. » r

L'auteur de Marnix de Sainte-Aldegonde, comme celui de l'Histoire

de la Réformation étaient également convaincus que la
Réformation avait été dans le monde le levain des libertés publiques,
l'agent efficace de révolutions fécondes ; ils étaient d'accord pour
constater que, en influant sur la mentalité des peuples, elle avait
donné une assise inébranlable aux régimes démocratiques ou
parlementaires en Ecosse, en Grande-Bretagne, en Hollande comme aux
Etats-Unis. Et tous deux pouvaient déplorer l'absence d'un parti
réformé en France au début de la Révolution française, qui eût évité
peut-être, avec les excès de la Terreur, le retour de l'absolutisme,
sous la forme des deux empires napoléoniens. Mais leurs conceptions
du caractère intrinsèque, de l'inspiration même de la Réforme, n'était
pas la même.

Spectacle plein de gravité et de noblesse que cette confrontation
d'esprits éminents sur le terrain des plus hautes spéculations. Quinet
était en plus d'un point très proche de la pensée protestante. Il
partageait l'aversion d'un Charles Secrétan pour l'éclectisme de Victor
Cousin, le scepticisme de Renan, le positivisme de Littré, le lourd
matérialisme de tant d'autres, le relâchement des principes moraux
qui s'exprimait de plus en plus dans la littérature. Mais il demeure
étranger aux vues positives sur les vérités cardinales de la révélation
chrétienne. Il penchera toujours vers je ne sais quelle conception
d'une religion nouvelle, dépassement du christianisme originaire ;

tendance qui fut aussi celle de Michelet, appréciation du christianisme

qui en méconnaît le caractère unique. En somme, il s'agit
toujours de savoir, comme l'écrira plus tard Philippe Bridel, si «la foi
en Jésus de Nazareth peut constituer la religion définitive ». Dans la
même tradition que Vinet ou Secrétan, Bridel caractérisait le
panthéisme en des termes que n'eussent pas désavoué les penseurs chrétiens

de Lausanne ou de Genève contemporains de Quinet. Il ne
nous paraît pas déplacé de le citer ici, car sa pensée éclaire bien celle
de ses prédécesseurs. Elle fait écho à celle d'Adolphe Lèbre en 1842 :

« Le panthéisme semble à certains égards plus près de pouvoir
s'entendre avec la piété ; il est moins mort, moins froid (que le
déisme) ; il a quelque intérêt pour ces élans qui portent l'âme à
rechercher l'infini ; Désastreux pour la morale... ce système
déçoit non moins absolument ma religion, puisque, après m'avoir
leurré d'une grande joie en m'annonçant que tout est divin, il
1 Ibid., lettre de décembre 1867.



12 MARCEL DU PASQUIER

finit par me confesser qu'il n'y a point de Dieu. » Citant
encore les paroles de Marguerite à Faust après sa tirade, dans la
scène du jardin il conclut : « L'âme pieuse fera bien de se défier,
comme Marguerite, quand le panthéisme viendra lui chanter ses

psaumes. » I

Ceci fait penser à l'éloquence souvent fascinante de Quinet et à
son séduisant idéalisme. La haine dont il fut l'objet de la part des
ultramontains se conçoit, quand on réalise que cet apôtre de la fibre-
pensée la plus généreuse était en même temps religieux par toutes
ses aspirations. On ne pouvait certes le taxer d'incroyance, et c'est
ce qui faisait de lui un adversaire aussi redoutable, sans parler de

l'intransigeante intégrité de toute sa vie morale. Il est en somme très
proche des protestants libéraux de l'époque, un Réville, un Coquerel,
mais surtout de Ferdinand Buisson. Celui-ci avait succédé à Charles
Secrétan en 1866 dans sa chaire de Neuchâtel. En juillet il fit la
connaissance de Quinet et entra dès 1868 en correspondance avec lui. On
connaître la campagne, passionnée de part et d'autre, qu'il déchaîna
contre l'enseignement de l'Ancien Testament aux enfants. Quinet
s'intéressa vivement à cette polémique.

Et son attitude dans cette affaire achève de nous éclairer ses

rapports avec la tradition protestante. Il écrivait à Buisson :

« Quoi que nous fassions, n'oublions jamais que les réformateurs

du XVIe siècle ont arraché la moitié de l'Europe au servage
de la papauté, qui pèse encore sur nous. En les combattant,
n'oublions pas qu'ils ont été nos sauveurs. Notre siècle nous
pousse au delà. Mais songeons que plusieurs d'entre eux s'ils
pouvaient, feraient ce que nous faisons aujourd'hui. En un mot
ce ne sont pas des ennemis mais des ancêtres. » 2

Le lendemain, il lui écrivait encore :

« Vous discutez avec des hommes avec qui vous avez beaucoup
de points communs. Vous êtes les uns et les autres sur le sol
moderne. La liberté est entre vous ; elle ne vous unit qu'au
moment où vous êtes le plus divisés... Puisse la sincérité de vos
efforts être comprise de vos adversaires eux-mêmes Puissent
tant de convictions, de force, de courage, augmenter partout la
vie morale » 3

Sans doute Quinet se tenait aux côtés de Buisson dans cette
polémique, mais il voulait exercer sur son jeune ami une action modératrice.

1 Philippe Bridel : L'Humanité et son Chef, p. 75. Lausanne, Payot, 1925.
2 Edg. Quinet : Lettres d'exil, vol. IV. Paris, Calmann-Lévy, 1886. Lettre

du 4 mars 1869.
3 Ibid., lettre du 5 mars 1869.



EDGAR QUINET ET LA PENSÉE PROTESTANTE I3

Buisson, de son côté, fut un admirateur fervent, à la fois de Quinet
et de Secrétan, lequel se plaisait à rendre hommage à son caractère
moral. Buisson est d'accord aussi avec Quinet sur la morale à tirer
de l'évolutionnisme. Il rendit compte de La Création et Quinet lui
écrivait à ce propos :

« Je vois dans l'ensemble de la nature une leçon d'activité,
d'émulation, et non pas d'inertie et de fatalisme. Que de choses
nouvelles ne tirerez-vous pas de ce principe nouveau! Le monde
matériel nous donne l'exemple. Il marche, parce qu'il lutte, parce
qu'il travaille, et nous resterions seuls oisifs de corps et d'âme
dans l'univers » »

Leur intimité faite d'une commune adhésion aux mêmes idées
devait continuer à Paris après le siège. L'une des dernières lettres de

Quinet sera pour remercier Buisson de l'article qu'il venait d'écrire
en janvier 1875 sur l'Esprit Nouveau, son dernier livre qui était
comme son testament philosophique.

« Vous avez comme personne vu dans ma pensée, lui dit-il. »

Il eut ainsi jusqu'au bout en Ferdinand Buisson un véritable
disciple.

Leur communauté intellectuelle marque bien par contraste quelle
était la nature des oppositions qui séparaient alors le libéralisme
religieux, dont Quinet était un adepte, des conceptions d'un Secrétan
ou d'un Ernest Naville. Quinet sera le chef d'une lignée d'hommes
qui, au début de la IIIe République, organiseront en France
l'enseignement laïque sur la base d'une philosophie qui fut par excellence
celle de Quinet. Jules Ferry fut un de ses disciples fervents. On ne
peut contester à ces initiateurs une hauteur de vues morales qui
s'inspire en partie de la forte personnalité du maître. Mais leur esprit,
comme les institutions qu'ils ont créées, achève une rupture avec
l'orthodoxie chrétienne et la morale religieuse que Naville ou Secrétan
n'auraient pu accepter.

Marcel Du Pasquier.

1 Ibid., lettre du 13 mars 1870.


	Edgar Quinet et la pensée protestante en Suisse romande : Ernest Naville, Charles Secrétan, Amiel, Merle d'Aubigné, Ferdinand Buisson

