Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1957)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

VLADIMIR LINDENBERG : Die Menschheit betet. Praktiken der Medi-
tation in der Welt. Miinchen/Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1956,
232 p. II hors-texte.

L’auteur se défend de nous présenter une étude théologique ou philosophique
sur la priére et les pratiques de la méditation. L'ouvrage qu’il nous propose n’en
souléve pas moins une foule de questions d’extréme importance dans l'esprit
du lecteur. Entrainés par lui dans une maniére de pélerinage aux hauts lieux
de la pri¢re, de la contemplation mystique, invités a saluer du moins loin pos-
sible les mondes surnaturels de l'extase auxquels n’accédent que les maitres
de la méditation, nous sommes bien obligés, que ce soit ou non l'intention
de notre guide, de mettre en question soit une conception particulie¢re de la
révélation, soit, a priori, la valeur que M. Lindenberg nous invite & découvrir
dans les pratiques d’'autres religions.

Car il faut reconnaitre que ce livre est honnéte. Il expose candidement
une notion de Dieu qui lui semble se retrouver partout, explicitement ou
implicitement selon les religions, et nous laisse bien entendre qu’il s’agit 1a
d’une sorte de sur-moi cosmique. Dieu n’est pas une superstructure illusoire
projetée dans I'au-deld par l'aliénation de notre esprit. Il constitue bien plut6t
pour l'auteur l'infrastructure substantielle de toute réalité.

M. Lindenberg s’intéresse aux pratiques de la méditation en tant qu’elles
permettent, & son avis, de rejoindre ce fondement indispensable & notre vie.
Qu’une recherche de ce genre puisse étre utile, voila ce que, nous semble-t-il,
le lecteur chrétien n’a pas lieu de contester. Il lira donc avec intérét cet ouvrage
bien écrit, tout chargé de sympathie pour les hommes et les pratiques remar-
quables qu’il étudie. De 1a a confondre les profondeurs évoquées avec le mystére
de Dieu, ou les élévations d’Ame décrites avec le combat de la priére, il y a,
croyons-nous, plus qu'un pas: un vrai saut que nous ne nous sentons pas en
mesure de tenter.

PI1ERRE GANDER.

HENRT SEROUYA : Le mysticisme. Paris, Presses Universitaires de
France, 1956, 125 p. Collection « Que sais-je ? », 694.

C’est une psychologie, puis un panorama des tendances du mysticisme. La
psychologie est descriptive : quels sont les phénomenes et les sentiments propres
a l'expérience mystique ? Quant au panorama, il passe en revue les mysticismes
juif, chrétien, islamique et hindou. Les notices sur les grands mystiques chré-
tiens sont fort bien faites.

On regrette dans ce livre I'absence d’une véritable problématique philo-
sophique du mysticisme ; les quelques indications des premiéres pages sont
en effet trop pauvres pour mériter cette appellation.

J.-CLaupE PIGUET.



300 BIBLIOGRAPHIE

Les Psaumes, traduits et présentés par ANDRE CHOURAQUI. Paris,
Presses Universitaires de France, 1956, 352 p.

Publiée sous les auspices de I’Alliance israélite universelle dans une Collec-
tion des souvces d’Isvaél, qui est intitulée « Sinai» (dont M. Chouraqui est le
directeur), cette traduction des Psaumes de I’Ancien Testament vise a créer un
langage francais nouveau pour rendre la poésie hébraique des psaumes, puis a
fournir, en appendice, un commentaire qui soit un «support de méditation.
Sur la voie d’une connaissance unitive, il se situe au seuil d’une pure contem-
plation. » (p. 30).

Fort différente de la traduction des psaumes de la Bible du rabbinat frangais,
parue il y a juste cinquante ans, celle-ci affecte un caractére de recherche litté-
raire qui met souvent en relief le contenu, mais qui est souvent excessive dans
sa prétention de faire passer en frangais une forme étrangére a sa maniére de
penser. Notre Revue a déja signalé (1954, p. 303) la traduction du Cantique
des cantiques par M. Chouraqui. Les Psaumes sont rendus exactement selon
les mémes principes et interprétés selon la méme méthode allégorique et
mystique.

L’attachement envers et contre tout au texte hébreu contient une réaction et
une mise en garde tacites contre les fantaisies de certains exégétes qui font de
ce texte un prétexte a jongleries ; M. Ed. Dhorme 'approuverait (v. Rev. d’hist.
et de phil. velig., 1955, 129 ss.). Mais cet attachement devient servilisme et
fanatisme, ainsi quand le traducteur observe la coupe traditionnelle du texte en
versets — pas de strophes — et récuse les autres groupements de certains
psaumes adoptés par les Septante p. ex., ou recommandés par des modernes.
Sans dire un seul mot des problémes actuels de 'exégese et de la traduction
des psaumes, il passe simplement sous silence les efforts de la critique sérieuse
et prive complétement les psaumes des lumieres du travail scientifique de
notre temps: il isole I’Ancien Testament derrieére le rempart de la tradition
la plus étroite.

L’interprétation ne tient aucun compte de l'histoire, mais situe tous les
psaumes au méme point du temps, au méme niveau spirituel, dans la méme
perspective. Elle est appliquée par une «esquisse de glose» qui occupe les
65 dernic¢res pages, et qui s’attache exclusivement a la tradition synagogale,
du Talmud au XIIIe siécle. A titre d’échantillon, voici un extrait du commen-
taire du psaume XLV. ¢ ... Ce psaume recoit une triple interprétation : a) Sens
littéral : un mariage royal ; b) Sens messianique : le triomphe du Roi-Messie
apres les guerres de Gog et Magog; les Vierges symbolisent les nations
qui vont s’ouvrir a la vérité comme la vierge sous le baiser de I'homme ; la
Dame couronnée d’or, c’est I’Epouse, Israél aux instances d’éternité ; ¢) Sens
analogique: les noces de I'ame qui sort de l'exil et s'unit a la plus haute lumiére...
15. L’ame est ’Elue, ses compagnes, les vertus de Sagesse ; de méme les filles
du Roi lui font cortége dans I'union mystique ; dans la pureté de son union elle
doit oublier « son pére et sa mére », la matiére et les forces qui la retenaient
loin des étreintes d’amour... La nuit de l'exil finit dans la joie des noces du
Roi-Messie. Parfums et dentelles, harmonie des chants, les vierges montent des
confins du monde se donner au baiser du Roi. A sa droite sourit la Dame d’éter-
nité. »

Le volume s’ouvre (p. 1-32) par une introduction ol est exposé le systéme
herméneutique appliqué au psautier. C'est une théologie qui y est condensée.



BIBLIOGRAPHIE 301

Mais la aussi la pensée et la terminologie mystique passent la mesure. Toutefois,
sous tout ce pathos, on comprend que le psautier contient trois thémes: la
voie des ténebres (le réprouvé aux 112 noms), celle de lumiére (le juste aux
quelque cent noms), le jugement de Dieu; ces trois thémes sont censés se
retrouver dans chacun des poémes ou des séries de poémes qui composent le
recueil.

Cette introduction commence et s’achéve par un témoignage émouvant :
pour comprendre ce livre, «il faut 'avoir chanté, peut-étre, dans la nuit de
I'exil... » Cest la confession des détresses et des espoirs millénaires d’Israél
qui trouve pour finir une expression qui nous atteint au cceur: ¢« Une voix
nous habite et nous ravit : elle nous arrache a nos limites, nous fait traverser
les murs de nos prisons, nous marie aux splendeurs soudain plus proches de
nous que nous-mémes : un visage nous éclaire, une présence nous féconde, et
sur la voie de la vraie connaissance un chant nous porte tout au bout de la nuit,
dans ta lumiére, Jérusalem...» (p. 32). Nous répudions pour notre part I'exégése
de M. Chouraqui ; devant sa confession, qui est aussi celle de ses fréres, nous
nous inclinons, tout en déplorant qu’il accuse les points de rupture entre lui

et nous.
WirrLiam-A. Goy.

Neutestamentliche Studien fiir Bulimann, zu seinem siebzigsten Ge-
burtstag. Berlin, Toépelmann, 1954, 304 p. Beihefte zur Zeitschrift
fir die neutestamentliche Wissenschaft, 21.

Ce volume ne contient pas moins de 26 études réparties, selon les sujets
traités, en quatre sections: questions d'herméneutique néotestamentaire
(travaux de MM. Dahl, T. W. Manson, Paul S. Minear, A. N. Wilder), questions
relatives a la préhistoire et au milien du Nouveau Testament (travaux de
MM. Cullmann, Grobel, Michel et Schlier), études sur les évangiles (MM. Born-
kamm, Clavier, Dinkler, Iuchs, Grant, Gyllenberg, Menoud, Riesenfeld,
Schubert), études enfin sur les Actes et les épitres (MM. von Campenhausen,
Conzelmann, Eltester, Fascher, J. Jeremias, Kédsemann, Kilpatrick, Kiimmel
et Reicke). Toutes ces contributions témoignent hautement du rayonnement
scientifique du savant qu’elles honorent, comme aussi de la parfaite liberté
avec laquelle les éléves et les amis de Bultmann appliquent la méthode qu’ils
lui doivent. Puisqu’il est impossible de les résumer toutes ici, nous en présen-
terons briévement trois, particuliérement intéressantes. N. A. Dahl (Form-
geschichtliche Beobachtungen zuyr Chvistusverkiindigung in dev Gemeindepredigt,
p- 1-9), aprés avoir souligné I'importance de I’étude des Formes littéraires pour
I'exégése du Nouveau Testament, appelle de ses veeux une terminologie plus
précise et plus nuancée dans son application. En effet, dans les écrits néotesta-
mentaires « tout n’appartient pas indifféremment aux genres kérugmatique
ou liturgique ; et I'on ne peut pas parler partout de confession de foi» (p. 1).
L’auteur s’applique a déceler dans le Nouveau Testament les schémas propres
a4 la prédication ecclésiale primitive (Gemeindepredigt, par opposition a la
prédication missionnaire). Il en met a jour cinq formes caractéristiques : 1° le
schéma basé sur I'idée méme de révélation ; ces formules ont pour théme celui
du mystére éternel révélé « maintenant » a I’Eglise (v. I Cor: 2: 6 etc.) ; 2° le
schéma sotériologique ; il insiste aussi sur l'opposition de l'autrefois et du
maintenant, mais dans un sens anthropologique: Vous étiez jadis — vous



302 BIBLIOGRAPHIE

étes aujourd’hui (v. Gal. 4 : 8, etc.) ; 3° le schéma dominé par l'idée de confor-
mité au Christ (ka@hg kot 6 Xp1otdg) ; 4° le schéma téléologique, qui insiste
sur les fins derniéres de la révélation en Christ (Christ est mort, afin que vous...,
v. I Thess. 5: 9 ss., etc.) ; 5° la simple référence schématique au Christ par la
formule « en Christ» (I Thess. 4: 1 ss). Comme on le voit, de telles analyses
littéraires, bien loin de ne faire remarquer que les extérieurs de la pensée chré-
tienne au premier siécle, peuvent en révéler les structures les plus profondes.
— Aprés beaucoup d’autres, E. Dinkler s’est attaché a cette parole de Jésus:
«si quelqu’un veut venir aprés moi, qu’il se charge de sa croix... » (Jesu Wort
vom Kreuztragen, p. 110-129, cf. Marc 8 : 34 et par.) L’auteur montre d’abord
que cette parole ne peut avoir été, sur les levres de Jésus, une allusion a sa
propre crucifixion ; il faut en rapprocher ses déclarations sur le « joug léger »,
certainement tardives et surajoutées a la narration évangélique par quelque
rédacteur. Mais surtout, apres Dolger et Heitmiiller, il rappelle que le théme
du sceau (0@payic) était connu dans le monde ambiant dés avant le temps de
Jésus ; ce sceau baptismal avait la forme d’une croix (dressée ou horizontale).
Jésus peut donc avoir utilisé ce signe de la croix, sans allusion a sa propre
crucifixion, et sans lui donner une valeur magique, ni méme cultuelle. ¢« Prends
sur toi mon signe-croix... » signifierait donc : lie totalement ta vie a la mienne
en vue du salut imminent. Cette parole serait donc une variante de 'appel de
Jésus a la repentance. — La troisiéme étude que nous désirons signaler est
celle de J. Jeremias sur I Cor. 7 : 16 (Die missionarische Aufgabe in der Mischehe,
P. 255-260). Rapprochant les mots Ti oidag €l de la formule trés attestée par
ailleurs Tic o0idev €l, Vauteur leur donne le sens du francais « peut-étre», ce
qui transforme profondément la valeur de ce verset célébre. Les traductions
courantes en font I'expression d’une sorte de résignation : « Que sais-tu, femme,
si tu sauveras ton mari ?...», et de la paix du v. 15 une paix «intérieure »,
notion qui n’apparait jamais chez Paul. La traduction proposée s’applique
beaucoup mieux au contexte : Les mariages entre chrétiens et paiens ne sauraient
étre rompus, sauf dans les cas ou le conjoint paien le demande ; mais Paul
minimise immédiatement cette derniére éventualité en insistant sur la valeur
missionnaire des mariages mixtes : « Car peut-éfre pourras-tu sauver ton époux...».
L’accent de tout le passage devient positif ; une grosse difficulté d’interprétation
serait ainsi levée. — Les autres études qui forment ce précieux recueil ne sont
pas moins originales et solides que celles que nous avons pu signaler ici.

PiERRE BONNARD.

GOTTLOB SCHRENK : Studien zu Paulus. Zirich, Zwingli-Verlag, 1954,
148 p. Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testaments.

Les éléves du professeur Schrenk ont fété le soixante-quinzieme anniver-
saire de leur maitre en février 1954. A cette occasion, M. Ed. Schweizer a réuni
cinq études de son prédécesseur dans la chaire de Nouveau Testament de
I'Université de Zurich. Ces études avaient précédemment paru dans divers
périodiques ou ouvrages collectifs ; aujourd’hui plus accessibles, elles révélent
une indéniable unité de pensée et de méthode. La premiére (Rabbinische Cha-
rakterkopfe im urchrvistlichen Zeitalter, p. 9-45) est une caractéristique générale
du pharisaisme, si souvent méconnu. L’'ambition essentielle des grands rabbis



BIBLIOGRAPHIE 303

du premier siécle fut de constituer un peuple fidéle a la Loi. Une méme visée
domine l'activité de I'apotre Paul qui doit étre rapproché, sur ce point central,
des figures impressionnantes de Jochanan ben Zakkai, Aqgiba ou déja Hillel
et Gamaliel I. Interpréter le pharisaisme puis le christianisme primitif selon
des catégories individualistes et perfectionnistes, c’est passer a coté de I'essentiel;
comme I'a montré N. A. Dahl, I'idée du peuple de Dieu est au fond de la cons-
cience chrétienne primitive. — La seconde étude traite de la conception pauli-
nienne de I'Histoire (Die Geschichtsanschawung des Paulus, p. 49-80). L’auteur
rapproche ici l'apdtre de certains stoiciens comme Posidonius, Athénodore,
Sénéque et, d’autre part, des mystéres hellénistiques. Tous les écrivains de ce
temps, y compris les apocalypticiens juifs, sont hantés par le mystére du devenir
historique. La seule originalité de la pensée paulinienne réside dans la concep-
tion d’une Histoire « accomplie » en Jésus-Christ ; encore faut-il déterminer,
avec l'auteur, le sens exact de cette expression. — Le chapitre suivant présente
I'épitre aux Romains comme témoin des conceptions missionnaires de l'apbtre
(Der Romerbrief als Misstonsdokument, p. 81-106). Contre linterprétation
protestante classique, qu’il juge trop individualiste, I’auteur souligne l'accent
a la fois historique et universaliste de 1’épitre : le fait du Christ y domine le
destin de I’humanité entiére dans une synthése ol la colére divine et le pardon
gratuit forment une unité indissoluble, dans I'actualité de la prédication apos-
tolique. Cette derniére, en effet, communique aussi bien la condamnation que le
pardon de Dieu : les chapitres 1 & 3 de 1'épitre font donc partie du message pauli-
nien et ne doivent pas étre tenus pour une simple introduction a 'évangile de la
grace. — Comparant ensuite (Geist und Enthusiasmus, p. 107-128) 1’ « enthou-
siasme » grec 2 1'Esprit dontil est question dans I Cor. 12 & 14, 'auteur montre que
I'Esprit, dans la pensée de 'apOtre, n’est jamais opposé ni substitué au volg de
I'homme ; & 'encontre de la oUyxuoig hellénistique, Paul préconise un « service
spirituel du vod¢» (Rom. 8: 6), un « renouvellement du vod¢» (Rom. 12: 1)
ou la volonté personnelle joue un réle essentiel. — Enfin, I'auteur examine le
discours de Paul a ’Aréopage (Urchristliche Missionspredigt im I. Jahvhundert,
Actes 17 : 22-31). Aprés Harnack et Ed. Meyer, contre Norden, Reitzenstein
et Dibelius, il en défend 'authenticité. Mais la n’est pas l'essentiel. L’analyse
minutieuse qu'il en fait, le comparant aux thémes stoiciens ambiants, et lui
restituant son caractére de complément exceptionnel a la prédication régu-
liere de 'apbtre, garde sa valeur indépendamment de la thése principale. Les
remarques sur la « recherche » de Dieu chez Paul et dans le stoicisme nous ont
paru trés perspicaces. — Signalons que tous ces articles sont munis d’une
bibliographie critique fort utile et félicitons 'auteur et 1’éditeur de cette belle

contribution a I’étude du paulinisme.
PIERRE BONNARD.

Louis JANSSENS : Drouts personnels et autorité. Louvain, Editions Nau-
welaerts, 1954, 77 p. Collection « Questions de Morale ».

Cette forte brochure reproduit le texte de trois conférences faites a 1'Uni-
versité de Fribourg (Suisse). L’auteur ne prétend pas donner un exposé de sa
philosophie sociale. Sa seule ambition est d’« éclairer la direction fondamentale
de la pensée sociale ».

On peut résumer comme suit la thése de cette étude fort claire : la personne
humaine ne peut s’épanouir que dans et par ses relations a I’ensemble de la



304 BIBLIOGRAPHIE

réalité. Dans toute société il existe une véritable harmonie entre le bien commun
et le bien personnel des membres. L’autorité, médiatrice entre les personnes
et la fin sociale, doit étre au service du bien commun et aimer les personnes
qu’elle dirige. A cet effet elle peut imposer tout ce qui est utile au bien commun,
donc opposer des restrictions a la liberté individuelle. Car, s’il faut autant de
liberté que possible, encore faut-il en premier lieu autant d’obligation qu'il est
nécessaire pour la liberté de tous.

Le lecteur protestant se réjouira d’entendre proclamer : toute contrainte
détruirait la nature méme de l'attitude religieuse, c’est pourquoi tout homme
a droit a la pratique libre de la religion. Mais il s’étonnera que ces principes
magnifiques soient bafoués aujourd’hui encore dans tels pays ou I'Eglise

romaine exerce sa domination.
EpMmoND GRIN.

J. REGNIER : Le sens du péché. Paris, Lethielleux, 1954, 126 p.

Ce volume est en somme un chapitre de théologie pastorale. Il s’adresse
avant tout a ceux qui donnent l'enseignement chrétien. Son but, exclusivement
pratique, est double : aider a retrouver le sens du péché, et cela d'une maniére
« authentique ».

Aprés un trés bref — trop bref — examen de la situation morale contem-
poraine, 'auteur définit la nature du péché; il y voit une désobéissance, un
désordre, la négation de la charité. Puis il expose la psychologie du pécheur,
passe en revue les divers « manquements» a la grice, a la liberté, a I'amour,
et termine par I'énoncé des moyens propres a restaurer en 1’homme le sens
du péché : enseignement correct, orientation de la vie spirituelle, participation
fidele a la vie liturgique et sacramentaire.

La méthode spirituelle préconisée est-elle dans la ligne de 1’Evangile ?
Nous ne le pensons pas. L'auteur entend éclairer sur le péché afin de faire
découvrir la griace. Or ni le Christ ni les apotres n'ont agi de cette fagon-la.
Pour eux c’est la certitude de I'immensité de I'amour divin qui nous dévoile
Pexistence et la profondeur de notre péché ; jamais le contraire. Car les premiers
mots de I'Evangile sont : « Dieu t’aime », et nen pas « Tu es pécheur ». A oublier
on demeure en plein intellectualisme et en plein légalisme. Et la « guérison »
souhaitée pour l'homme d’aujourd’hui ne se produira pas, malgré tous les

efforts déployés.
EpMmonD GRIN.

LEON-JOSEPH SUENENS : L’Eglise en état de mission. Paris, Desclée
De Brouwer, 1955, 208 p.

Sous la plume de I'évéque auxiliaire du primat de Belgique, les protestants
se trouvent toujours en compagnie des ennemis de la foi. Raz de marée com-
muniste, conquétes de 1'Islam ou pénétration protestante en Amérique latine
sont autant d’aspects de la déchristianisation. L’auteur demande ingénument :
« Que faisons-nous vraiment aujourd’hui pour la conversion de pays aussi
proches de nous que les pays nordiques, par exemple, dont aucun rideau de
fer ne nous interdit I'accés ? » (p. 82).

Les intentions sont excellentes. Il s’agit de mobiliser tous les baptisés pour
I'apostolat, en particulier les communautés religieuses. Mais il manque a ce



BIBLIOGRAPHIE 305

livre, osons le dire, une inspiration. Nous avons peine & croire que la grice
soit une énergie telle que celle que produit une centrale hydraulique et que
« sa bonne distribution ne reléve plus que d’une organisation adéquate » (p. 107),
ou que le prétre soit « pareil a l'officier a la téte de ses hommes » (p. 94). S'il
est vrai que I'Eglise est en état de mission, on se demande douloureusement
de quelle mission et de quelle Eglise il est question.

Frangors GRANDCHAMP.

ROGER TROISFONTAINES, S. J.: De Uexistence a I'étre, la philosophie
de Gabriel Marcel. Louvain-Paris, Nauwelaerts-Vrin, 1953, 2 volu-
mes de 413 et 431 p. Bibliothéque de la Faculté de philosophie et
de lettres de Namur, fascicules 16 et 17.

La recension de cet important ouvrage a été retardée par le déceés de Pierre
Thévenaz qui s'était chargé d’'en rendre compte ; nous nous en excusons aupreés
de l'auteur et de 1’éditeur.

Par sa diversité (essais philosophiques, critique littéraire, théatre, etc.) et
sa dispersion (le P. Trcisfontaines donne une bibliographie d’environ 1500 titres
extraits des publications les plus variées), par sa forme et son style aussi (jour-
nal, préfaces, conférences, etc.), ';ceuvre de Gabriel Marcel est difficilement
accessible dans sa totalité. Dans son livre Le Mystére et I'’Etve (Paris, Aubier,
1951), Vauteur du Journal Métaphysique avait essayé de donner une vue d’en-
semble des thémes développés dans ses ceuvres antérieures sans y parvenir,
étant donné les limites qui lui était imposées. L’ouvrage monumental du
P. Troisfontaines, relu soigneusement par Gabriel Marcel et approuvé par lui,
comble donc une lacune ; il est une initiation a la pensée marcélienne et un
instrument de travail de toute premiére valeur par son souci d’objectivité et
par sa clarté d’exposition.

Pour faciliter la compréhension du « socratisme chrétien » de Marcel, le
P. Troisfontaines part de I'analyse de la situation de 'homme dans le monde
(critique de la « technocratie », du processus d’objectivation, puis description
de la condition de I'étre incarné). Apreés une étude détaillée de la réponse de
Marcel a la question ¢« Qui suis-je ? » (Etre et avoir, mystére et probléme, la
fidélité créatrice), il décrit les relations intersubjectives dans le cadre du per-
sonnalisme marcélien (I'amour, la famille, la mort et 'espérance). Ces multiples
approches du mystére de I'étre permettent de dévoiler sa source profonde :
la rencontre entre Dieu et celui qui 'invoque, rencontre qui met la condition
humaine sous son éclairage authentique. Le plan et la méthode de ce fidele
commentaire soulignent d’'une maniére pertinente ce en quoi la philosophie
de Marcel est une philosophie de 'attente, de la raison en quéte de l’absolu,
de 'homme a la recherche de Dieu.

La philosophie de Gabriel Marcel est des plus attachantes par son sens
aigu des situations concrétes, par son dynamisme intérieur ; elle tente d’une
maniére originale d’instaurer une propédeutique a l'acte de foi, ol 'amour et
la communion jouent un rdle déterminant, et de faire jaillir I’étroite connexion
qui devrait exister entre la liberté créatrice de 'homme et la grice sanctifi-
catrice de Dieu. On retrouve en elle quelque chose de trés augustinien, qui ne
peut laisser le théologien réformé indifférent, quelles que soient, par ailleurs,

20



306 BIBLIOGRAPHIE

les réserves nécessaires qu’il lui faut faire. On sera donc reconnaissant au
P. Troisfontaines de nous avoir présenté avec tant de fidélité cet « art de penser »,
si différent des « arts de penser » des philosophies «scolastiques » conceptuelles
et objectivistes ; pour le lecteur des ouvrages de Gabriel Marcel, son bel ouvrage
sera un auxiliaire indispensable.

GABRIEL WIDMER.

GERARD DELEDALLE : Histotre de la philosophie américaine. Préfaces
de Jean Wahl et de Roy Wood Sellars. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1954, 200 p.

Voici un ouvrage d’introduction qui est excellent ; précis et détaillé, trés
informé, il est autant analytique que synthétique. L’auteur cherche tout
d’abord lorigine historique des mouvements philosophiques en Amérique
(excluant ainsi les philosophes anglais) ; puis il étudie ces courants eux-mémes.
Enfin des monographies plus étendues sont consacrées aux ¢cinq Grands»:
Peirce, James, Royce, Dewey, Mead. La conclusion est particuliérement inté-
ressante par son aspect synthétique : elle met en relief I'anti-cartésianisme qui
est commun a tous ces courants et a toutes ces pensées. En derniére analyse,
c’est 'ombre de Darwin qui plane également sur toute la philosophie d’Amé-
rique.

On regrette que l'auteur n’ait pas présenté 1'école qui s’est inspirée de
Peirce et qui, sous 'impulsion donnée par les émigrés du Cercle de Vienne,
s'est attachée au probleme de la signification. Il est vrai que M. Deledalle,
sagement, limite son enquéte aux années qui vont de 1865 a 1939.

La bibliographie est précise et abondante.

J.-CLAUDE PiIGUET.

H. W. SceNEIDER. Histoire de la philosophie américaine. Traduction
de Cl. Simonnet. Paris, Gallimard, 1955, 455 p. Bibliothéque des
Idées.

Cet ouvrage est beaucoup plus détaillé et beaucoup plus complet que le
précédent ; mais 'optique de 'auteur y est résolument historique, non philo-
sophique. C’est 1a une histoire moins de la philosophie que des idées, détachées
sur un fond social, politique et religieux. Les caractéristiques philosophiques
des auteurs ou des courants étudiés sont esquissées, et rarement confrontées
dans leur portée générale.

Cet ouvrage présente donc la philosophie américaine peut-étre telle qu’elle
est : tourbillonnement assez confus et trés juvénile d’idées affrontées, dont une
bonne part provient d’Europe (d’Allemagne surtout) et pas mal aussi d’Angle-
terre. La bibliographie semble compléte, et elle est raisonnée, ce qui constitue
un trés gros avantage pour le lecteur frangais. L’index permet de se repérer
assez facilement.

J.-CLAUDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 307

J. M. OESTERREICHER : Sept philosophes juifs devant le Christ. Traduit
de I'américain par M.-]. Béraud-Villars. Paris, Editions du Cerf,

1055, 613 p.

Ces pages retracent la vie et l'itinéraire religieux de Bergson, Husserl,
Ad. Reinach, Scheler, Landsberg, Max Picard, Edith Stein. Qu’elles seraient
émouvantes si la ferveur qui les anime ne s’accompagnait d’une rancune sous-
jacente et tenace a I'égard de la spiritualité protestante. Dans sa courte préface,
M. Jacques Maritain loue en M. Oesterreicher un « constant souci d’information
objective » accompagné de «beaucoup d’amour». Ce jugement n’est guére
confirmé par la lecture d’un texte ol l'on voit la théologie de Karl Barth
bassement dénaturée, réduite a une aberration sinistre qui sépare la créature
de son Dieu, maintient ’homme en état de « panique constante », d’insomnie
angoissée et, qui pis est, s’apparente ¢« au nazisme » (p. 422, 451-2) 1. L'auteur
objectera que ces opinions émanent des philosophes qu’il étudie, non de lui-
méme, Constatons qu’il n’a pour elles aucun mot de réprobation, alors qu’ailleurs
il sait fort bien prendre ses distances. Parfois I'imprécision elle-méme se fait
malveillante : Kierkegaard devient «le plus grand penseur issu du protestan-
tisme » — on ne nous dit pas de quoi Leibniz et Kant sont issus — mais ce
protestant «est aussi celui qui a dépouillé le protestantisme de ses fausses
prétentions » (p. 104).

L’intention la plus visible est de rallier a saint Thomas toutes les théses
exprimées dés l'instant ou elles contiennent une vérité. Dans 'examen de la
pensée de Husserl un chapitre de sept pages est entiérement consacré a 'auteur
de la Somme qui fut, nous dit-on, «’ancétre lointain » de la phénoménoclogie
(p. 128-134). Qu’en est-il de Platon et de Descartes a cet égard, on nous le
laisse ignorer.

Cette étroitesse de vues fausse souvent le jugement de l'auteur. De Tolstoi,
il nous dit qu’il « rapetissait trop les choses pour admettre la résurrection »,
non sans admettre que Guerre et Paix « ne manque pas d’ampleur » (p. 102 et
103). Pourquoi Husserl, se demande-t-il, aprés avoir découvert l'intention-
nalité de la conscience, n’alla-t-il pas jusqu’au réalisme (entendez : jusqu’au
thomisme) ? Par manque de courage, répond-il, par crainte de confesser publi-
quement le Christ (p. 155). En revanche, si Adolf Reinach aimait la musique de
Beethoven et de Bruckner, ce fait «est un signe que Reinach possédait 1'anima
natuvaliter catholica». Qu’en est-il de la peinture contemporaine ? «Les toiles
de Picasso ou de Klee, et d’une facon générale le cubisme et l'art abstrait
baignent dans I'état d’incohérence générale » (p. 486).

Ces réserves devaient étre faites, méme si l'auteur n’est pas directement
responsable des théses incriminées ici; car tout laisse a penser qu’il les prend
a son compte. Nous sommes d’autant plus libres maintenant de reconnaitre
I'intérét et le profit que nous ont procurés ces pages. On sent que M. Oesterreicher

I Au moment ou j’écris ces lignes, un hasard non dépourvu d’ironie me
glisse sous les yeux cette formule terrible : « La conception thomiste de la foi
implique un « totalitarisme » aussi étouffant ou davantage que celui de Hitler. »
Cette déclaration a pour auteur une « Juive devant le Christ », une parente
trés proche des sept figures évoquées ici, Simone Weil (Lettre a un veligieux,
Paris 1951, p. 40). Que conclure ? Hitler fut-il thomiste ou barthien ? Nous
posons la question a MM. Maritain et Oesterreicher.



308 BIBLIOGRAPHIE

vit en communion de coeur et d’ame avec les philosophes dont il analyse les
ceuvres et retrace la vie, cette vie émouvante qui eut parfois pour terme la
chambre & gaz. Le livre se déroule comme un drame en sept actes dont on
verrait changer les personnages dans une ambiance immuable de lucidité, de

ferveur et d’abandon.
RENE SCHAERER.

P. Firiasi Carcano, E. W. BeTH, A. Pap, G. BERGMANN, M. LiNs,
C. PEReLMAN, L. OLBRECHTS-TYTECA, FF. H. HEINEMANN, E. PAcr,
R. SaBarinI, E. MinrkowsKlI, J. WyRrscH, F. BARONE : Semantica.
Archivio di Filosofia, Roma, 1955, 434 p.

Cette publication de 1'Istituto di Studi filosofici, faite sous la direction de
Enrico Castelli, a pour théme la sémantique. On sait que 'analyse de la langue
s’est considérablement développée ces derniéres années et qu'elle domine
actuellement une grande partie de la philosophie anglo-saxonne. C'est dire
qu’'un recueil comme celui-ci est d’un intérét trés actuel.

Il m’est impossible, dans la place qui m’est départie, d’analyser chacune
des contributions isolément. Je me bornerai a en signaler quelques éléments.

1. Il est frappant de constater a quel point le positivisme logique s’est
assoupli depuis Wittgenstein. Sans doute ses positions primitives étaient-elles
insoutenables. E. Paci (Silenzio et liberta del linguaggio mel neopositivismo,
pP- 313-326) montre excellemment qu'elles ne peuvent conduire qu’au silence.
Aussi ses adeptes reconnaissent-ils aujourd’hui qu’il ne peut étre valable que
nuancé et P. Tiliasi Carcano (Dall’analisi alla filosofia del linguaggio, p. 11-39)
va jusqu’a montrer qu’alors il est capable de rendre compte des problémes
proprement philosophiques.

2. Il est aussi trés important de noter I'ouverture toujours croissante des
théories de 'analyse, le souci d’englober des domaines de plus en plus vastes.
Ainsi F. H. Heinemann (Meta-analysis, p. 271-293) cherche a définir une
analyse de I'analyse, une fagon de retenir tout ce qui est positif dans les théories
qui s’affrontent encore, tandis que R. Sabarini (I/ problema filosofico della
semantica, pp. 327-349) pose les jalons d’'une sémantique déductive qui dcit
transcender toutes les langues.

3. En méme temps 'idée s’impose que si 'étude du langage est indispen-
sable a la recherche de la vérité, elle ne saurait suffire. A. Pap (Necessary pro-
positions and linguistic vules, p. 63-105) montre que, contrairement a I'avis des
« conventionnalistes », ce ne sont pas les conventions logiques qui créent la
nécessité logique et Ch. Perelman et L. Olbrechts-Tyteca (Les notions et I'argu-
mentation, p. 249-269) insistent sur I'importance qu’il y a a étudier une langue,
non seulement dans sa fonction déductive, mais aussi dans son emploi quoti-
dien, dans l'argumentation.

4. Ce méme souci de concrétisation avait déja conduit Korzybski a jeter
les bases d’une «sémantique générale» et le fait que ce mouvement a pris
aux Etats-Unis I'allure d’une secte enthousiaste et souvent naive (I'. Barone,
La semantica genevale, p. 407-418, donne un excellent apercu de ce mouvement)
n’enléve rien a la valeur de l'idée : le langage ne saurait étre séparé de '’homme
qui T'utilise.

JEAN-BrAisE GRIZE.



BIBLIOGRAPHIE 309

PuiLiPPE FAURE-FREMIET : Esquisse d’une philosophie concréte. Paris,
Presses Universitaires de France, 1954, 184 p.

L’ouvrage, composé de trois parties (Modalités de l'objectivation, La
mémoire et I'intemporel, Le néant et la liberté), prend comme point de départ
la notion bergsonienne de la mémoire qu’il critique, car pour l'auteur, la mémoire
ne conserve rien mais il y a sans cesse recréation du passé dans le présent. La
position nominaliste de l'auteur se double toutefois d’'un appel a la transcen-
dance. En effet, pour l'auteur, 'étre humain étant a la fois femporel et, en
tant que dominant sa propre durée pour mieux agir, infemporel, accéde a une
rencontre avec un monde & la fois dimensionnel et qualitatif ; dés lors on ne
peut plus admettre la conception sartrienne de I'absurdité du monde : « Force
nous est de convenir que, dans un monde qualitatif, c’est I'absence de sens
qui n’aurait plus de sens. » Telle est la conclusion de M. Fauré-Frémiet.

Comme le souligne M. Jankélévitch, professeur a la Sorbonne, dans la
préface dont il a honoré la méditation de I'auteur : « Depuis plus de vingt ans
Philippe Fauré-Fremiet poursuit en toute indépendance une méditation solitaire
et originale qui lui fait rejoindre, et, sur beaucoup de points, devancer, appro-
fondir les grandes théses de la philosophie contemporaine. »

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

EpmunD HUSSERL : Die Krisis der europdischen Wissenschaften und
die transzendentale Phinomenologie, édité par Walter Biemel.
La Haye, Martinus Nijhoff, 1954, 560 p.

(Premiére édition compleéte de I'ceuvre magistrale de 1935-1936, comprenant
les articles parus déja du vivant méme de 'auteur, et certains inédits relatifs
aux mémes problémes. Abondantes « notes marginales » inédites placées en fin
de volume, ainsi qu'un appendice critique du texte publié).

La Krisis est la derniere grande ceuvre de Husserl, et de plus la derniére
qui ait bénéficié de I'édition du vivant encore du maitre. Le manuscrit prin-
cipal dépeint la crise de la science actuelle en en montrant le dépassement par
la. phénomeénologie transcendantale.

En effet la Krisis se présente premiérement comme une situation de la
phénoménologie transcendantale pav rapport aux aulves sciences et philosophies
déja existantes. Celles-ci se répartissent en deux types de pensée : le positivisme
physico-mathématique (objectivisme) et le subjectivisme psychologique
(sceptique). Du premier type de pensée, la phénoménologie reprend l'idée de
I’anticipation universelle, que le positivisme concevait sous la forme de I'hypo-
these, I'idée de la vérification infinie par approximation asymptotique, la thése
de l'idéal mesure du réel. Ce qui permet & Husserl de définir la phénoménologie
comme une science a priori, infinie, source de progrés non seulement scientifique
mais moral. Cependant la phénoménologie rejette la conception du monde
comme purement corporel, celle de I’esprit comme épiphénoméne de la matiére,
et enfin le présupposé dogmatique (idéalisant, selon Formale und transzendentale
Logik) de la réalité absolue, vraie en soi, qui serait d’ordre purement mathé-
matique. La phénoménologie ne se réduit donc pas 4 une nouvelle philosophie
de type physico-mathématique, quoiqu’elle emprunte quelques éléments a ce
courant de pensée. Du second type de pensée, la phénoménologie reprend



3I0 BIBLIOGRAPHIE

l'afirmation du retour & la subjectivité, la mise en question donc de toute
objectivité préscientifique ou scientifique, c’est-a-dire le refus de tout dogma-
tisme naturel ou systématisé. Ce qui permet a Husserl de mettre 'accent sur
la constitution transcendantale nécessaire de toute objectivité, et sur la valeur
de fondement absolu du moi transcendantal. Pourtant la phénoménoclogie
rejette I'identification du subjectif et du psychologique, et par la la Krisis,
derniére ceuvre de Husserl, fait écho a la premiere, les Logischen Untevsuchungen ;
le subjectif est intentionnel, transcendantal et non pas empirique. La phéno-
ménologie ne considére donc pas le phénoméne sensible comme causé par une
problématique chose en soi, et rejette tout en-soi, tout objet non motivé (non
motivable) dans une évidence constitutive (raison). L’intentionnalité est une,
et il n’est qu'un objet intentionnel, I’en-soi n’est qu’une couche dans la signi-
fication de l'objet. Le subjectivisme psychologique est donc rejeté catégorique-
ment, alors que certaines de ses théses semblent maintenues.

Mais si Husserl semble assigner & la phénoménologie des thémes qui ont
déja été défendus par des systémes que par ailleurs il condamne, il faut bien
comprendre le sens d’une pareille démarche. Husserl ne se borne pas a une
sorte d’éclectisme critique, qui piquerait ici et 14 le meilleur des doctrines. Le
rejet de la lettre des doctrines historiques est bien plutdt une clarification de
leur sens eidétique. Aussi bien d’un point de vue plus profond la Krisis aboutit-
elle & une situation des sciences de fait pay vapport @ la phénoménologie transcen-
dantale. L’analyse intentionnelle montre ici que la phénoménologie est la forme
théorétique achevée que tentent de réaliser plus ou moins les diverses sciences
historiques : la phénoménologie est 1'idée de la science, c’est-a-dire son exem-
plaire idéal, sa norme constitutive, son motif transcendantal, et inversement
la science de fait est 'exemple factice de la phénoménologie, selon la terminologie
de Formale und transzendentale Logik. Et c’est 1'histoire qui permet a la science
de fait de s’idéaliser en science eidétique, c’est-a-dire en phénoménologie.
L’analyse intentionnelle qui s’applique a expliciter (entfalten) la genése des
sens, manifeste la structure exemplariste de l'intentionnalité, sous une forme
plus dynamique qui est celle, propre a la Krisis, de la dialectique de 'acte et
de la puissance. La phénoménologie est I'acte (entéléchie) de cette puissance
(dynamis) qu’est la science de fait. Et c¢’est 1a, on ne saurait trop le souligner,
l'aspect tout a fait original de la phénoménologie selon la Krisis : la genése
historique de la phénoménologie a travers et par les ébauches factices des
sciences effectivement réalisées dans 'histoire, est définie en fonction du couple
de I'acte et de la puissance, couple repris d’Aristote chez qui également cette
dialectique était dynamique. C’est 14 ce qui donne a la phénoménologie sa
portée concréte, humaine, pourrait-on dire, puisqu’il s’agit de la destinée (de la
fin) de cette ceuvre humaine qu’est la science universelle. Aussi bien la Krisis
s'achéve-t-elle sur une note éthique. Et comme il est aisé de montrer que la
Krisis est elle-méme le télos de la phénoménologie, on peut dire que nous
avons la 'authentique style de pensée husserlienne.

Or la phénoménologie, télos de l'entreprise théorétique humaine, fonde
celle-ci dans la mesure méme ol elle affirme la primanté absolue de la subjectivité
ommni-constituante. De ce point de vue la Krisis est une critique intentionnelle de
la science objective, comme Formale und tvanszendentale Logik est une critique
intentionnelle de la logique. L’une et l'autre ceuvre représentent la méme
démarche de pensée, a la seule différence que Formale und transzendentale Logik
traite eidétiquement de ce dont la Krisis traite facticement. La démarche de
Formale und transzendentale Logik est la structure exemplaire de celle de la



BIBLIOGRAPHIE 311

Krisis. La logique est en effet 1'idée de la science, la science en général. Si
Formale und transzendentale Logik critique intentionnellement la logique, elle
fonde l'idée de la science, la science en général, dans la subjectivité transcen-
dentale, et comprend par 1a méme la démarche de la Krisis comme un de ses
cas particuliers factices. La Krisis prend de ce fait une authentique valeur de
logique transcendantale puisqu’elle est essentiellement une critique intentionnelle
de la science objective. Bien plus il faut affirmer que la phénoménologie est
dans son sens méme une logique transcendantale, et que seule elle peut répondre
adéquatement a l'ambition fondamentale de Husserl, qui est de manifester
rationnellement 1'unité de principe des sciences humaines.
ANDRE DE MURALT.

Nicoras BERDIAEV : Le sens de la Création. Un essai de justification
de I’homme. Traduit du russe par Mme Julien Cain. Préface de
Stanislas IFumet. Paris, Desclée De Brouwer, 1955, 469 p. Textes
et études philosophiques.

Ce livre paru & Moscou en 1914 contenait déja, disait Berdiaev a la fin de
sa vie, sa thése fondamentale, son instinct premier de 'homme. Un seul theme,
en effet, est développé sur tous les plans : celui de 'homme appelé a étre créa-
teur et a accomplir ainsi 'ceuvre du huitiéme jour. Le monde traverse trois
époques de la Révélation : celle de la Loi (le Pere), celle du rachat (le Fils),
celle de la création (I’Esprit).

Le christianisme du Nouveau Testament ne contient pas encore la vérité
religieuse totale. Son silence au sujet de la troisiéme époque s’explique : « Si
les voies de la création avaient été désignées et justifiées dans les Ecritures,
la création elit alors été obéissance, elle n’efit pas été création» (p. 129).

I1 faut donc que I'homme accomplisse son essence créatrice par lui-méme,
sans compter sur un secours d’en haut. Le monde n’a connu jusqu’ici que la
soumission. La culture n’a été qu'un signe précurseur. Le passage a l'extase
créatrice ou il réalisera enfin sa vocation ne peut s’effectuer que par I'homme,
dans la liberté.

Pouvons-nous accepter que «’Eglise du Golgotha, dans laquelle la vérité
christologique ne se dévoile qu’imparfaitement, s’oppose a I'Eglise intégrale
du Christ » (p. 426) et que la liberté s’affirme sans la grice ? Il faut néanmoins
souligner l'origine doublement biblique de l'intuition de Berdiaev : la nature
humaine est créatrice parce qu'image de Dieu. La divinité de I’homme cor-
respond a I’humanité de Dieu : c’est le secret du Christ qui est ' Homme-Absolu,
le Pan-Homme. De plus, il est manifeste que Berdiaev combat souvent, dans
I'Eglise du rachat, une religion de la Loi qui est celle de la premiére époque.
Enfin, un flottement subsiste quant a I'ére créatrice : il ne semble pas qu’elle
puisse se situer aprés la Parousie, puisque son avénement sera l'ceuvre de
I'homme. Toutefois, il n’apparait pas que ce soit totalement exclu.

Si les formules et méme la these fondamentale de Berdiaev relévent davan-
tage d'une certaine tradition mystique que de la Révélation biblique, la grande
question qu’il a soulevée ne peut plus étre esquivée par la pensée chrétienne,
a savoir la vocation de 'homme et le sens de son ceuvre par rapport a 'ceuvre
divine. Et le chemin de cette anthropologie, comme il 'avait compris, ne peut
étre que le mystere du Christ ot Dieu n’existe plus sans 'homme ni 'homme
sans Dieu.

FraNgols GRANDCHAMP.



312 BIBLIOGRAPHIE

MicHAEL LANDMANN : Philosophische Anthropologie — Menschliche
Selbstdeutung in Geschichte und Gegenwart. Berlin, W. de Gruyter
et Co, 1955, 266 p. Sammlung Goeschen, Bd. 156/156 a.

Malgré sa dimension, imposée par la collection de « mises au point » ol il
parait, cet ouvrage est important. Il reprend, en l'approfondissant, le théme
de 'anthropologie de Scheler, dont nous n’avons que des extraits pour l'instant,
des exposés en vue cavaliere. Partant de la conception religieuse inscrite dans
la tradition occidentale, celle de I’Ancien et du Nouveau Testament, l'auteur
en montre les cinq théses principales mises en question par 1’évolution de notre
culture, le théocentrisme par la Philosophie des Lumiéres, et la « transformation
du sacré » chez Feuerbach qui aboutit a I'athéisme théorique et pratique des
temps modernes ; I'anthropocentrisme par la révolution copernicienne et 1'idée
biologique de I’évolution ; la doctrine du péché originel par la croyance au
progrés et a la bonté originelle de 'homme ; la doctrine de la grice par le culte
romantique du génie et la confiance faite a 1'accomplissement historique de
I'humanité ; la croyance en I'immortalité enfin par la conversion nietzschéenne
a la vie d’ici-bas, précédée par 'aspiration faustienne a une réalisation purement
humaine de l'action.

Le méme destin atteint I'anthropologie rationaliste des Grecs: aprés la
« découverte de la raison » (expression qui se trouvait déja chez Scheler), vient
le détronement de sa primauté par la mise en évidence des forces spirituelles
non rationnelles, et des conditions matérielles de 1'existence rationnelle.

Nous parvenons ainsi & une anthropologie de style nouveau, dont le pro-
bleéme essentiel est de comprendre «la situation de I’homme dans le régne animal »
(I1I, 1). Gehlen est ici plus immédiatement visé que Scheler, et dans ’ensemble,
c’est 4 lui et & Portmann que Landmann s’associerait le plus étroitement.
Surtout quand on ajoute, a l’ceuvre principale du premier (Der Mensch, 1940)
son dernier ouvrage, Urmensch und Spdthultur (Bonn, Athendum Verlag, 1956),
pas encore paru a la date ot Landmann écrivait, mais dont il donne comme
une premiére version dans la derniére partie de son esquisse (Kulturvanthropo-
logie), o il montre 'homme a la fois créateur de culture, et dépendant de la
culture qu’il a créée, dans un effort pour rendre compte de I'historicité essentielle
de notre condition.

Je ne voudrais en rien diminuer le mérite de Landmann : il nous présente
un inventaire critique et toujours informé des diverses conceptions que 1'on se
fait de I'homme, tant a travers I'histoire occidentale que dans notre époque
de confusion. Mais, philosophiquement, il en reste au premier mouvement,
a l'exposé des diversités, et ne va pas jusqu’a tirer toutes les conséquences
de 'anthropologie philosophique contemporaine, ¢’est-a-dire jusqu’a la recher-
che et a I'exposé de la méthode de penser qui nous assurera contre la multiplicité
des opinions, et, mettant en place les divers domaines de I'expression, 1égitimera
comme philosophique cette anthropologie, et non pas comme une combinaison
ingénieuse de biologie et de sociologie (ou d’anthropologie culturelle). Mais
c’est, sans doute, la tiche d’une autre ceuvre, plus délibérément systématique,
et Landmann est a I'heure actuelle un de ceux dont on soit en droit de 'attendre.

PairLiPPE MULLER.



BIBLIOGRAPHIE 313

AUREL DAVID : Structure de la personne humaine. Limite actuelle entre
la personne et la chose. Paris, Presses Universitaires de France,

1955, 142 D.

Cet ouvrage ne traite ni d’anthropologie, ni de psychologie. C’est I'ccuvre
d’un juriste qui réve d’élaborer une théorie scientifique du droit fondée sur la
distinction absolue entre la persomne et la chose. Font partie du domaine de
la chose non seulement les objets matériels, mais aussi le corps humain et une
grande partie du psychisme, que I'auteur assimile a des machines ou a des robots.
La personne n’est donc pas du ressort de la biologie, ni de la psychologie :
c’est I'objet propre du droit. Elle se caractérise par des propriétés totalement
différentes de celles des choses: stabilité, quantification, identifiabilité, inéva-
luabilité, etc., et elle obéit a des lois morales qu’il appartient au législateur de
découvrir.

L’auteur annonce un prochain ouvrage dans lequel il développera une
« hypothése de la personne». On espére que ce travail ultérieur lui permettra
de résoudre les difficultés, insurmontables & notre avis, dans lesquelles nous
plonge cette conception totalement dualiste d’un individu humain coupé en
deux « parties» extérieures I'une a l'autre, qui seraient, pour reprendre un
exemple de l'auteur, dans le méme rapport que l'automobiliste et sa voiture

(p- 84).
ANDRE V@ELKE.

PaurL MAsSsoN-OURSEL : La morale et I'historre. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1955, 190 p.

Ce livre ne se comprend bien que situé dans son cadre : la France. L’auteur
nous introduit en effet dans une réflexion éthique dont la premiére ambition
est la restauration d’une morale civique et civile frangaise. Aussi doit-on
s’attendre a trouver dans cet ouvrage quantité de préceptes d’ordre pratique.
Il n’en reste pas moins que la pensée de 'auteur est sous-tendue par une prise
de position principielle qui, de par sa nature, ne peut précisément s’exprimer
que dans le cours d’une réflexion d’ordre pratique : la morale est liée a I’histoire,
elle est d’abord comportement, et tout comportement se fait dans le déroulement
historique du temps. La conscience morale, principe actif, se manifeste en effet
dans l'accueil qu’elle réserve aux événements et dans la réaction qu’elle suscite
a leur égard.

Morale de l'action, elle compte sur la conscience, la raison et la volonté
pour formuler son programme comme pour le mettre en ceuvre. L’'auteur
examine le fonctionnement et le role de ces facultés motrices & l'aide de la
pensée occidentale comme des techniques spirituelles orientales qu’il connait
particuliérement bien. C’est probablement la raison pour laquelle, bien qu’il
s’en défende, il ne parvient pas a éviter un certain syncrétisme qui n’emporte
pas l'adhésion du lecteur, probablement parce qu'on distingue mal le vrai
ressort de ces préceptes moraux, souvent trop moralisants dans leur forme.

BERNARD REYMOND.



314 BIBLIOGRAPHIE

JEANNE DELHOMME : Temps et destin. Essai sur André Malraux. Paris,
Gallimard, 1955, 266 p. Collection « Les Essais », LXXIII.

Le mélange de la philosophie et de la littérature n’est jamais aussi flagrant
que dans cet ouvrage. A le lire on croit que Malraux s’appelle Heidegger. Car
enfin les romans de Malraux sont des romans, et s’'il y a de la métaphysique en
eux, c’est encore comme dimension esthétique. On peut toujours sortir cette
dimension esthétique pour en faire une dimension métaphysique, mais elle
sera alors dimension d'un autre univers, celui de la métaphysique personnelle
de Mme Delhomme.

Celle-ci demande alors a étre aussi précisée, dans sa terminologie déja ;
ainsi, discutant le fameux «je suis» qu’on retrouve dans presque toutes les
philosophies, Mme Delhomme pose que « c’est en tant qu’étre que je ne suis pas»
(p- 33). A lire le contexte, on s’apercoit alors que le mot « &tre » recouvre pour
elle précisément tout ce qui convient a I'objet, jamais au sujet ; dés ce moment
il est bien clair que la phrase «je suis» n’a aucun sens, et que le verbe étre
ne peut jamais se conjuguer a la premiere personne. Seulement, pour parvenir
a ce résultat, il a fallu décréter a priori du sens du mot « étre ». Il en va exacte-
ment de méme avec cette phrase: « L’étre est temps, c’est-a-dire non-étre »
(p. 35) ; Varbitraire, ici, je dirais méme le jeu verbal, réside exactement dans
ce « c’est-a-dire ». Qu’est-ce a dire, vraiment ; et qui dit quoi, dans ce livre ?
Est-ce Malraux qui y parle de Malraux, ou qui y parle de métaphysique ?
Est-ce Mme Delhomme qui y parle de Malraux, de la métaphysique, ou de
Mme Delhomme ? Incertitude de qui parle, et de quoi 'on parle.

J.-CLAUDE PIGUET.

Epmunp W. SINNOTT : The Biology of the Spirit. New York, The
Viking Press, 1955, X -+ 180 p.

L’organisme a une capacité étonnante de restaurer ce qu’il a perdu, de
créer ce qui lui est propre. Il est pratiquement impossible d’expliquer cela
par un mécanisme. Il y a dans un sapin quelque chose qui en fait un sapin
et rien d’autre.

La tendance a chercher a atteindre des buts est le caractere de base de tout
ce qui vit. Cette tendance concerne non seulement des buts simples recherchés
par les organismes primitifs, mais les plus élevés recherchés dans 'activité de
Iesprit.

Le matérialisme tente de ramener le mental aux processus vitaux supposés
mécaniques. On peut tout aussi bien élever les processus vitaux de tout ordre
au niveau du mental et du spirituel. La vie est créatrice a tous les degrés
(Cf. Bergson).

De la synthése d’une substance effectuée par un organisme ou de l'origine
d’une nouvelle espéce, jusqu’aux créations suprémes de I'imagination du poete,
c’est la méme qualité créatrice de la vie qui se manifeste. L’homme est un
animal dont les buts élevés sont des aspirations. Des buts pareils existent ;
on les trouve impliqués dans toutes nos actions. De I'amibe 4 1’homo sapiens,
le protoplasme sous-jacent est un chercheur de buts.



BIBLIOGRAPHIE 315

La nature de 'homme n’est pas double ; le corps et 'dme ressortissent a
une seule unité finale. Le dualisme n’est pas un concept nécessaire. L’esprit,
pour ne pas étre un concept nébuleux, doit étre I'expression supréme de la
tendance vitale a rechercher des buts.

Cela suggeére qu’il y a un Principe d’organisation qui, par la vie, fait surgir
l'ordre du désordre, l'esprit de la matiére, la personnalité de la substance
impersonnelle. Ce principe peut étre identifié a un attribut de Dieu...

C’est un biologiste de renom qui parle, aprés une vie passée en recherches
patientes dans le laboratoire. Ouvrage trés simplement écrit, trés sincere, trés
attrayant, qui fait le proces de la querelle mécanisme-finalisme et prend une
position nettement spiritualiste sur 1'unité originale de tout ce qui touche
a la vie.

ANDRE MERCIER.

JEANNE HERSCH : Idéologies et Réalité. Essai d’orientation politique.
Paris, Plon, 1956, 276 p.

Le sous-titre marque bien qu’il s’agit d’un livre ¢ engagé », ce qui ne veut
pas dire que nous nous trouvions en présence d’'une ceuvre de propagande.
Au contraire. Loin de prétendre orienter le lecteur dans une certaine direction,
M!e Jeanne Hersch se propose de lui fournir les points de repére qui lui per-
mettront, au milieu du décor souvent trompeur dressé par les partis politiques,
de déterminer librement sa route. Son intention est de « définir les choix qui
sont les notres aujourd’hui, les élucider, les simplifier sans les fausser » de
maniere a nous éviter le risque de choisir sans nous en douter, sans le vouloir,
autre chose que ce que nous aurions voulu.

La premiére partie est consacrée a la description des idéologies politiques
actuelles, qui sont, en allant de la droite a la gauche : les idéologies fasciste,
communiste, conservatrice libérale, démocratique progressiste, socialiste.
Chacune d’elles est caractérisée avec une concision et une clarté admirables
sur trois plans successifs : plan philosophique ou religieux, de politique intérieure,
économique.

Apreés cet examen critique des idéologies existantes, 'auteur tente d'indiquer
courageusement «ce que pourrait ¢étre aujourd’hui une idéologie socialiste
vivante — d’une portée limitée, laissant subsister 'homme qui la déborde
toujours, mais vraie a 'intérieur de ses limites ».

Dans le cadre d'un bref compte rendu, il est impossible de résumer la
pensée vigoureuse et nuancée a la fois de M!1e Hersch sans la déformer grave-
ment. Mais ce qu'il faut dire, c’est que la lecture de ce livre utile et chaleureux
provoque non seulement l'admiration pour Iintelligence aigué de l'auteur,
mais l'estime pour une personnalité que chaque ligne révele généreuse et fra-
ternelle. Militante socialiste, M!le Hersch n’est pas une intellectuelle au service
d’un parti. On la sent passionnée de vérité et de liberté, cherchant moins a
séduire son lecteur qu’a 1’éclairer, non siréne, mais phare.

JACQUES SULLIGER.



316 BIBLIOGRAPHIE

Joun WiLsoN : Language and the Pursuit of Truth. Cambridge,
University Press, 1956, 105 p.

Ce petit ouvrage analyse les conditions auxquelles un jugement doit satis-
faire pour étre vrai. L'auteur montre qu’afhrmer d’un jugement qu’il est vrai
présuppose

(i) qu’on sait ce qu’il signifie ;
(ii) qu’on connait la maniérs adéquate de le vérifier ;
(iii) qu’on a de bonnes raisons pour le croire.

On voit que M. Wilson adopte une attitude nettement néo-positiviste.
Savoir, en effet, ce qu'un jugement signifie, c’est entre autres étre capable de
fournir un designatum a chacun de ses termes. D’autre part, il convient de
n’utiliser que des jugements vérifiables et ceci est entendu soit au sens le plus
concret, soit au sens scientifique. Le modele des jugements est ainsi le jugement
empirique.

I1 faut toutefois noter que 'auteur ne considére pas sans plus les jugements
de valeur et les jugements métaphysiques comme dépourvus de sens. Simple-
ment il estime que nous manquons pour le moment de données expérimentales
assez précises sur l'expérience des valeurs. Mais, de méme que la psychologie
nous permet peu a peu de porter des jugements valables dans son domaine,
de méme de nouvelles sciences ne sont pas exclues qui nous permettraient de
fonder un jour une éthique, une politique et une métaphysique.

Le livre est d’une lecture facile. 11 est clair, parfois peut-étre un peu sim-
pliste. Il est vrai qu’il s’adresse, en principe, au «lecteur non spécialiste ».

JEAN-BLaisE GRIZE.

Max PICARD. La fuite devant Diew. Trad. J.-J. Anstett. Paris, Presses
Universitaires de France, 1956, 130 p.

Tout l'intérét de cet ouvrage est dans sa date: 1'édition originale est en
effet de 1934. C’est pourquoi les thémes qu’il développe nous paraissent aujour-
d’hui communs : ce sont des descriptions existentielles de situations humaines
considérées sous la structure essentielle de la fuite. La fuite, c’est I'alibi de
I'homme qui échappe a son destin ; c’est un monde de déréliction et d’angoisse ;
c’est un monde aussi d’imitation servile : on se fabrique l'ombre de Dieu et
I'on court aprés elle. En un mot, le monde de la fuite, c’est le monde de 'inau-
thentique auquel toute la littérature dite « existentialiste » nous a habitués.

Le monde de la fuite s’oppose au monde de la foi. Or, en 1934, M. Picard
dessine la structure de la foi comme le mode du langage, de la langue originelle,
ou «l’ame du mot refait dans le mot l'acte de la création » (p. 75). Mais ce qui
est tout & fait intéressant 4 noter, c’est que dans son ouvrage postérieur, Le
monde du silence, 'authentique n’est plus lié a la parole, mais au silence. Evo-
lution significative de l'auteur —— prémices aussi d’'un renouvellement de la
philosophie.

J.-CLAUDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 317

HERMAN MEYER : Le réle médiateur de la logique. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1956, 240 p.

La logique apparait dans cet ouvrage comme une médiation entre la forme
courante de nos pensées et leur formulation dans un langage descriptif plus
précis. Elle est ainsi envisagée comme un calcul d’opérateurs, c’est-a-dire
comme un calcul portant sur des signes détachés du concret mais réglés de
telle facon que les résultats soient applicables au domaine de départ. La source
intuitive des notions fondamentales d’ordre, sur lesquelles reposent aussi bien
les mathématiques que la logique, est & chercher dans la prise de conscience
par le sujet vivant du « maintenant toujours présent ».

Pour justifier ses théses, I’auteur touche a de multiples sujets et donne par-
fois I'impression que le hasard d'une lecture récente commande davantage la
marche de sa pensée que l'objet porté en titre de chapitre ou de paragraphe.

JEAN-BLAISE GRIZE.

DESCARTES : Méditations métaphysiques. Ed. Florence Khodoss. —
KaANT : La raison pratique. Ed. Claude Khodoss. — SCHOPEN-
HAUER : Le Voulowr vivre, Uart et la sagesse. Ed. André Dez.
Volumes de la Collection « Les Grands textes». Paris, Presses
Universitaires de France, 1956. 300, 250 et 250 p.

Le Descartes est une édition minutieuse et précise qui constitue un excellent
manuel scolaire. Le texte reproduit 1’édition d’Adam et Tannery, ainsi que
leur traduction, légérement revue. Les Objections sont limitées a de brefs
extraits ou résumés, et les Réponses subissent quelques coupures. L’index
analytique est trés soigné.

Le Kant est discutable; on y trouve trop de textes trés brefs, trop de
notes, trop d’explications, trop de références ; en revanche 'index est excellent,
tandis que le «plan de la Critigue de la vaison pratique » est peu clair, et le
vocabulaive annexé, inférieur a celui figurant dans la Raison théorique, récem-
ment publié.

Pas une ligne, dans le Schopenhauer, qui ne soit signée de lui: M. Dez a
évité les gloses et du méme coup les complications. L’ordre libre des fragments
reproduit une intention réelle de Schopenhauer lui-méme ; l'index seul est
quelque peu sommaire.

Dans l'ensemble, trois livres, le premier et le dernier surtout, destinés a

rendre de grands services dans ’enseignement.
J.-CLAUDE PIGUET.



	Bibliographie

