
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Albert Blaise : Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiens.
Revu spécialement pour le vocabulaire théologique par Henri
Chirat. Strasbourg, « Le latin chrétien », s. d. [1954], 865 p. in-4.

— Manuel du latin chrétien. Ibid., 1955, 221 p. in-8.

1. Jamais sans doute depuis la Renaissance les écrits des auteurs chrétiens
des premiers siècles n'ont été tenus en aussi grand honneur que de nos jours,
au point de susciter une féconde émulation entre les théologiens, les historiens

et les philologues de toutes tendances, et les entreprises d'édition des textes
patristiques, en particulier, témoignent d'une confiance sans limite dans l'avenir
de ces études. Mais on ne disposait jusqu'ici d'aucun instrument lexicographique
permettant un accès aisé à la langue des différents auteurs en ce qu'elle a de
spécifiquement chrétien. En effet — pour ne considérer que le latin — ni le
« Mediaeval Latin Word-List from British and Irish sources » de J. H. Baxter
et Ch. Johnson (Oxford et Londres 1934), ni Ie « Glossary of Later Latin to
600 A. D. » de A. Souter (Oxford 1949) ne sont taillés à leur mesure, sans parler
du « Thesaurus linguae Latinae » (en cours de publication depuis 1900) et du
« Glossarium mediae et infimae Latinitatis » de Du Cange (réimprimé tout
récemment). Le « Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiens » vient donc
à son heure. L'auteur s'est proposé d'embrasser la latinité des écrivains chrétiens

des origines à l'époque mérovingienne, en recueillant toutes les innovations
lexicologiques, sémantiques, syntaxiques spécifiquement chrétiennes. Entreprise

périlleuse, est-il besoin de le dire et que Ton jugera diversement selon
qu'on se place à un point de vue strictement scientifique ou, au contraire,
essentiellement pratique.

Dans le premier cas, quiconque n'admet pas sans réserves la doctrine
du « latin chrétien » ou « des chrétiens » (c'est-à-dire d'une latinité qui distingue
les auteurs chrétiens des païens), constituée par le regretté J. Schrijnen et
précisée par ses disciples, ne ménagera pas ses critiques de principe. Est-il
possible, en effet, de définir ainsi en l'isolant le parler d'un groupement
idéologique qui, malgré ses traits profondément originaux, n'en demeure pas moins
rattaché au tronc commun de la langue de son époque N'est-ce pas, grosso
modo, comme si Ton prétendait élaborer un dictionnaire du français des communistes,

par exemple, en faisant abstraction de toutes les interférences avec le
français tout court (celui du XXe siècle s'entend) Certes M. Blaise a pleine
conscience des dangers de cette perspective en trompe-Tceil qu'il propose aux
usagers de son dictionnaire, aussi s'est-il gardé d'introduire la notion de « latin
chrétien » dans le titre, bien que son « Manuel du latin chrétien » (voir ci-
dessous) fasse apparaître clairement sa position en la matière. A quoi on ne
manquera pas d'objecter que le libellé du titre ne suffit pas à créer la dimension
manquante, et le philologue désireux de se faire une opinion exacte et complète
de la latinité de tel auteur chrétien devra procéder à des recoupements à l'aide
de témoignages empruntés aux contemporains païens.



132 BIBLIOGRAPHIE

Si, en revanche, on considère les services pratiques que le « Dictionnaire »

est appelé à rendre aux lecteurs des Pères de l'Eglise, qui lui demanderont
de préférence le sens d'un terme inconnu des classiques ou employé dans une
acception étrangère aux païens, ou encore la clef d'une construction insolite,
alors les réserves formulées ci-dessus tombent d'elles-mêmes. Devant la réussite
de cette somme que représente le « Dictionnaire », ce sont le respect et l'admiration

qui s'imposent, même si tout n'est pas encore parfait dans cet ouvrage,
premier du genre, il ne faut pas l'oublier. Qui n'a pas collaboré lui-même
à une publication lexicographique ne saurait apprécier à leur juste valeur
l'étendue des lectures, le travail d'interprétation avec toutes ses perplexités,
l'abnégation aussi, que représente une publication de cette nature, qui tend
à dépasser les possibilités d'un seul homme. Le philologue comme le théologien
restent certes parfois sur leur soif, une certaine disparate dans le choix des

exemples, des erreurs de citation et d'interprétation apparaissent à l'usage,
mais cela n'empêche que le « Dictionnaire » de A. Biaise est dès maintenant un
instrument indispensable, d'une extrême richesse, pour lequel il convient de
témoigner notre gratitude à l'auteur, qui n'a reculé devant aucune difficulté de
mise en oeuvre et de publication.

2. Le « Manuel du latin chrétien » était destiné, dans l'esprit de M. Biaise,
à servir d'introduction au « Dictionnaire », et il faut regretter que des nécessités
d'ordre matériel l'aient fait publier à part. Devenu ainsi « entité bibliographique

», il ne tient pas toutes les promesses de son titre. Plutôt que l'exposé
systématique que l'on attend d'un manuel, il renferme des observations fines
et pertinentes sur le style et la grammaire du « latin chrétien », rassemblées en
chapitres qui visent à donner des aperçus, à ouvrir des perspectives, sans avoir
la prétention d'être complètes dans la nomenclature des phénomènes linguistiques

entrant en ligne de compte. Quoi qu'il en soit, le « Manuel » pourra
servir d'utile complément au « Dictionnaire ». Il constitue d'autre part une
excellente initiation pour les lecteurs férus de latin classique, que rebute souvent
le premier contact avec les écrivains chrétiens, dont la langue et le style sont
largement influencés par des courants étrangers à la « pure » latinité.

Neuchâtel. André Labhardt.

Th. Chary : Les prophètes et le culte à partir de l'Exil. Tournai,
Desclée, 1955, x-314 p. Bibliothèque de théologie, série III, vol. 3.

Cette importante étude du P. Chary expose les conceptions cultuelles
caractéristiques des livres prophétiques datant de l'Exil et des périodes
subséquentes, soit : Ezéchiel qui, selon l'auteur, aurait connu le premier Temple,
puis Deutéro et Trito-Esaïe, Aggée et Zacharie, Malachie, Joël, Deutéro-
Zacharie, et Daniel. Comme en une sorte de vaste introduction, l'auteur fait
une comparaison détaillée entre la description du Temple d'Ezéchiel, et celles
du Code sacerdotal et du « Chroniqueur ».

L'analyse de l'attitude des différents prophètes permet de voir la nature et
l'importance de leurs préoccupations cultuelles respectives, de même que leur
orientation. Les uns, par exemple, ne parlent quasi pas du Temple, tandis que
d'autres sont tout à fait axés sur sa construction, sur la vie et les rites qui s'y
déroulent. Nous voyons aussi comment le sacerdoce a évolué, quelle place



BIBLIOGRAPHIE 133

grandissante il a prise en face du pouvoir civil, et comment il a peu à peu
résorbé le prophétisme. Enfin, l'auteur examine soigneusement les termes
cultuels utilisés par chacun des écrivains bibliques, la place qu'ils font aux
sacrifices, les rapports existants dans leur pensée entre le rite et la vie
spirituelle, leur attitude envers le messianisme, et leur position à l'égard du monde
extérieur. Nous avons donc ainsi un ouvrage utile, fruit d'un travail
consciencieux.

Une des intentions maîtresses du livre est d'établir qu'Ezéchiel aurait
été à la base, sinon l'inspirateur lointain de l'attitude cultuelle de tous ses

après-venants, même du code sacerdotal ; certes ils ne l'ont pas copié, mais ils
ont tous plus ou moins subi son influence. Nous avouons ne pas nous sentir
convaincu et nous avons trop l'impression d'être devant un a-priori, même si
celui-ci est utilisé avec nuance. L'ouvrage est en outre grevé d'un évolutio-
nisme cultuel et sacerdotal fâcheux. Par exemple, nous ne voyons pas en quoi
la présence de chérubins dans les théophanies atteste « un grand progrès dans
la conception de Dieu » (p. 12) par rapport aux apparitions dans le feu et la
nuée. Ni pourquoi l'accomplissement du sacrifice annoncé par Malachie est
« évidemment le Saint Sacrifice de la messe » (p. 185) quand bien même le
P. Chary ajoute que le prophète ne Ta pas « objectivement prédite ». Surtout,
on regrette que l'auteur ne fasse pas allusion au problème général du
prophétisme dans ses relations avec le culte. Nous trouvons superflue la distinction

répétée qu'il croit devoir faire entre exégètes catholiques et exégètes
protestants ou indépendants, parce que, pratiquement, elle ne lui sert à rien
vu qu'il utilise abondamment les résultats de travaux de non-catholiques.

On pourrait encore chicaner l'auteur sur plus d'un point d'exégèse ; mais
nous tenons à affirmer malgré ces réserves que son travail vaut la peine d'être lu.

Philippe Reymond.

William F. Albright : L'Archéologie de la Palestine. Paris, Editions
du Cerf, 1955, 293 p.

— Die Religion Israels im Lichte der archäologischen Ausgrabungen.
München-Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1956, 267 p.

Nous avons présenté récemment aux lecteurs de cette Revue un petit
ouvrage de M. W. F. Albright et nous avons dit tout le bénéfice que Ton pouvait
retirer de sa lecture.

Voici deux autres oeuvres du même maître. L'une en français, L'archéologie
de la Palestine, traduction de l'original anglais portant le même titre, dont la
première édition date de 1949 ; l'autre en allemand, Die Religion Israel im Lichte
der archäologischen Ausgrabungen, qui est la traduction de Archaelogy and the

Religion of Israel, paru en 1941.
Il n'est pas besoin de présenter le professeur W. F. Albright, dont l'autorité

en matière d'archéologie de la Palestine et de l'Ancien Testament est incontestée.
C'est dire que les lecteurs des deux livres que nous mentionnons trouveront
dans ces ouvrages la même érudition, la même intelligence des faits, la même
clarté dans l'exposé, auxquelles le professeur de Baltimore nous a habitués.
Nous ne pouvons que recommander la lecture de ces deux livres aux étudiants
de l'Ancien Testament, de même qu'à toute personne désireuse d'acquérir des

notions exactes et précises sur ce sujet.
Michel Testuz.



134 bibliographie

Johannes Quasten : Initiation aux Pères de l'Eglise. Tome premier.
Traduction de l'anglais par J. Laporte. Paris, Editions du Cerf,

1955, 410 p.

Pour donner un complément à leur déjà célèbre Initiation théologique,
les Editions du Cerf entreprennent de publier la traduction française de la
Patrology de J. Quasten dont il est inutile d'énumérer les qualités exceptionnelles.

Si la Patrologie de B. Altaner est une mine de renseignements mis à notre
disposition d'une manière un peu condensée, celle de Thonnard plus prolixe
tend à étudier surtout les Pères les plus représentatifs d'une façon un peu trop
scolaire. Avec la Patrologie de Quasten, nous tenons un instrument de travail
de toute première valeur. Elle se lit avec facilité ; ses paragraphes sont aérés,

toujours accompagnés de citations judicieusement choisies, concernant les

sujets analysés ; ses bibliographies mises à jour pour l'édition française seront
d'un grand secours pour le lecteur.

Ce premier tome traite après un examen du Symbole des Apôtres et de la
Didachè, des Pères apostoliques, de la littérature apocryphe, de la poésie
primitive du christianisme et des premiers actes des martyrs. Dans le chapitre
consacré aux apologistes grecs comme dans celui sur le gnosticisme chrétien,
l'auteur signale des écrivains qui, souvent simplement mentionnés dans les
autres patrologies, n'en ont pas moins joué un rôle important dans le développement

des idées au IIe siècle, comme Aristide d'Athènes, l'un des premiers
apologètes ou Carpocrate le gnostique d'Alexandrie à côté de Basilide et de
Valentin. Après une rapide analyse des textes pontificaux et épiscopaux contre
les hérétiques, ce premier volume s'achève sur un excellent chapitre consacré à
saint Irénée, dont on pourra cependant contester le plan d'allure trop scolastique

pour un auteur qui eut un sens aigu de l'histoire du salut. Pour faciliter
la consultation de ce maître ouvrage, les éditeurs l'ont doté de nombreux
index (biblique et patristique) et d'une table analytique qui est un modèle
du genre. Puissent les tomes suivants ne pas tarder à être mis à disposition
de tous ceux pour qui le renouveau patristique est le signe d'une renaissance de
la théologie.

Gabriel Widmer.

Hans von Campenhausen : Die Griechischen Kirchenväter. Stuttgart,
W. Kohlhammer, 1955, 172 p. Urban-Bücher, 14.

Ce livre de poche est un petit joyau. Il présente au public cultivé le portrait
de douze pères de l'Eglise grecque : Justin, Irénée, Clément, Origene, Eusèbe,
Athanase, les trois Cappadociens, Synesius de Cyrène, Jean Chrysostome et
Cyrille d'Alexandrie. Une introduction définit brièvement la patrologie et les
pères de l'Eglise, et une conclusion veut montrer la floraison patristique faisant
place aux textes symboliques et à la scolastique byzantine. Une table
chronologique et un index des personnes complètent le tout.

Sans étalage d'érudition (pas de notes), l'auteur nous trace des portraits
aussi nuancés que vivants. Une connaissance approfondie du milieu historique,
intellectuel et spirituel des premiers siècles se révèle à chaque page. Elle permet
à l'auteur de nous faire saisir l'essentiel de la vie, du développement, du caractère

et de la Signification théologique, de l'œuvre de ces douze pères et leur
vie dans l'Eglise, les philosophies, l'empire de leur siècle. Les comparaisons que



BIBLIOGRAPHIE 135

cette présentation permet à l'auteur sont souvent très éclairantes. Ces raccourcis

sont nécessairement faits d'interprétations et de jugements, dont certains
sont discutables (p. ex. dans les premiers chapitres, on retrouve la thèse de son

t Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten »

1953), mais la sûreté de Hans von Campenhausen et sa sympathie pour ces
hommes en fait un excellent volume de « vulgarisation » qui résume et qui
introduit à la lecture des premiers pères de l'Eglise, que furent les pères grecs.

Jean Sauter.

Saint Jérôme : Sur Jonas. Introduction, texte latin, traduction et
notes de Paul Antin. O.S.B. Paris, Editions du Cerf, 1956, 137 p.
(pagination double). Sources chrétiennes, 43.

Dom Paul Antin, qui a publié un Essai sur saint Jérôme en 1951, était bien
préparé pour annoter et traduire ce premier commentaire d'un prophète publié
par les Sources chrétiennes. La publication et l'étude des commentaires et
des prédications des Pères sont d'une grande utilité, et c'est une discipline
d'avenir. On ne peut donc que féliciter les Sources chrétiennes de nous donner
ce commentaire de Jonas, après ceux sur Daniel, Exode et Nombres, Genèse 1,

Job, le Cantique.
Sur Jonas n'est pas un commentaire modèle selon nos canons de l'exégèse,

mais il est riche et varié, son explication est très vivante. Il présente Jonas
comme le type du Christ. La typologie de Jérôme, ses paraphrases, ses explications

théologiques ou morales, ses discussions géographiques ou linguistiques,
ses rapprochements scripturaires valent d'être médités. La traduction de
P. Antin en donne une fidèle image. Les nombreuses notes sont précieuses
(parfois inutiles, d'autres fois elles rapportent plus d'exemples que d'explications).

Elles s'attachent surtout aux passages parallèles de Jérôme, à l'exégèse,
au sens des mots, à des questions linguistiques ou rhétoriques. La théologie et
l'histoire ont moins de place dans ces notes.

Une introduction de 40 pages contient une bonne présentation de l'exégèse
de Jérôme, sa technique, son caractère, sa présentation, ses sources. Nous y
trouvons aussi une liste de 55 Mss de notre texte en vue d'une édition critique

à venir, puisque le texte reproduit dans notre volume est celui de Vallarsi
(1768), qui bénéficie des recherches antérieures, mais ne répond plus aux
exigences de la critique. La transcription d'un florilège de notre commentaire
(selon un mss de Lyon VIIe s.) et une bibliographie terminent cette introduction
fort riche, mais un peu disparate.

Enfin 4 index complètent fort utilement le volume : Jonas dans l'œuvre
de saint Jérôme ; citations bibliques ; noms propres anciens ; analytique (latin
et français).

Jean Sauter.

Jean Cassien : Conférences. I-VII. Introduction, texte latin, traduc¬
tion et notes par Dom E. Pichery, O.S.B. Paris, Editions du Cerf,
1955, 282 p. (pagination double). Sources chrétiennes, 42.

La littérature monastique ancienne mérite l'intérêt qu'elle suscite
actuellement. Tant au point de vue spirituel que de la morale chrétienne, elle apporte
un message très actuel et tout imprégné de sève biblique. Elle est à sa manière
un commentaire de l'Ecriture. Jean Cassien (mort autour de 435) joua un grand



I36 BIBLIOGRAPHIE

rôle dans le développement du monachisme en Occident. Cette traduction française

de ses 24 Conférences, qui commence avec ce volume, sera donc saluée
avec joie. Le texte latin est celui de l'édition de M. Petschenig, (1888) dans le
Corpus de Vienne (sans appareil critique naturellement) : ici et là (une soixantaine

de fois), Dom Pichery a apporté des modifications pour suivre des leçons
qui ont paru meilleures (liste en fin de volume).

La traduction est bonne, elle se lit volontiers, elle serre le texte de plus près
que sous sa première forme (Toulouse 1921, dans la collection des Chefs-d'œu-
vres ascétiques et mystiques).

Ces sept conférences traitent de la fin du moine qui est le Royaume de
Dieu et de son but : la pureté du cœur - du discernement - des renoncements et
de la grâce - de la lutte de la chair et de l'esprit - des huit principaux vices -
du problème du mal - des esprits du mal.

A part les références bibliques, il n'y a que quelques rares notes qui
expliquent des mots. L'introduction (p. 7-72) nous présente la vie et le caractère
de Cassien, son œuvre monastique, sa doctrine spirituelle (la vie spirituelle
vue dans le cadre monastique, anachorète et cénobite, le but de l'œuvre monastique),

les sources et l'influence de son œuvre, son style, le caractère de la
présente édition, une brève bibliographie. C'est une somme qui sera utile au
profane, malgré son caractère très général et souvent imprécis.

On ne peut que souhaiter que les prochains volumes rendent bientôt plus
accessibles les richesses dont Cassien a nourri l'Eglise.

Jean Sauter.

Saint Augustin : La Trinité. Deuxième partie : Les Images. Texte
de l'édition bénédictine. Traduction par P. Agaësse, S.J. Notes
en collaboration avec J. Moingt, S.J. Paris, Desclée De Brouwer,
1955. 707 P-

Si le P. Hendrikx, dans la préface générale à cette édition du De Trinitate
soulignait le caractère mystique et dialectique de cette œuvre, les ressemblances
et les dissemblances entre les trinités humaines et la Trinité divine, les
traducteurs et annotateurs de ces livres VIII à XV partagent les mêmes opinions
et exposent dans le détail l'inadéquation entre les images et la réalité à laquelle
elles renvoient.

Les sept premiers livres du De Trinitate exposent le dogme en s'appuyant
sur l'Ecriture et la Tradition, les huit suivants visent à en faire découvrir la
présence dans l'âme humaine (mens) en recourant à l'analyse des puissances de
l'âme (mémoire, intelligence et volonté). Une semblable méthode postule
que l'Image du Dieu trinitaire en l'homme est indestructible ; l'attachement
aux biens extérieurs peut seulement l'obscurcir, la grâce la restaure. Elle
requiert l'intelligence de la foi (cf. l'introduction à ce second volume) qui
procède par approximations successives, par dépassements et par approfondissements

; elle ne saurait se passer de la fonction critique de la raison illuminée
par la foi qui ne trouve de repos en aucune de ses démarches.

On ne peut détacher (comme l'ont malheureusement trop souvent fait
les exégètes protestants de saint Augustin) ces analyses de leurs fondements
bibliques tels qu'ils sont exposés dans la première partie de l'ouvrage ; elles
impliquent une conversion vers l'intimité de celui qui s'y adonne et qui trouvera
son terme seulement dans la vision béatifique. Le théologien s'y découvre



BIBLIOGRAPHIE 137

tantôt psychologue, tantôt métaphysicien en quête d'un mystère qui dépasse
tous ses moyens d'investigation.

L'analyse reflexive offre à un méditatif comme l'évêque d'Hipone la possibilité

de commenter, et avec quelle richesse, les thèmes johanniques sur Dieu
s qui nous a aimés le premier » et ceux de saint Paul sur la connaissance et la
vision énigmatique partielle. Un tel commentaire nous livre l'une des plus
puissantes descriptions de la condition humaine, tantôt sous l'éclairage de la
chute, tantôt sous celui de la rédemption. Les notes doctrinales qui précisent
les passages difficiles aident le lecteur à prendre conscience du mouvement propre
et des articulations originales des démarches de la fides quaerens ïntellectum.
On ne peut que se réjouir de posséder enfin une édition du De Trinitate, qui,
pour n'être pas critique, n'en rendra pas moins de grands services.

Gabriel Widmer.

Diadoque de Photicé : Oeuvres spirituelles. Introduction, texte
critique, traduction et notes d'Edouard des Places. S.J. Paris,
Editions du Cerf, 1955, 206 p. (p. 84 à 183, pagination double).
Sources chrétiennes, 5 bis.

Les œuvres spirituelles de cet obscur évêque d'Epire du Ve siècle sont
précieuses, parce qu'elles sont dans l'esprit du monachisme ancien, en même

temps que le témoin du développement de la mystique chrétienne. Ces œuvres
sont : les « Cent chapitres sur la perfection spirituelle », le « Sermon pour l'Ascension

de N. S. Jésus-Christ », la « Vision et la catéchèse » (aussi attribuée à
Syméon le théologien).

L'introduction et la traduction (sauf la catéchèse) avaient déjà paru en une
première édition, en 1943 (Sources chrétiennes 5). Cette nouvelle édition nous
présente encore : une édition critique nouvelle fondée sur les meilleurs manuscrits

(pour les « Cent chapitres » après K. Popov, 1903 et J. E. Weis-Liebers-
dorf, 1912 ; pour le « Sermon » avec Popov, 1903 ; pour la « Vision » après V. N.
Benesevic, 1908 ; quant à la catéchèse, elle semble n'avoir jamais été éditée
auparavant). Cette édition est remarquable et la dernière partie de
l'Introduction (p. 68-83) définit très clairement les principes de l'établissement du
texte, en présentant la tradition manuscrite.

La traduction et l'annotation ont été revues : l'Introduction a également
été remaniée en plusieurs endroits : à part quelques pages consacrées à la vie
de Diadoque, au polémiste, à sa langue et à son influence, elle contient surtout
une très belle étude du « Maître spirituel ». Sa doctrine spirituelle est présentée
en paragraphes d'une grande richesse, qui témoignent d'une connaissance
approfondie de ces problèmes.

Enfin, ce volume contient deux index nouveaux : un index scripturaire,
et un index ascétique et mystique des termes grecs (p. 188-204), 1ui complétera
utilement celui de Thurmayr dans l'édition Weis-Liebersdorf.

Jean Sauter.'

Jean Calvin : Institution de la religion chrétienne. Livre I. Edition
nouvelle publiée par la Société calviniste de France. Genève,
Labor et Fides, 1955, 185 p.

Jusqu'à ce jour, il était à peu près exclu qu'on possédât Calvin chez soi ;
aussitôt épuisée, l'édition de 1911 fut reproduite en 1936, dans la Collection
Guillaume Budé, et connut immédiatement le même sort.



138 BIBLIOGRAPHIE

C'est donc un événement remarquable que la publication, en 1955. de

l'Institution chrétienne. Pourtant, le lettré déplorera ce dont peut-être le théologien

se réjouit : plus complet, le texte de 1560 a été préféré à celui de 1541,
si concis, si beau, si émouvant. Les éditeurs ont su toutefois justifier leur choix
de la meilleure manière.

Il faut lire et relire ces chapitres de Calvin, où brûle un feu pascalien, où

s'insurge une volonté tendue et lucide, où crie enfin sa foi un très grand écrivain
dans la plus belle langue qui soit.

Et si, dans les éditions antérieures, le lecteur était souvent gêné par quelque
orthographe et ponctuation décidément anormales, il trouvera aujourd'hui
un texte irréprochable, ponctué et orthographié selon nos normes, sans pourtant
qu'un mot ait été changé (les mots difficiles sont expliqués en bas de page) ;

de plus, titres et sous-titres allègent la composition et facilitent la consultation.
Trois volumes doivent encore paraître.

J.-Claude Piguet.

T. F. Torrance : Kingdom and Church. A Study in the Theology of
the Reformation. Edinburgh, Oliver & Boyd, 1956, 168 p.

Ce livre est une sorte d'épanouissement du travail traduit en français sous
le titre Les réformateurs et la fin des temps (Cahiers théologiques, n° 35, Neuchâtel

et Paris, 1955) ; le plan en est sensiblement le même, et si Zwingli a disparu
de cette nouvelle édition anglaise, c'est sans doute pour donner plus d'unité
théologique à la description d'une eschatologie de la foi chez Luther, d'une
eschatologie de la charité chez Bucer, et d'une eschatologie de l'espérance chez
Calvin.

En raison de l'existence, en français, de la première rédaction de cet ouvrage,
on me permettra d'énumérer quelques impressions de lecture plutôt que de

relever, en la commentant, la table des matières.
Luther, je crois, dit quelque part : pectus facit theologum. Du pectus,

Torrance en a : ce livre est brillant d'intelligence et de passion. Je n'ai pas l'érudition

nécessaire pour vérifier si l'auteur ne surestime pas peut-être la tension
eschatologique dans la pensée des maîtres de la Réforme, mais même s'il le
faisait, pourquoi lui en voudrait-on Sa façon de les faire parler — les citations
sont innombrables, et tirées avec brio aussi bien des œuvres ignorées des
réformateurs que de leurs œuvres classiques — rend toute leur actualité aux
réformateurs. Ils interviennent ainsi, selon leur génie propre, selon leur force et
leur faiblesse, dans les débats dogmatiques, ecclésiologiques et éthiques de
l'heure. Torrance, par ce livre, nous fait une remarquable démonstration du
rôle vivant que la tradition peut jouer dans l'Eglise. En le lisant, je pensais
constamment à un grand metteur en scène, ou à un grand chef qui, par
l'interprétation qu'il en donne, rend toute neuve, toute proche, tout inattendue une
pièce ou une symphonie du répertoire : placée dans la perspective eschatologique,

et commandée par la foi en l'Ascension du Christ, la doctrine
calvinienne de la prédestination par exemple est tellement différente de ce qu'en
disent ses adversaires Et comment ne pas souligner aussi la joie de voir les
réformateurs débarrassés des revendications ou des méfiances confessionnalistes
qui si souvent veulent les annexer ou les discréditer, pour apparaître tellement
proches des Pères de l'Eglise, tellement proches de ce qu'ils voulaient être : des
docteurs de la vraie Eglise catholique.



BIBLIOGRAPHIE 139

Mais de la passion, Torrance n'en met pas seulement à sortir les réformateurs

du passé pour les faire parler aujourd'hui ; il en met aussi à montrer qu'ils
peuvent être un terrain d'entente. Là apparaît le souci œcuménique du dogmaticien

écossais. En 1955, il dédiait son étude sur le sacerdoce universel (Royal
Priesthood, Scottish Journal of Theology, occasional papers No. 3) à l'Eglise
anglicane (dont viennent sa mère et sa femme) et à l'Eglise réformée d'Ecosse
(dont vient son père) « dans l'ardente prière que bientôt elles soient une ». Ce

dernier ouvrage est dédié aux professeurs Ernst Wolf et Otto Weber, de
Goettingue, pour les remercier de tout ce qu'ils font pour rapprocher les Eglises
luthérienne et réformée. L'intention et l'espoir qui portent cet ouvrage sont
une raison de plus de se réjouir de sa publication.

Jean-Jacques von Allmen.

Erich Fulling : Geschichte als Offenbarung. Studien zur Frage
Historismus und Glaube von Herder bis Troeltsch. Berlin, Töpelmann,

1956, 88 p. Studien der Lutherakademie, Neue Folge,
Heft 4.

Y a-t-il une relation entre l'historicisme du XIXe siècle et la vision
chrétienne de l'histoire L'auteur rappelle que c'est la religion chrétienne, parce
que fondée sur la révélation de Dieu dans des faits concrets de l'histoire, qui
a ouvert la voie à la pensée historique, mais qu'avec sa visée eschatologique elle
ne peut avoir l'idée d'un développement immanent fait d'étapes et de buts
successifs. C'est le rationalisme avec son immanentisme humaniste qui
commence à voir l'histoire comme un cheminement, dont chaque étape a le sens d'un
progrès, et qui porte en lui-même sa signification, puis le mouvement se précise
avec l'avènement du romantisme, qui découvre dans les nationalités, états,
civilisations et religions les grandes unités constituant et portant l'histoire.
L'auteur demande dans quelle mesure « la foi chrétienne, sous la forme de
christianisme sécularisé, constitue l'arrière-plan » de l'historicisme. Deux
chapitres, brefs à l'excès, consacrés à Herder et Hegel, et deux chapitres plus
étoffés sur Dilthey et Troeltsch, montrent que dans ses débuts optimistes
comme dans son dénouement sceptique, l'historicisme est en effet de l'eschatologie

sécularisée, et donc une « hérésie chrétienne ». Il n'y a là rien de très
nouveau. Ce qui rend néanmoins l'ouvrage digne d'intérêt, c'est l'analyse
consacrée à Troeltsch, et plus encore celle consacrée à Dilthey, dont le
nihilisme, contrastant avec l'optimisme malgré tout du théologien, laisse apparaître

la faille de la pensée historiciste et en annonce la crise. On regrette d'ailleurs

que l'auteur n'ait pas tiré davantage de ces analyses : elles ne lui servent
guère qu'à démontrer la légitimité de la seule historiographie théologique ou
dogmatique (comme d'autres pensent prouver par les errements des
philosophies les droits exclusifs de la théologie). Une philosophie critique de
l'histoire, comme celle de Dilthey, laisse bien entrevoir que la science historique
pourrait avoir encore un autre but que de remplir des schémas théologiques,
celui de connaître l'histoire dans sa totale humanité, sans le rassurant arrière-
plan d'une théologie, chrétienne ou sécularisée. N'est-ce pas le christianisme,
sa foi en un Dieu transcendant, qui a dédivinisé, sécularisé le monde, radicalement

humanisé les faits humains, et ouvert la porte à une science et à une
philosophie qui ne soient plus simplement de la théologie On admettra que
l'historicisme du XIXe siècle, transposition immanentiste de l'eschatologie chré-



140 BIBLIOGRAPHIE

tienne, soit une « hérésie ». Mais on se demandera si son erreur a été, non pas
de se libérer de la dogmatique, mais de s'en libérer imparfaitement, restant
empêtré dans ses idéologies, succédanés de dogmatique. Une science historique

résolument profane, qui renoncerait délibérément à auréoler l'histoire,
serait plus vraie, théologiquement aussi, parce qu'elle respecterait la
transcendance de Dieu et ferait nettement apparaître l'humanité de l'histoire. C'est

Dilthey, le fils de pasteur en rupture avec la foi chrétienne, qui voit l'histoire
avec le moins d'illusions, et c'est chez lui — son ami le comte York de Wartenburg

Ta senti — que l'histoire, assez radicalement dédogmatisée et humanisée,
peut s'ouvrir le plus nettement sur une transcendance vraie. Mais il semble
bien que Fulling n'entrerait pas dans ces considérations, ne pouvant sans
doute concevoir de science historique vraie que solidement encadrée dans
la dogmatique chrétienne.

Christophe Senpt.

H. Roos, S. J. : Kierkegaard et le catholicisme.Tra.duit du danois par
André Renard O. S. B. Louvain, E. Nauwelaerts, 1955, 92 p.
Collection « Philosophes contemporains ».

Kierkegaard, son Journal en fait foi, comme la liste des ouvrages catholiques
de sa bibliothèque (p. 87 ss.), n'avait pas une connaissance précise de la
philosophie et de la théologie scolastiques. Son « antiluthéranisme » (critique de la
mondanité du christianisme officiel danois), sa prédication de l'imitation du
Christ, sa conception de l'autorité en matière religieuse, son soi-disant recours
à l'analogia fidei permettent-ils d'en faire un représentant du « catholicisme
anonyme », comme voudrait nous le faire croire le P. Roos On peut en
douter. Par son refus des spéculations de la théologie naturelle, par sa compréhension

existentielle de la foi et du rôle du Saint-Esprit, par son sens aigu
du paradoxe de l'Incarnation et enfin par son respect de T« Individu », Kierkegaard,

« poète du christianisme », reste étranger à la foi implicite d'un
catholicisme même anonyme. Le P. Roos apprécie le protestantisme de Kierkegaard
à la lumière du libéralisme, ce qui peut occasionner des contresens.

Gabriel Widmer.

John Henri Newman : Pensées sur l'Eglise. Traduction française par
A. Roucou-Barthélémy. Paris, Editions du Cerf, 1956, 442 p.
Collection « Unam sanctam », 30.

Pour ceux qui n'auraient pas le loisir de lire les œuvres de Newman dans
la traduction française en cours de publication, ces extraits peuvent être
vivement recommandés. Ils ont été choisis à partir d'un ouvrage similaire paru en
allemand, sous les soins du Dr Karrer, et pourront remplacer les fragments
publiés par Bremond, introuvables aujourd'hui, bien que les éditeurs aient
volontairement omis les textes biographiques au profit des pages doctrinales.
Les pages écrites à l'époque anglicane côtoyent celles de l'époque catholique,
toutes sont empruntées à l'œuvre multiforme de Newman publiées de son
vivant ou après sa mort. Le plan de l'ouvrage suit un ordre systématique et
non historique ; après l'étude des principes catholiques de l'ecclésiologie dans



BIBLIOGRAPHIE I4I

leurs différences d'avec les principes anglicans, et celle des rapports entre la
christologie et la doctrine de l'Eglise-Corps de Christ, les éditeurs ont groupé
des textes sur l'unité et la catholicité, sur la mission de l'Eglise et du fidèle
dans le monde. En relisant ces analyses si nuancées sur l'être et la situation de

l'Eglise, on est frappé de leur actualité et en même temps troublé de ce qu'elles
semblent ignorer les transformations sociales et politiques qui se faisaient déjà
jour au XIXe siècle.

Gabriel Widmer.

Valdo Vinay: Ernesto Buonaiuti e l'Italia religiosa del suo tempo.
Torre Pellice, Libreria editrice Claudiana, 1956, 262 p. Collana
della Facoltà valdese di teologia, Roma.

A l'occasion du dixième anniversaire de la mort d'Ernesto Buonaiuti,
Valdo Vinay qui, sans être son disciple, fut l'ami du grand moderniste, durant
les dernières années de sa vie, a écrit un très beau livre. Ce livre — la chose
me semble digne d'être notée — est dédié à l'Université de Bâle. Hommage
rendu à la fois à cette Université et à celui qui bien qu'à l'opposé de la pensée
barthienne, fut Tune des grandes figures chrétiennes de notre temps.

Si comme Vinay lui-même le déplore, les disciples et les admirateurs de
Buonaiuti n'ont pas poursuivi son action et maintenu sa revue, ce dixième
anniversaire a tout de même révélé la continuité et la profondeur de son influence
en Italie. Dans le domaine de la recherche historique en particulier, l'impulsion
qu'il a donnée est loin de s'affaiblir.

Puisant avec beaucoup de discernement dans l'autobiographie de Buonaiuti
(Pellegrino di Roma), Vinay retrace très objectivement la carrière tourmentée
de celui qui fut un étranger dans sa propre patrie : la jeunesse studieuse, la
crise moderniste, puis la longue lutte contre les Jésuites et la curie dont l'enjeu
matériel était la chaire d'histoire du christianisme de l'Université de Rome
et l'enjeu spirituel, la liberté de la recherche historique. L'excommunication
la plus douloureuse ne put amener Buonaiuti à abandonner son poste. Seule

l'obligation de résister à un régime politique que sa conscience réprouvait le
décida à donner sa démission en novembre 1931. Il eut la joie triomphante
mais brève de reprendre partiellement son enseignement peu avant sa mort.
On lit avec plaisir les pages consacrées aux séjours de Buonaiuti en Suisse et
à ses relations avec l'Université de Lausanne.

Valdo Vinay n'a pu retracer un tableau complet de l'Italie religieuse,
il s'est limité aux personnalités et aux milieux avec lesquels Buonaiuti a été
en rapports directs. Il donne, à travers l'étude des écrits du maître, un aperçu
fidèle de sa pensée ondoyante et complexe. Mais il laisse de côté certains travaux,
en particulier le très beau livre « Il cristianesimo nell'Africa romana », d'une
sérénité et d'une objectivité uniques dans cette œuvre où la recherche historique

est trop souvent influencée par l'expérience religieuse et sociale actuelle.
C'est le cas en particulier pour les études sur Joachim de Flore et cependant
elles se révèlent magnifiquement fécondes. Vinay montre aussi le syncrétisme
inhérent à la pensée de Buonaiuti. Le christianisme est pour lui une création
méditerranéenne ; les tragiques grecs ont pressenti saint Paul. A l'égard de la
Réforme, malgré toutes les amitiés qu'il comptait parmi les protestants, il a

toujours formulé certaines critiques. Malgré un effort d'impartialité, il n'est pas
arrivé à comprendre l'attitude religieuse de Luther. Catholique et prêtre



142 BIBLIOGRAPHIE

jusqu'au bout, il a porté sur l'Eglise romaine des jugements sévères qui, selon la
remarque très juste de Vinay, portent sur la chrétienté tout entière : lenteur
à comprendre le présent, remèdes insuffisants aux maux de l'époque, crainte
d'embrasser, sans souci des intérêts terrestres, la cause de Dieu.

Tout en soulignant certaines lacunes de la pensée de Buonaiuti, de sa
christologie en particulier, Vinay montre à quel point ce moderniste fut pénétré
de l'esprit de l'Evangile.

Lydia von Auw.

Ehrfurcht vor dem Leben. Albert Schweitzer. Eine Freundesgabe zu
seinem 80. Geburtstag. Bern, Paul Haupt Verlag, 1955, 268 p.

Habituellement, l'hommage à un jubilaire consiste en un recueil de travaux
où il n'est guère question de lui ; la plus belle récompense d'un maître n'est-elle
pas de constater qu'il a appris à d'autres à penser et à travailler sérieusement,
sans servilité à son égard L'ouvrage que nous avons sous les yeux présente
un caractère hybride : sur les trente-deux articles qu'il contient, quatre sont
des contributions objectives ; quatre autres sont des exposés critiques de la
pensée d'Albert Schweitzer ; tous les autres sont consacrés à la louange du
jubilaire. Cette diversité était inévitable pour souligner tous les aspects d'une
personnalité exceptionnelle et d'une œuvre si multiple ; on est cependant
mal à l'aise devant l'admiration éperdue de certains de ses disciples. Pour
l'un d'entre eux, par exemple, Schweitzer est plus grand que Pascal, qui n'était
ni humain, ni social

Revenons aux choses sérieuses, en parcourant d'abord les pages de Rudolf
Bultmann intitulées « Wissenschaft und Existenz ». Distinguant la connaissance
scientifique, objective, de la connaissance non objective, existentielle, il montre
que la connaissance historique participe de ces deux modes, les faits connus étant
groupés et interprétés par la subjectivité de l'historien. La notion existentielle de
la foi chez Bultmann est très forte : tout discours objectif sur Dieu est impossible,

je ne peux rencontrer Dieu que dans la décision de la foi, en me livrant
moi-même. Par contre, lorsqu'on commence par écarter comme mythologique
la conception chrétienne du temps et de l'histoire, on ne peut qu'aboutir à
l'aveu que le sens et le but de l'histoire nous restent inconnus.

Ludwig Kœhler fait l'exégèse de Jean 1 : 1, où il voit surtout une
polémique contre les récits synoptiques de la naissance de Jésus. Cherchant l'explication

de la « colombe du Saint-Esprit », il croit la trouver dans le jeu de mots
« peristera — purosteras », rapprochant Luc 3 : 16 d'Actes 2 : 3. Avec Kagawa,
nous sommes transportés dans les problèmes de l'évangélisation des milieux
ouvriers au Japon, tandis que Ernst Beutler écrit, sur quatre vers de Gœthe,
un article qui ravira les spécialistes de cet auteur.

Passons aux études critiques de la pensée de Schweitzer. Fritz Buri signale
une faille dans le rationalisme éthique de Schweitzer : c'est son attachement
irrationnel à la personne de Jésus ; en effet, « suivre Jésus » revient souvent
sous la plume de Schweitzer, qui essaie de lier une « Jesus-Mystik » à une éthique
indépendante de la foi. Situant T« eschatologie conséquente » de Schweitzer
dans le débat Bultmann-Barth-Jaspers, Buri conclut que la christologie doit
être absorbée par l'anthropologie : ce qui importe, c'est la manière dont l'homme
se comprend lui-même, en tant que facteur constitutif de l'histoire ; mythe,
révélation, mystique, ce ne sont que des moyens de prendre conscience de soi.



BIBLIOGRAPHIE I43

D'autres aspects inconciliables de la pensée de Schweitzer sont soulignés
par K .A .H. Hidding et Willy Hellpach : le premier montre qu'il est vain de
chercher à unir une conception mystique du monde avec une conception éthique ;

il estime cependant que Schweitzer, s'il n'a pas trouvé une solution théoriquement

satisfaisante, Ta vécue pratiquement. Le second demande que Schweitzer
précise sa doctrine du « respect de la vie », encore ambiguë, surtout sur la
question des valeurs à sauvegarder ; Schweitzer, dit-il, « se meut sur l'arête
entre l'amour chrétien et l'amour indien, où Ton épargne les insectes mais
brûle les veuves »

Plusieurs articles rappellent les grands ouvrages de Schweitzer sur Jésus
et Paul ; on regrette de n'y trouver aucune confrontation avec des travaux plus
récents, car la science théologique néotestamentaire a tout de même fait du
chemin depuis cinquante ans. Cela donne à maintes pages du recueil un caractère

quelque peu poussiéreux.
D'autres témoignages de reconnaissance sont adressés à Schweitzer

organiste, interprète de J. S. Bach, des œuvres duquel il a fait une édition
monumentale. Quant à son œuvre médicale, on reconnaît qu'elle est aujourd'hui
dépassée ; et ses vues missiologiques témoignent d'un paternalisme d'un autre
âge. Limites d'un homme qui a voulu tout faire seul

Nous ne dirons rien du reste de l'ouvrage, à l'exception du dernier article,
où l'éditeur Paul Haupt raconte son premier contact avec Schweitzer : c'est
sobre, juste et charmant.

Francis Baudraz.

Karl Barth : Dogmatique. Premier volume : La doctrine de la
Parole de Dieu. Tome II, 3. Genève, Labor et Fides, 1955, 439 p.
Dogmatique. Deuxième volume : La doctrine de Dieu. Tome I, 1.
Genève, Labor et Fides, 1956, 267 p.
Dans ce dernier volume des prolégomènes à sa dogmatique, K. Barth

tire les conséquences ultimes d'une théologie fondée exclusivement sur la
Parole de Dieu : primauté incontestée et autorité sans réserve de l'Ecriture
sur l'Eglise et sa prédication. Nous nous sommes demandé ailleurs (cf. Dogmatique

et philosophie dans les prolégomènes de K. Barth, R. T. P. 1954, P- 89-107)
quel pouvait être le rôle de la philosophie dans une dogmatique, dont le fondement

semble à première vue si étroit. Ces derniers chapitres et ceux qui ouvrent
l'étude proprement dite de Dieu, comme Seigneur et Créateur, confirment
nos conclusions : l'objet de la théologie (systématique et biblique) étant la
révélation de Dieu en Jésus-Christ, attestée dans l'Ecriture et la prédication de

l'Eglise, cet objet se rapporte toujours d'une part à l'attente de l'accomplissement

de cette révélation pour l'Ancien Testament et à son souvenir pour le
Nouveau d'autre part. Un tel objet n'a rien à voir avec une essence
métaphysique immuable et accessible à une raison discursive (Tome II, 3, p. 48).

L'étude des rapports entre l'Ecriture et la Tradition (id. p. 88 s.) fait
apparaître la renaissance constante d'un besoin métaphysique dans la théologie
infidèle à son fondement : Jésus-Christ. En effet, dans la liberté inhérente à la
prédication de l'Eglise, le théologien est amené à affronter des idéologies
philosophiques ; ou il leur résiste ou il les assimile (id. p. 222). Il ne peut les éviter,
puisqu'il doit recourir à ses facultés intellectuelles pour comprendre, expliquer
et apprécier le message évangélique et que ces facultés impliquent une mentalité

idéologique particulière (id. p. 225 ss.).



144 bibliographie

Pourtant la philosophie ne saurait être pour le théologien une philosophia
perennis, ni une philosophia Christiana, qui entrerait alors en conflit avec les
autres types de philosophie, ni une ancilla theologiae à côté d'autres ancillae
(id. p. 389). Elle est une hypothèse humaine toujours remise en question ;

ses concepts toujours relatifs ne doivent pas revêtir une valeur normative
définitive et déterminante, valeur qui n'appartient qu'à l'Ecriture (id. p. 319).
Les efforts du catholicisme et du protestantisme moderne de majorer les normes
philosophiques en vue de constituer une apologétique et une morale indépendante

du dogme, montrent qu'ils ont pris au sérieux la philosophie et en sont
devenus les esclaves (id. p. 337).

En ce qui concerne le problème de la connaissance de Dieu (deuxième
volume, tome I, 1), le poser dans le cadre d'une epistemologie soit réaliste, soit
idéaliste, c'est méconnaître l'intervention nécessaire de Dieu dans sa révélation,
c'est oublier que nous pouvons connaître Dieu dans la mesure où II se donne
à connaître, se connaissant lui-même dans les opérations ad intra de la Trinité
(p. 29). Toute théologie naturelle introduit un « et » entre raison et révélation,
entre philosophie et théologie (p. 126), et sous-estime la différence radicale
entre l'ineffable divin des philosophes et l'incognito du Dieu se révélant en
Christ (p. 183 ss.).

Une théologie soumise à son fondement : Jésus-Christ, à sa norme : la
Parole, ne peut confondre le Dieu des philosophes (Cause première, Ame de
l'univers, Absolu, Valeur, etc. p. 6) et le Dieu qui se donne à connaître à travers
l'analogie de la foi (p. 233). Elle se doit de dépister l'ingérence insidieuse ou
ouverte des philosophies, qui relativisent l'autorité de la Parole dans la prédication

; la théologie réformée ne repose-t-elle pas sur l'axiome fondamental :

«La prédication de l'Eglise est la Parole de Dieu » (Tome II. 3, p. 295)

Gabriel Widmer.

Karl Barth : Hegel. Trad. J. Carrère. Neuchâtel-Paris, Delachaux
et Niestlé, 1955, 58 p. Cahiers théologiques, 38.

Livre étrange et déconcertant, du titre à la dernière page. Le titre d'abord :

qu'est-ce que Hegel et Barth peuvent avoir à se dire Car Hegel confond
l'homme et Dieu ; la raison et la foi ; la recherche selon les lumières naturelles
et la révélation du surnaturel ; le savoir et l'amour ; la philosophie et la théologie

; toutes choses que Barth, croyait-on, distinguait aussi vigoureusement
que possible.

Or Barth se retrouve en Hegel ; du moins en donne-t-il la déroutante
impression. « Pourquoi, demande Barth (p. 8), Hegel n'est-il pas devenu pour
le monde protestant ce que Thomas d'Aquin est devenu pour le monde catholique

?» Et il répond : parce que la théologie a oublié Hegel ; elle a passé à
côté de lui, sans le lire, ou en le lisant sans le comprendre.

En réalité, dit Barth, la confiance en soi que manifeste la philosophie de

Hegel (et qui passe pour le modèle de la présomption) est une confiance en
Dieu ; de même l'orgueil de la raison hégélienne qui pense Dieu est humilité
d'une pensée que conduit Dieu ; enfin cette enflure de l'esprit (dont l'évolution
n'est autre que celle de l'univers entier), doit se lire comme la dilatation dans
le temps d'un événement unique, qui est à la fois cosmique et humain, qui est
véritable incarnation.



BIBLIOGRAPHIE I45

On le voit : Hegel, dit Barth, a édifié une philosophie dans laquelle la
théologie paraît mieux à son aise que dans sa propre demeure (p. 38) ; il a
rétabli ce qui avait été perdu depuis le moyen âge : Tunité du divin et de
l'humain (p. 40) ; ainsi le Dieu vivant de Hegel est l'homme vivant (p. 50).

« Unité du divin et de l'humain » ; « la théologie à Taise dans la philosophie » ;

allez comprendre Est-ce vraiment Barth, le Barth de la Dogmatique qui parle
On finirait par croire à cette fameuse « conversion » de Barth dont on parle
aujourd'hui, si ce n'était les deux points suivants.

A la fin du livre, sans en avoir l'air, Barth anéantit d'un coup de plume
toute cette coïncidence étrange entre Hegel et lui. Il conteste en effet que la
conception hégélienne de la vérité puisse satisfaire le théologien (sans toujours
dire clairement pourquoi) ; il conteste que la théologie admette une même
manière de connaître l'humain et le divin ; il conteste enfin que le rythme
dialectique (thèse-antithèse-synthèse) puisse s'appliquer à Dieu et à la Trinité,
car cela anéantirait sous une nécessité logique la liberté de Dieu.

Donc la conclusion de Barth est celle-ci : tout Hegel est excellent pour la
théologie, sauf sa conception de la vérité, de la connaissance et de la dialectique.
Mais alors je vous le demande : que reste-t-il de Hegel si vous faites cette
triple réticence

Pour nous, il nous paraît clair que ce livre de Barth sur Hegel ne doit pas
être lu comme un livre écrit par un dogmaticien ou par un philosophe ; c'est
un livre d'histoire. Barth veut simplement marquer que le rôle historique de

Hegel a été, historiquement, diminué, et que c'est un tort ; qu'on ne peut plus
être aujourd'hui théologien (ou philosophe) sans savoir que Hegel l'a été, hier.
Conclusion amplement justifiée ; mais pourquoi Barth se plaît-il à brouiller les

pistes et nous force-t-il pour ainsi dire à lire sa propre pensée au travers de celle
de Hegel, comme si l'hégélianisme n'était pas et ne devait pas rester toujours
un anti-barthisme par excellence

J.-Claude Piguet.

Brunero Gherardini : La parola di Dio nella teologia di Karl Barth.
Roma, Editrice Studium, 1955, 211 p. Collection « Profili e
Sintesi », 8.

Pour porter un jugement autorisé sur ce petit livre très riche, il faudrait
avoir lu toute l'œuvre de Barth et connaître suffisamment la pensée
néothomiste. Ne pouvant satisfaire à ces conditions, je me borne à signaler la
valeur de cet ouvrage, basé sur une étude attentive de la théologie de Barth
et de son évolution, du « Römerbrief » à la « Kirchliche Dogmatik ». Ce livre
paraît dans une collection consacrée à l'examen de divers problèmes théologiques

et patronnée par un nombre impressionnant de professeurs de facultés
catholiques, comme l'Université grégorienne, les collèges dominicain et
franciscain de Rome : TAngelicum et TAntonianum. Catholique convaincu, Brunero
Gherardini reconnaît, dans sa préface, avoir entretenu des relations très
fraternelles avec la Faculté de l'Eglise vaudoise, à Rome.

Gherardini s'élève contre le jugement trop facile de certains intellectuels
italiens qui font de Barth un existentialiste dont la pensée dériverait uniquement
de Kierkegaard. Il n'est pas d'accord non plus avec J. Rilliet qui voit en Barth
un hégélien. Gherardini éprouve une sympathie très grande pour le théologien
bâlois, non seulement parce qu'il voit en lui l'adversaire du libéralisme et



146 BIBLIOGRAPHIE

du rationalisme protestants mais pour l'effort de synthèse que représente sa
théologie, pour son attitude à l'égard des Pères de l'Eglise, pour l'importance
qu'il donne à la christologie. Bien entendu, Gherardini fait aussi des réserves,
il ne peut admettre la négation de la théologie naturelle ou de la théodicée.
Dans la christologie barthienne, la notion de « personne » s'écarte trop de celle
des docteurs et des credo de l'Eglise ancienne. La notion de la grâce, surtout
dans le « Commentaire à l'épître aux Romains », lui semble insuffisante. Dans le
dernier chapitre du livre, Gherardini établit le bilan des points de divergence
et des accords entre la pensée néo-scolastique et celle de Barth. Il exprime
avec chaleur sa conviction que la théologie de Barth permet un échange de
vues fécond entre catholiques et protestants.

Lydia von Auw.

Oskar Hammelsbeck : Die veränderte Weltsituation des modernen
Menschen als religiöses Problem. München, Chr. Kaiser Verlag,
!955. 60 p. Theologische Existenz heute, Neue Folge, 45.

Chaque année, le « Bund » de Wuppertal réunit les cadres intellectuels de
cette ville pour quatre journées de conférences et de discussions autour d'un
thème central ; celui de 1954 était : «L'homme moderne existe-t-il ?» A côté
du médecin, du philosophe, du sociologue, du littérateur, de l'artiste, O.
Hammelsbeck apportait la contribution du théologien. Contribution essentiellement
critique, dont la pointe acérée n'est pas dirigée contre l'homme moderne,
mais contre l'Eglise et la théologie : c'est à elles, en effet, de comprendre l'homme
d'aujourd'hui, et de lui apporter l'Evangile éternel tandis qu'il végète dans
l'instant, le momentané.

La thèse essentielle de l'auteur est celle-ci : le nihilisme moderne a détruit
la « religion », le christianisme traditionnel ; il faut en prendre acte, et ne pas
vouloir ramener les hommes à des réponses d'autrefois, piétisme, libéralisme
ou orthodoxie. Mais l'Evangile est autre chose que la religion, et il peut atteindre
aujourd'hui l'homme non religieux ; cette rencontre du Christ et de l'homme
refait l'Eglise, qui s'accompagnera inévitablement d'une religion ; mais l'important,

c'est l'événement immédiat de la foi, que la religion tend à voiler ou à
supprimer

Comme type de rencontre authentique, l'auteur cite le témoignage de
Simone Weil, qui s'est convertie non à l'Eglise ou à la religion chrétienne, mais
au Christ. « La religion, c'est le remplissage du vide créé entre l'homme et
Dieu par la désobéissance de l'homme... Dieu permet la religion, et la combat ;

c'est le drame de toute l'histoire biblique » Drame qui se poursuit en notre
temps.

Des objections surgissent à la lecture de ces pages : le Christ est-il venu
« sans religion », lui que Dieu a envoyé dans le judaïsme Peut-on dissocier
aussi catégoriquement la foi des formes dans lesquelles elle s'exprime, se transmet,

se renouvelle Contre un luthéranisme embourgeoisé, ne retrouve-t-on pas
une autre tradition luthérienne, l'individualisme peu soucieux de la communauté

de l'Eglise Mais, sous les paradoxes parfois virulents, on ne peut
qu'approuver cet effort de rendre l'Eglise plus souple et plus attentive à sa tâche
présente, en en dégageant l'essentiel.

Francis Baudraz.



BIBLIOGRAPHIE I47

Karl Gerhard Steck : Von der Menschwerdung Gottes in Christus.
München, Chr. Kaiser Verlag, 1954, 31 p. Theologische Existenz
heute, Neue Folge, 44.

Nous avons ici un exposé sur la doctrine de l'incarnation, destiné à des

paroissiens, et non à des théologiens professionnels ; cela nous vaut un travail
clair et solide, excellente mise au point de la signification actuelle de l'incarnation,

et des problèmes qu'elle soulève.
L'incarnation de Dieu en Jésus-Christ est un fait unique ; cette thèse s'oppose

à une philosophie religieuse immanentiste pour laquelle Dieu est présent sans
autre en tout homme, mais aussi à l'idée que l'Eglise serait la suite de l'incarnation

du Christ ; dans ce cas, c'est l'Eglise qui sauve, et non plus le Christ.
Il est dangereux que les fidèles se résignent à répéter une confession de

foi devenue souvent vide et incompréhensible ; on doit chercher les motifs et
le sens de l'œuvre de Dieu, comme un enfant qui veut comprendre ce que fait
son père. L'incarnation, c'est Dieu venant à nous par son Fils ; ce n'est pas
l'apothéose de l'homme ; la réconciliation se fait de haut en bas, par amour
gratuit.

Comment le Christ est-il à la fois homme et Dieu L'auteur signale
l'extrême difficulté de ce problème, et l'insuffisance de la christologie des deux
natures ; la formule de Chalcédoine a cependant permis de sauvegarder l'essentiel.

Y a-t-il des conséquences propres de l'incarnation du Christ, indépendamment

de sa mort et de sa résurrection L'incarnation signifie déjà la fin de la
solitude de l'homme et de sa malédiction ; il est rendu à Dieu et à ses frères.

Francis Baudraz.

Gerhard Ebeling : Die Geschichtlichkeit der Kirche und ihrer
Verkündigung als theologisches Problem. Tübingen, J. C. B. Mohr,
I954< 93 P- Sammlung gemeinverständlicher Vorträge, 207/208.

Partout en théologie on se heurte à l'histoire ; est-ce un malheur, ou bien
au contraire une garantie de la réalité et de l'objectivité de la révélation Seul
ce second point de vue fait prendre l'histoire au sérieux ; c'est celui du professeur

de Tubingue dans trois conférences données en 1953 aux pasteurs d'Ar-
govie.

La première partie de l'exposé montre le caractère historique de la
prédication, soit dans son origine — référence à l'Ecriture sainte — soit dans son
but, qui est d'apporter la parole de Dieu à l'homme d'aujourd'hui. L'Ecriture
doit être traduite, et doit être prêchée, dans des situations toujours nouvelles.
Prêcher, c'est dire la même chose autrement ; identité et variabilité de la
prédication sont inséparables. L'erreur du biblicisme est de se cramponner au
langage biblique et de rejeter une véritable rencontre avec le présent.

Passant à l'histoire de l'Eglise, l'auteur analyse le concept de tradition,
qui avec le changement forme la structure de tout être historique ; puis il
examine la notion et le rôle de la tradition dans le catholicisme ancien, dans le
catholicisme romain et dans les Eglises réformées. Exposé magistral, et on
aimerait citer abondamment Ebeling sur la formation du canon du Nouveau
Testament, sur la succession apostolique, sur les conciles de Trente et du Vatican,
sur la nature de l'autorité de l'Ecriture. Notons ceci : l'orthodoxie protestante,



148 BIBLIOGRAPHIE

en formulant le principe de l'inspiration verbale de l'Ecriture, est devenue
catholique, car c'est l'Eglise ancienne qui a fixé l'étendue du canon infaillible
Nous devons respecter le canon historique, mais l'autorité de l'Ecriture vient de
son seul contenu ; il y a un problème du canon dans le canon ; il faut interpréter
les livres bibliques à partir du centre de la révélation, qui est Jésus-Christ. Et
la révélation de Dieu dans l'histoire n'est pas ontologiquement à part du
reste de l'histoire ; on la rencontre comme parole, prédication, qui n'est à son
tour rien d'autre que fait historique si elle ne rencontre pas la foi. La révélation
est cachée, et ne s'ouvre qu'à la foi ; la théologie n'est pas « gloriae », mais
« crucis ».

La troisième partie traite de Tunité de l'Eglise dans l'histoire : l'Eglise
n'a jamais été une, même dans l'antiquité, et a toujours confessé son unité
L'unité existe cependant dans l'Eglise, comme rappel de son origine, qui est
Jésus-Christ. La relation avec le Christ assure Tunité de l'histoire ecclésiastique,
et fait de celle-ci une discipline théologique. L'Eglise doit transmettre le témoignage

du Christ en vue de la foi, mais en tenant compte de la variabilité historique

; la fidélité de l'Eglise à son propre passé est autre chose que la fidélité
à sa vocation, et le conservatisme est une grosse tentation pour l'Eglise, même
réformée L'Eglise du 16e siècle n'est pas normative pour nous ; il faut engager
un dialogue avec la tradition, sous l'autorité du témoignage de l'Ecriture.

Cette étude bouscule les cloisons étanches qui séparent trop volontiers
les disciplines théologiques, et aussi maintes habitudes de penser ; la solidité
de l'information, la rigueur de la méthode critique et la richesse des suggestions
théologiques et pratiques confèrent à ce petit livre une grande valeur.

Francis Baudraz.

Hans Urs von Balthasar : La théologie de l'histoire. Traduit de
l'allemand par R. Givord. Préface d'Albert Béguin. Paris, Pion,
1955, 201 p. Collection « Credo ».

D'après la Bible, les écrits patristiques et le dogme de Chalcédoine, le
Christ se révèle à la fois comme le fondement et la norme de l'histoire, qui
est, d'ailleurs, la condition de son Incarnation. Cet événement décisif et central
récapitule toutes les significations de l'histoire ; sa singularité s'universalise,
grâce à l'intervention de la troisième Personne de la Trinité dans l'Eglise,
à travers les sacrements et les dons des divers ministères.

La théologie de l'histoire n'étudie donc pas seulement les relations entre
le Christ et le temps, entre son historicité et celle du monde, entre l'Ancien
et le Nouveau Testament, entre le temps présent et la Parousie, mais aussi
la portée actuelle des sacrements et de la prédication pour le déroulement
de l'histoire. En effet, à côté de l'histoire du salut (celle de la Trinité), à côté
de celles de l'humanité (celle de Noé) et d'Israël (celle d'Abraham) (p. 60),
il y a l'histoire de l'Eglise, structurée par le temps sacramentel (p. 97) et par
les vertus (celles de patience et d'obéissance surtout). Cette histoire sainte
tend à englober l'histoire profane (p. 129), comme le temps de la rédemption
vise à englober le temps du péché (p. 43).

Ce petit ouvrage d'une substantielle densité suppose que la temporalité
est à la lumière de la Révélation la condition de l'éternité. Si nous partageons
avec l'auteur ses thèses christocentriques richement étayées par des références
bibliques, nous demeurons réservés en présence des conséquences qu'il en tire



BIBLIOGRAPHIE I49

pour la théologie sacramentaire et l'ecclésiologie (l'existence d'un rapport
essentiel découvert par analogie entre le Christ et son Eglise).

On lira avec grand profit un tel livre qui nous affranchit de quelques préjugés
dans la manière de poser le problème des rapports entre la théologie et la
philosophie : « la théologie est en tout cas autre chose que le simple achèvement
de la philosophie à un plan supérieur » (p. 29) (cf. les études complémentaires
sur La tâche de la Théologie et Trois signes distinctifs du Christianisme).

Gabriel Widmer.

Maurice Nédoncelle : Existe-t-il une philosophie chrétienne Paris,
Arthème Fayard, 1956, 121 p. Collection « Je sais - Je crois », 10.

Lors du débat des années 1930, on se demandait si la philosophie chrétienne
était possible et si elle avait existé comme telle au cours de l'histoire de la
pensée occidentale. Depuis, les œuvres de Blondel, de Maritain, de Gilson et
d'autres apparaissent comme autant de tentatives pour édifier une telle
philosophie. Il s'agit aujourd'hui de savoir ce qui la différencie des autres courants
philosophiques.

Pour ce faire, M. Nédoncelle trace à grands traits, les péripéties des
rencontres entre le christianisme et les philosophies et cela en quatre chapitres
denses et remarquablement informés. Ses préférences vont à l'humanisme de

l'Ecole d'Alexandrie, de saint Augustin, de certains auteurs de la Renaissance :

« C'est toujours la même conception du Logos chez les Gentils et qui s'achève
dans le Christ » (31).

Après avoir étudié les positions de Bréhier, E. Gilson et Blondel, cette
dernière étant à ses yeux la plus légitime, il brosse un tableau des quatre
conceptions de la philosophie chrétienne qui ont été défendues aux cours des

siècles : a) « serait chrétienne toute philosophie qui prépare et annonce le
christianisme » (les Alexandrins, Pascal) ; b) «... toute philosophie qui reçoit
l'influx chrétien et, par suite, se constitue grâce au christianisme » (Malebranche,
Gratry, Laberthonnière) ; c) « la philosophie est chrétienne, lorsqu'elle hérite
du christianisme » (saint Anselme, Hegel) ; d) elle est « celle qui se réfère d'elle-
même au christianisme comme à un ordre différent d'elle, supérieur à elle »

(Blondel, Ricœur...) (p. 77 ss.). M. Nédoncelle développe cette position actuelle
dans les derniers chapitres de son ouvrage. Une philosophie de l'inachèvement
postule la présence d'un absolu dans sa réflexion sur l'existence : « L'absolu
inoculé à la pensée humaine n'y a qu'une présence tragique et optative ; il
opère par une sorte d'absence fertile... Loin d'être une paresse, la philosophie
chrétienne est une tension» (p. 88). Après avoir distingué entre l'autonomie
réalisable de la philosophie et son indépendance toujours relative à la subjectivité

du penseur, entre la croyance inhérente à toute réflexion et l'interpellation

proprement théologique, M. Nédoncelle abandonne les images des « deux
étages » et celle du « dedans et du dehors », qui servaient à exprimer, dans la
tradition médiévale et dans la tradition patristique, les rapports entre théologie
et philosophie, pour adopter celle de 1'« osmose », qui « à travers les siècles et
malgré les flux et les reflux de l'histoire fait peu à peu descendre dans une
nature qui s'enrichit les acquisitions d'une surnature qui se révèle » (110).

Ce remarquable essai permettra au philosophe protestant de se situer par
rapport aux divers aspects de la philosophie catholique.

Gabriel Widmer.



150 BIBLIOGRAPHIE

F.-M. Braun, H. Delville, A. Descamps, P. Driessen, etc. : Morale
chrétienne et requêtes contemporaines. Tournai-Paris, Casterman,
1954, 291 p. Cahiers de l'actualité religieuse.

Depuis plusieurs années déjà, la théologie morale catholique cherche, à la
lumière des travaux de psychologie, de sociologie et des mises au point de la
théologie biblique et patristique, à donner des bases plus larges et des fondements

plus assurés à ses principes directeurs. Les participants des « Recherches
doctrinales » (au Collège théologique dominicain de la Sarte, en Belgique)
donnent dans ce volume collectif l'état de la question et suggèrent des directives

pour de futures recherches. Pour B. Olivier, comme pour J. Leclercq, il
est nécessaire d'insérer la morale catéchétique et homilétique dans le contexte
d'une éthique théologique scientifiquement structurée. Pour ce faire, la
collaboration des exégètes est indispensable (A. Descamps pour les Synoptiques,
C. Spicq pour saint Paul, F.-M. Braun pour saint Jean), celle des patrologues
aussi (R. Flacelière pour l'étude des rapports entre la morale grecque et la
morale chrétienne). Les contributions des psychologues et des sociologues
(H. Delville et P. Driessen) constituent des apports originaux et bien informés
à cette confrontation. Les organisateurs de ces entretiens ont eu l'heureuse idée
de solliciter la collaboration de spécialistes pour exposer le point de vue de
K. Jaspers (F. Duyckaerts) et J.-P- Sartre (F. Jeanson). Le recueil s'achève par
des exposés relatifs aux rapports entre les tendances actuelles de l'éthique
philosophique et de la théologie morale, entre « la connaissance plus étendue
de l'homme » dans la pensée contemporaine et le « ressourcement dans la
révélation ».

Gabriel Widmer.

François-Michel William : Marie, Mère de Jésus. Mulhouse,
Editions Salvator, 1954, 334 p.

Prenons bien garde au titre de ce livre. Ce n'est pas la formule théologique
du Concile d'Ephèse : « Mère de Dieu », dont le développement logique entraîne
toute la mariologie catholique. C'est le nom historique « Mère de Jésus »,

indiquant l'intention de s'attacher aux récits évangéliques et de situer Marie
dans la réalité palestinienne du Ier siècle de notre ère. D'où l'importance des

illustrations, au nombre de trente, qui (sauf la Vierge de Dürer sur la couverture
en couleur) sont des photographies de Palestine destinées à faire connaître
et sentir le milieu naturel dans lequel s'est déroulée la vie de Marie de Nazareth.
Cette vie est évoquée d'après les textes bibliques et dans le sillage de la carrière
de Jésus. Les textes sont toujours interprétés dans le sens de l'Eglise, par
exemple quand il s'agit des « frères » de Jésus, et leur développement prend
souvent l'allure de la méditation et de l'homélie. Ils sont largement complétés
par la tradition catholique et par les suggestions de la théologie mariale, sans
lesquelles pareil ouvrage ne pourrait guère se concevoir, les données proprement
historiques étant fort minces. C'est la définition de 1854 qui permet à l'auteur
de situer l'Immaculée Conception dans Tordre des faits historiques et de tirer
argument de Genèse 3 : 15 pour affirmer le rôle rédempteur de Marie. Et, de
ce rôle sublime, il conclut que Marie a dû être la première à voir le Ressuscité

par la fenêtre même de sa chambre d'où elle pouvait l'apercevoir sortant glorieux
du tombeau. C'est la définition dogmatique du ier novembre 1950 qui établit



BIBLIOGRAPHIE I5I

le fait de l'Assomption. Sur ce point comme sur plusieurs autres, le témoignage
du cardinal Newman est cité comme particulièrement éclairant. Newman dit,
en effet, que la mort de Marie ne fut qu'« une formalité, une cérémonie
extérieure ».

A nos yeux, cet ouvrage, dont la lecture facile et édifiante plaira au public,
fait voir surtout comment, à défaut de données historiques, l'affirmation
dogmatique supplée à l'histoire. Cette « histoire » de Marie, Mère de Jésus, est
entièrement dominée par la formule conciliaire Marie, Mère de Dieu. Il est
piquant de constater que l'auteur situe le Concile d'Ephèse cent ans trop tôt.
Par contre, nous ne pouvons que le féliciter d'avoir laissé complètement de
côté les légendes des apocryphes et les révélations privées des visionnaires.

Victor Baroni.

Hellmut von Schweinitz : Buddhismus und Christentum. München-
Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1955, 78 p. Glauben und Wissen,
14-

L'auteur étudie trois séries de parallèles entre le bouddhisme et le christianisme.

Dans la préhistoire et l'histoire des deux religions, d'abord, puis dans la
vision que les deux Eglises ont de leurs fondateurs respectifs, enfin dans la
vision du monde et spécialement l'eschatologie des deux religions.

Sur ce plan, étant donné que le Christ est postérieur au Bouddha, on est tenté
de voir dans le premier un reflet du second, et dans le christianisme un écho, à
certains égards déformé et amoindri, du bouddhisme. H. von Schweinitz préfère

se situer dans une autre perspective. Pour lui, le Bouddha est l'un des
précurseurs du Christ, et celui-ci accomplit le Bouddha au sens où nous entendons
couramment qu'il accomplit l'Ancien Testament. Ainsi s'expliquent les
ressemblances et se justifient les traits bouddhistes sous lesquels la tradition
chrétienne représente le Christ. Mais cela implique que le Christ ne peut être pleinement

compris qu'à condition d'éclairer sa personne et son message de la lumière
bouddhiste tout autant que de celle de l'Ancien Testament. L'auteur remarque
d'ailleurs en passant que toute la lumière de toutes les religions serait ici
requise.

Le système hindou des avatars permet d'identifier Jésus avec Krishna, et
Vishnou avec le Christ de la parousie. Le Jésus historique aurait été prophétisé
par le Bouddha et l'attente du retour du Christ se confond avec l'espérance de
la venue d'un Bouddha rédempteur final. Ce que Jésus a ajouté au Bouddha de
l'histoire, c'est qu'au lieu de se contenter d'enseigner la délivrance du mal il a
remporté la victoire sur lui.

Voilà ce que les chrétiens auraient à enseigner aux bouddhistes, s'ils
connaissaient assez le Christ pour que sa victoire devienne une réalité dans leur
vie. Mais il faut d'abord que les disciples du Bouddha leur enseignent à apprendre
de leur propre Maître, afin qu'ils soient mis à même de le prêcher.

L'auteur s'est donné beau jeu en comparant deux religions plutôt que deux
personnes. Son livre peut nous aider à réfléchir sur la nature de l'amour dont
nous aimons notre Maître, et peut-être nous faire sentir indirectement que le
poids de la croix est autre que celui d'une doctrine, autre aussi la présence au
milieu de nous du royaume de Dieu.

Pierre Gander.



152 BIBLIOGRAPHIE

Weber et Huisman : Histoire de la philosophie européenne. Tome II :

Tableau de la philosophie contemporaine, de 1850 à 1957. Avant-
propos de Gabriel Marcel. Paris, Fischbacher, 1957, 665 p.

On connaît l'excellente Histoire de la philosophie européenne d'Alfred
Weber, épuisée depuis de nombreuses années et jamais rééditée. L'idée originelle

de MM. Huisman et Fischbacher était de la rééditer, en lui adjoignant
quelque cent pages sur la philosophie contemporaine. Infatigable, M. Huisman a
transformé heureusement ces cent pages en six cents. Et le tome II du Weber
réédité paraît ainsi le premier, sans une ligne de Weber lui-même.

Près de cinquante spécialistes se sont partagé les diverses tâches. De la
meilleure manière, ce sont les philosophes qui sont au premier plan, et non
les thèmes communs à diverses philosophies. On y parle du positivisme, mais
c'est Auguste Comte qui est visé (par Pierre Ducasse) ; l'idéalisme, c'est tour
à tour Bradley, ou Lequier, ou Croce, c'est l'idéalisme en Angleterre (Jean
Pucelle), en Allemagne (Denis Huisman), en France (chaque philosophe y est
traité séparément) ou en Italie (Jules Chaix-Ruy).

Les plus contemporains des philosophes sont présentés : Souriau, Berger,
Jankélévitch, Alquié ; l'évolution la plus contemporaine de la philosophie
dans les divers pays européens est traitée dans un chapitre de plus de cent
grandes pages. Les sciences enfin, epistemologie, sciences exactes, psychologie,
sociologie, biologie, font l'objet d'articles spécialisés.

La perle de cet ouvrage est peut-être la traduction, en français, du fameux
article de Husserl « Phenomenology », paru dans la revue anglaise Encyclopedia.

S'offrir le luxe de laisser, dans une histoire de la philosophie, Husserl se

présenter lui-même, constitue une performance assez rare. Il faut y ajouter
la tout à fait remarquable présentation de Martin Heidegger par M. Jean
Beaufret.

Bibliographies, notices biographiques, index, tables complètent heureusement

ce manuel, qui est peut-être la meilleure introduction à la philosophie
contemporaine qui puisse paraître.

J.-Claude Piguet.

E. Castelli, A. Dempf, M. de Corte, A. del Noce, E. Garin,
O. Gigon, H. Gouhier, M. Guéroult, E. Husserl, E. Lombardi,
P. Valori et A. Wagner : La philosophie de l'histoire de la
philosophie. Rome-Paris, Istituto di studi filosofici, Vrin, 1956,
206 pages. Bibliothèque d'histoire de la philosophie.

Contributions historiques et systématiques alternent ; un inédit de Husserl
est présenté, texte et traduction. Il est impossible de présenter ou de résumer
un tel ouvrage collectif : chacun condense sa propre pensée au maximum, et
résumer reviendrait à récrire l'ouvrage.

La problématique philosophique de l'histoire de la philosophie est
présentée en termes aigus par M. Guéroult, et nous nous limitons à cette
contribution, la plus remarquable, à notre avis, du cahier.

L'histoire de la philosophie n'est pas l'histoire des sciences ; cette dernière
s'enquiert de l'origine historique de vérités intemporelles acquises peu à peu.
Elle n'est pas non plus l'histoire de l'art, qui est l'histoire des œuvres où Ton
retrouve après coup une évolution. La science contemporaine est critère de



BIBLIOGRAPHIE 153

l'histoire de la science, ce que n'est pas l'art contemporain ; pareillement
l'histoire de la philosophie ne peut pas être reconstruite selon un critère a

priori, qui fixerait l'essence de la philosophie.
L'histoire de la philosophie participe donc des deux histoires ; car la

philosophie, comme la science, recherche la vérité ; mais, comme l'art, elle s'exprime
dans une œuvre. En réalité « l'expérience révèle que les œuvres philosophiques
semblent se maintenir indestructibles à la façon des œuvres d'art par une vérité
interne... mais elle révèle en même temps que, pour instaurer ces œuvres, le
philosophe ne les vise pas, à la façon de l'artiste, elles-mêmes et pour elles-
mêmes, mais vise toujours, à la façon du savant, la découverte d'une vérité de

jugement, d'une théorie conforme à la réalité des choses. L'union de ces deux
caractères est ce qui fonde l'irréductibilité de la philosophie, d'une part à la
science, de l'autre à l'art » (p. 67).

La solution à ce problème, proposée par M. Guéroult, tient de la plus
haute voltige, et se trouve présentée en quelque dix lignes seulement. Nous

renonçons à l'esquisser ici.
J.-Claude Piguet.

J. Vialatoux : La morale de Kant. Paris, Presses Universitaires de
France, 1956, 86 p. Initiation philosophique, 22.

Cet ouvrage présente un excellent résumé de la morale de Kant, nourri
aux textes et les éclairant. L'auteur a joué docilement et volontairement ce
rôle de miroir, et il a pleinement réussi. Il complète par exemple son exposé de

précisions terminologiques très utiles, et de notes imagées qui illustrent en

expliquant. En un mot, de l'excellent travail, fruit d'un pédagogue aussi
averti que peu « scolaire ».

J.-Claude Piguet.

Karl Lowith : Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des
Gleichen. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1956, 244 p.

Ancien élève de Husserl et de Heidegger à Fribourg-en-Brisgau, M. Karl
Lowith, professeur à l'Université de Heidelberg, auteur de Von Hegel zu Nietzsche,
a refondu l'ouvrage paru il y a vingt ans et dont les circonstances du moment
avaient entravé la diffusion. Exégète subtil et minutieux, il renouvelle, après
bien d'autres, l'explication de Nietzsche, en interprétant toute son œuvre en
fonction de la doctrine du retour éternel, point culminant de la phase prophétique

finale (Also sprach Zarathustra, Der Wille zur Macht). II passe en revue,
en les discutant, les interprétations connues de la philosophie de Nietzsche,
celles en particulier de Jaspers et de Heidegger dont le trait commun (le seul)
est de traduire Nietzsche dans leur propre langage et de s'y expliquer eux-
mêmes à travers lui.

Malgré son aspect décousu par la multiplicité des aphorismes, la pensée de
Nietzsche est systématique d'intention (sinon dans le résultat). Elle est une
« libération » du « tu dois » kantien par un « je veux » schopenhauerien, lui-même
transposé du mode pessimiste au mode optimiste. La « mort de Dieu » mène
l'homme au nihilisme ; le remède en est la prédication du surhomme, seul

capable de l'affirmation maximale de la vie, c'est-à-dire de la proclamation du
retour éternel. « Mittag und Ewigkeit », dit Nietzsche, l'éternité n'éliminant pas
le temps mais l'englobant : « Ich will » se mue alors en un « Ich bin ».



154 BIBLIOGRAPHIE

Bien qu'affirmant le retour éternel avec une foi triomphante, Nietzsche
n'en a pas moins tenté de le justifier sur le terrain scientifique et cosmologique,
sans y parvenir toutefois, ni unifier les deux modes de certitude, d'où l'ambiguïté

de son message.
M. Karl Lowith enrichit son interprétation si suggestive d'une opposition

entre le retour éternel et l'Aufhebung hégélienne ; la doctrine nietzschéenne
s'éclaire aussi d'une autre opposition avec la répétition selon Kierkegaard, valable
sur le seul plan religieux et réservée à la seule initiative divine.

Avec Thierry Maulnier (Nietzsche, 1933), nous pensons qu'il est superflu de
relever ce qu'a d'arbitraire et de puéril l'héritage mythologique de Nietzsche.
Léon Brunschvicg, d'accord ici avec les psychanalystes, voyait dans le retour
éternel la transposition athée de Tannée liturgique, del'Avent au jour des morts,
familière au fils de pasteur luthérien que fut et resta paradoxalement Nietzsche
dans sa révolte (cf. Le progrès de la conscience, p. 420).

Sans même sortir de la subjectivité de Nietzsche, remarquons simplement
que, s'il y a retour éternel, la prédication du surhomme est vaine ou superflue :

vaine, si le surhomme a déjà été absent des cycles antérieurs, et superflue, s'il
y est apparu. Si l'affirmation maximale de la vie peut seule surmonter la
tentation du nihilisme, il en existe des formes philosophiques plus pleines encore
que le retour éternel : T« évolution créatrice », entendue dans les perspectives
morales et religieuses ouvertes par les Deux Sources de Bergson, par le
dynamisme ascensionnel de Gustave Mercier et surtout du Père Teilhard de Chardin.
La « mort de Dieu » n'est plus alors que la mort d'une certaine représentation
de Dieu, idole devenue écran ; ce n'est plus un tournant irréversible, comme
tentent de nous le faire croire Heidegger et Sartre. On ne peut à la fois, comme
Nietzsche, donner un sens absolu à la « mort de Dieu » et préconiser une
nouvelle table des valeurs, inconcevable d'ailleurs sans la polarité d'un « bien » et
d'un « mal », dualité formelle inaliénable.

Marcel Reymond.

Les premiers écrits de Maurice Blondel : Lettre sur les exigences de
la pensée contemporaine en matière d'apologétique (1896). — Histoire
et dogme. Paris, Presses Universitaires de France, 1956, 248 p.

De son vivant, M. Blondel n'avait pas autorisé la réédition de la fameuse
lettre de 1896 aux Annales de philosophie chrétienne, dont le titre complet et
explicite « Lettre sur les exigences de la pensée contemporaine en matière
d'apologétique et sur la méthode de la philosophie dans l'étude du problème
religieux » en indique la portée : contre le scientisme positiviste et le rationalisme

d'une part et contre l'apologétique traditionaliste de l'autre, Blondel
prouvait la nécessité pour la philosophie d'examiner d'une manière critique
et sur le plan réflexif le problème religieux, et l'urgence pour les apologéticiens
de recourir à une méthode conforme à la pensée contemporaine. Quelques
fragments, les plus importants, avaient été insérés par Blondel lui-même dans son

ouvrage Le problème de la philosophie catholique (1932). Le P. de Montcheuil
dans son Maurice Blondel, Pages religieuses (1945) en avait publié des extraits
selon un ordre systématique. En 1954, Henry Duméry en donnait dans son
Blondel et la religion une interprétation magistrale qui dissipait les confusions
accumulées ces dernières décades autour d'un texte célèbre, mais introuvable.
C'est dire l'importance de cette réédition pour la compréhension de l'œuvre



BIBLIOGRAPHIE 155

postérieure de Blondel. Ce texte est le témoin d'un des efforts les plus originaux
pour sauvegarder l'autonomie de la philosophie et situer la théologie au niveau
qui est le sien : « La philosophie a pour fonction de déterminer le contenu de la
pensée et les postulats de l'action, sans jamais fournir l'être dont elle étudie la
notion, contenir la vie dont elle analyse les exigences, suffire à ce dont elle
fixe les conditions suffisantes, réaliser cela même dont elle doit dire qu'elle le
conçoit nécessairement comme réel » (p. 66). Rarement, on avait critiqué avec
une telle sagacité les équivoques des philosophies chrétiennes antérieures. On
trouvera le même esprit critique à l'œuvre dans les autres essais de ce recueil,
parus au début de ce siècle et tout particulièrement les articles relatifs à la
crise moderniste : Histoire et dogme, les lacunes philosophiques de l'exégèse
moderne, De la valeur historique du dogme. Les textes sur L'illusion idéaliste et
les Principes élémentaires d'une logique de la vie morale aideront le lecteur de
L'Action à mieux saisir le sens du criticisme blondélien.

Gabriel Widmer.

Edgar Sottiaux : Gabriel Marcel philosophe et dramaturge. Paris-
Louvain, Nauwelaerts, 1956, 219 p. Collection « Philosophes
contemporains. Textes et études », 8.

A lire cet ouvrage, on finit par se convaincre que Gabriel Marcel est un
néo-thomiste. Du moins M. Sottiaux fait-il tout pour nous amener à cette
conclusion. Il y a pourtant un hic : « Marcel... semble sous-estimer le raisonnement,

le concept, la preuve logique... Il néglige la preuve rationnelle de l'existence

de Dieu... ne prouve pas le Transcendant logiquement... » (p. 131).
L'ouvrage est suivi de deux analyses littéraires et philosophiques, fort

bien menées, d'Un homme de Dieu et du Monde cassé.

J.-Claude Piguet.

Pietro Prini : Gabriel Marcel et la méthodologie de l'invérifiable.
Lettre préface de Gabriel Marcel. Paris, Desclée De Brouwer, 1953,
130 p. Collection « Textes et études philosophiques ».

« Une des plus pénétrantes études qui aient été consacrées à ma pensée »,

déclare Gabriel Marcel au début de sa préface. Effectivement l'auteur maîtrise
suffisamment la philosophie en général et celle de Marcel en particulier pour
pouvoir admirablement situer Tune dans l'autre ; et rien n'est plus précieux.
Les trois thèmes qui articulent son étude sont : 1. Refus, chez Marcel, de
réduire la métaphysique à quelque « super-science ». 2. Liaison affirmée du
sensible (de la qualité et de l'individuel) à la transcendance. 3. Doctrine de la
participation à Dieu par le mystère (et non par une problématique rationnelle).

Dès lors l'expression « méthodologie de l'invérifiable » (que Marcel annexe
expressément) s'éclaire : le verifiable en effet referme le cercle de la pensée
sur lui-même en tuant la transcendance ; la philosophie de Marcel vise donc à

inaugurer une méthode, ni idéaliste, ni réaliste ou matérialiste, ni même équivo-
quement « idéo-existentielle », mais à la fois intuitive et reflexive, pour toucher
l'invérifiable, c'est-à-dire l'être et la transcendance vrais.

M. Prini note fort bien la limite de cette tentative en analysant les rapports
entre l'intuition et la réflexion. A n'en pas douter, dit-il, c'est là un des points



156 BIBLIOGRAPHIE

les plus obscurs de la philosophie de G. Marcel (p. 83). C'est dire que ce problème
majeur (qui fut celui de Bergson) ne reçoit pas encore chez Marcel une solution
définitive ; en fait, Marcel incline de plus en plus à le résoudre dans une « via
media », qui est celle — aristétolicienne et thomiste — de l'analogie, analogie,
comme dit M. Prini, de la présentialité.

J.-Claude Piguet.

A. Virieux-Reymond, R. Blanche, G. Widmer, F. Brunner :

Arnold Reymond. Torino, Filosofia, 1956, 78 p. Collection
« Philosophes d'aujourd'hui ».

Cet ouvrage offre sur Arnold Reymond quatre éclairages différents. Le
premier concerne l'homme, ou mieux (car sa fille est modeste), le personnage :

biographie, liste des 250 écrits qu'il a signés en plus de 50 ans, liste incomplète
des très nombreuses et très considérables distinctions savantes dont il fut
l'objet. Madame Virieux s'est attachée avec bonhomie et familiarité à ce travail
ingrat.

Le logicien et l'épistémologue est présenté par M. Blanche, qui cherche
à situer A. Reymond parmi les grands courants (formalisme, intuitionisme,
déterminisme, indéterminisme) de l'epistemologie contemporaine ; et il le
situe justement toujours au milieu, loin des excès.

G. Widmer décrit, de manière nouvelle, le théologien qu'A. Reymond ne
fut pas, mais qu'il commença par être, et F. Brunner livre pour terminer un
tableau synoptique des multiples entrées de l'univers philosophique de son
maître.

Ce qu'il y a de plus remarquable, c'est que chaque auteur déborde
nécessairement sur la matière qu'il était censé laisser à son voisin. Le théologien en
appelle au philosophe, et le philosophe au savant. On avait cru répartir les
tâches, mais chacun a dû tout dire pour faire entendre ce qu'il avait en vue.
N'est-ce pas là un signe — le signe même qu'une philosophie est toujours
plus que ce qu'on veut y mettre.

J.-Claude Piguet.

Louis Rougier : Traité de la Connaissance. Paris, Gauthier-Villars,
1955. 450 p.
Ce livre est dédié à Moritz Schlick ; c'est dire que ses attaches avec le

positivisme contemporain du cercle de Vienne sont évidentes. On me dit (mais je ne
suis pas compétent) que c'est là une position aujourd'hui dépassée ; cela se

peut : l'epistemologie scientifique est une science où tout va si vite...
Il n'en reste pas moins que les attaques des positivistes contre la métaphysique

doivent être prises très au sérieux par le philosophe. Elles se laissent assez
sommairement réduire aux deux points suivants : d'une part, la métaphysique,
au sens classique, ne sait jamais quel est le sens précis des termes qu'elle
emploie ; son langage est mal fait ; la langue (française, allemande, etc.) dont
elle se sert, permet, par la souplesse que lui confère un usage presque millénaire,
des paralogismes, des inconséquences et une inconsistance qu'un formalisme
adéquat décèle, et, peut-être, amènerait à éviter. De cela, M. Rougier nous
donne des exemples frappants. D'autre part, la métaphysique s'est embarrassée
au cours de son histoire d'une série de pseudo-problèmes, auxquels seule la
science peut donner, et a donné parfois en fait, la j uste solution ; cet embarras a
été pour la métaphysique souci inutile.



BIBLIOGRAPHIE 157

Il y a beaucoup de vrai dans ces attaques ; mais le lecteur conserve le sentiment

paradoxal que leur justesse touche davantage l'apparence de la métaphysique

(sa formulation nécessaire, son objet si difficilement spécifié) que la
métaphysique elle-même, dans ce qu'elle a de plus profond et de plus irréductible.

Et c'est précisément pourquoi le refus de la métaphysique par le positivisme

doit avoir, pour le métaphysicien, sa vertu ; c'est à elle de tirer le bénéfice

de ce siège en règle. Le cercle de Vienne doit donc agir comme une purge : il
doit débarrasser la métaphysique de ses embarras, dus à une confusion réelle,
quoique apparente, de son domaine avec celui de la science, et à une
méconnaissance réelle, et plus profonde, me semble-t-il, du langage qu'elle doit parler.

C'est dire que le cercle de Vienne, et avec lui le livre de M. Rougier, doivent
devenir l'instrument, involontaire peut-être, d'une véritable purification de la
métaphysique ; que la métaphysique se situe face à la science qui prétend
l'englober ; qu'elle acquière par là son autonomie et sa spécificité ; et que, du
même coup, comme première tâche, nous semble-t-il, elle cherche à instaurer
un mode d'expression proprement métaphysique.

Le Traité de la connaissance de M. Rougier constitue indiscutablement une
somme: il fait état de toute l'epistemologie antérieure à 1939 (ses incursions
dans l'après-guerre sont plus modestes). Sa clarté est aveuglante : à le lire, on
se sent devenir savant et technicien, malgré qu'on en ait. Sa bibliographie est
précieuse, et son style supérieurement aisé. t _Çlaude Piguet

E. W. F. ToMLiN : Living and Knowing. London, Faber & Faber,
1955. 285 p.
Le genre de philosophe qu'est Tomlin est rare en Angleterre. Il est opposé

à l'Ecole analyste très en vogue à Oxford ; il se rattache plutôt à l'espèce de
néo-finalisme représenté en France par Ruyer. Il est un penseur chrétien. Il est
érudit et connaisseur non seulement des ouvrages en anglais mais aussi des

œuvres philosophiques continentales contemporaines. Souvent, il cite Scheler,
Ruyer, les existentialistes, Gabriel Marcel, Simone Weil... il est heureux et
réconfortant de trouver un auteur anglais ayant à la fois le courage de se détacher

de cette philosophie britannique de l'analyse du langage que sa stérilité a
déjà rendue désuète à la vue de nombre d'observateurs, et les connaissances
nécessaires pour le faire.

La vie humaine pose le plus grand problème. De l'avis de Tomlin, on ne
peut le traiter aujourd'hui ni à la façon du positivisme ni à celle du matérialisme.

Les valeurs seraient éludées. L'homme est plus qu'un homo faber, ou
credens, ou ludens... Il est tous à la fois. Il est son propre problème ; il a toujours
la nostalgie de son appartenance (son home ; cf. Saint-Exupéry ou T. S. Eliot,
qui ont dit la même chose). C'est pourquoi une perspective religieuse a des

chances d'être « vraie » tandis qu'une perspective matérialiste n'en a aucune.
Si on renonce même à la première, on tombe dans celle d'un Sartre où l'homme
est son propre créateur.

Tout en insistant sur la conception de la Nature inaugurée par Pythagore
et reprise par Platon dans la philosophie, l'auteur n'est pas étranger à Aristote,
car il se rattache à un genre de finalisme. Selon lui, même la théorie authentique

de Darwin n'excluait pas la finalité. Le déterminisme comme doctrine
repose sur mainte confusion. « La vie (selon Driesch) est une réalité originale et
irréductible. » L'homme est une créature métaphysique que ni le mécanisme, ni
le vitalisme, ni la cybernétique ne reconstruisent. Une semi-philosophie de la



158 BIBLIOGRAPHIE

vie ne suffit pas. Tomlin en préconise une où la vie et l'esprit ne font qu'un ;

car, dit-il, les valeurs de la vie ne sont réalisées que là où l'humain et le divin
se rencontrent.

Toute une partie de l'ouvrage est consacrée aux thèses néo-finalistes de

Scheler, E. S. Russell et surtout Ruyer, qu'il approuve. Quelque chose de
persistant au travers de toutes les structures vitales lui suggère l'emploi du
concept de « potentiel » réalisant dans le temps ce que la structure réalise dans
l'espace. On comparera à l'élan vital. Et la vie psychique à son tour n'est pas
seulement un véhicule pour la finalité, elle est la finalité. Par là même elle est
libre, parce que liberté veut dire indépendance envers des impedimenta a tergo
afin d'atteindre un but ad finem. L'organisme n'existe que pour autant qu'il
réalise la forme. Un organisme n'est pas « fait » de substances chimiques ; il est
fait d'organes. Le corps, bien entendu, est le support de la vie, car sans corps,
on ne peut ni danser, ni s'engager dans la spéculation métaphysique. Néanmoins,
l'activité psychique est impossible à l'homme au niveau du pur instinct.

C'est dans l'activité physique et mentale que nous découvrons ce que
nous sommes. C'est dans le temps que s'incarnent les valeurs. La valeur est la
nourriture de l'esprit. La pure multiplicité est dépourvue de valeur. Les faits
bruts, accumulés, ne constituent aucun monde. La valeur du monde des faits
réside en l'intégration des faits en ce monde. Il ne faut, de ce monde, exclure ni
la valeur (empirisme) ni le fait (idéalisme). La longue et pénétrante analyse du
problème des valeurs nous montre que l'auteur sait que toutes les valeurs sont
une émergence de l'amour.

Après avoir traité des problèmes de l'homme, de la nature, de la conscience,
de la valeur, Tomlin s'attaque au sujet plus délicat du surnaturel. Si le monde,
dit-il, était tel que la nature fût un système clos gouverné par un ordre causal,
il s'ensuivrait des conséquences fâcheuses pour la science comme pour la
théologie, car le savant ne pourrait jamais en échapper et le théologien ne pourrait
y pénétrer. Tous les systèmes déterministes supposent un mécanisme extérieur,
un deus ex machina ; en vérité, la loi qui gouverne le monde est une loi de valeur.
Obéir, c'est obéir librement. L'existentialisme ne fournit pas la solution au
problème du surnaturel ; il n'est que « l'antichambre de la vérité ». Il faut la
chercher dans le sens de l'amour.

D'autre part, le mal n'est pas apparu dans le monde simplement avec
l'homme. Mais il a pris, avec l'homme, une forme aiguë. Du point de vue
biologique déjà, l'apparition de l'homme représente une crise dans la nature. Du
point de vue métaphysique aussi : la condition humaine contient un essentiel
mystère, et non seulement le livre de Job, mais déjà celui de Gilgamesh l'ont
bien expliqué ; l'homme est un non-spécialiste. Réduire la connaissance à la
connaissance scientifique est artificiel. La connaissance n'est pas un enregistrement,

c'est une communion. Le dieu des rationalistes n'est que le plus intelligent
des membres de la création, le héros de la science ; aussi ne saurait-on l'adorer,
mais seulement l'admirer. Or, la connaissance est une expérience : « La joie et
le sens de la vérité sont identiques » (Simone Weil). Le philosophe est implicitement

préoccupé par la transcendance. Aussi l'objet suprême de la philosophie
est-il identique au Dieu de la religion. La connaissance, dont l'homme a le
besoin, n'est pas la satisfaction d'une faculté particulière, dite cognitive, mais
bien l'accomplissement de son entière nature. C'est parce qu'elle s'est détournée
de cette perspective que la philosophie moderne s'est enferrée dans l'état de

pauvreté qui la caractérise aujourd'hui.
André Mercier.



BIBLIOGRAPHIE 159

Jean Pucelle : La source des valeurs. Tome I. Les relations inter¬
subjectives. Lyon-Paris, Emmanuel Vitte, 1957, 205 p. Problèmes
et doctrines, 14.

L'idée centrale de l'auteur (inspiré du spiritualisme français de Lavelle
et de MM. Nédoncelle et Madinier) consiste à considérer la valeur non pas
comme le produit d'une liberté individuelle créatrice seulement (thèse de M.
Polin), ni comme un objet ayant valeur en tant qu'objet seulement, mais comme
le lieu objectif de la rencontre de deux subjectivités. Il y a alors deux sources aux
valeurs : horizontalement elles procèdent d'une relation de moi à autrui, du
Je au Tu ; et verticalement elles procèdent d'une relation théandrique, de
l'homme à Dieu.

Ce volume est très concret ; sous chaque situation particulière, l'auteur
retrouve des schémas fondamentaux. Il faut lire entre autres les pages consacrées

au fondement de la valeur juridique ainsi que celle, beaucoup trop condensée

mais très suggestive, qui interprète de manière originale le jugement logique
(P- 156)-

C'est là un très bon livre, pensé et articulé très fermement, mais jamais
dans l'abstrait ; il témoigne autant de la finesse que de la maîtrise de son auteur.
Il sera suivi du Règne des Fins et du Contrepoint du Temps où Ton verra «

comment on peut monnayer les valeurs dans la civilisation, puis dans le temps ».

J.-Claude Piguet.

Jacques Jalabert : L'un et le multiple. De la critique à l'ontologie.
Paris, Presses Universitaires de France, 1955, 165 p. Publications
de la Faculté des Lettres de l'Université de Grenoble, 14.

M. Jalabert nous a livré en son temps un excellent livre sur Leibniz ; aujourd'hui

il revient, mais sans Leibniz : et c'est beaucoup moins bien.
Pourtant son projet ne manque pas de grandeur : armé d'une méthode

rigoureuse et de solides définitions toujours claires, M. Jalabert s'élance à
l'assaut des problèmes les plus difficiles : la liberté, le monde, la valeur. Dieu...

D'où vient le malaise Pourquoi ce sentiment que tout cela est fortement
pensé, solidement structuré, minutieusement agencé et ajusté — mais si peu
convaincant C'est peut-être la sûreté même de M. Jalabert qui amène au
doute : ainsi « la pensée, dit-il, ne saisit que des relations » ; mais encore
est-ce sûr Plus loin : la métaphore bergsonienne « cherche à exprimer la
saisie d'un rapport » ; n'est-ce pas se méprendre sur Bergson La logique, dit
M. Jalabert, ne met « à notre disposition qu'une seule façon de connaître le
réel » (p. 24) ; soit, mais c'est la logique de qui Et ce dernier encore : « La
méthode philosophique sera conceptuelle ou ne sera pas » (p. 23) ; mais le jour
où il y aura, en philosophie, une méthode non conceptuelle (ce qu'est déjà, à

bien des égards, la phénoménologie), que fera M. Jalabert
Et ainsi de suite.
Les maîtres de M. Jalabert sont Hamelin, et certainement Hoeffding

qu'il ne cite pas. Sa manière de penser met continuellement en cause un nombre
considérable d'entités : monisme, dualisme, mécanisme, réalisme, idéalisme ;

les « ismes », me disait un ami, je les coupe pour en faire des canaux.
M. Jalabert a droit à notre plus vive admiration ; mais il ne nous a pas

convaincu du tout. La ferveur de sa recherche est le seul point où nous nous
rencontrons, mais alors très profondément, avec lui. J.-Claude Piguet.



l60 BIBLIOGRAPHIE

Gottfried Martin : Klassische Ontologie der Zahl. Köln, Univer¬
sitätsverlag, 1956, 160 p. Kantstudien, Ergänzungshefte, 70.

L'auteur est un « Kantianer », professeur à l'Université de Mayence,
disciple de Heimsoeth ; son livre sur Kant (qui va paraître en français) avait
révélé un épistémologue averti des problèmes que soulève la science (fût-elle tout
à fait contemporaine) et un métaphysicien sensible à la pérennité de l'ontologie
classique.

Aujourd'hui ces deux composantes se rejoignent dans une « ontologie
classique du nombre ». De Pythagore à Husserl, chacun s'est en effet demandé
si le nombre était une réalité idéale ou une réalité sensible élaborée par abstraction

; entre les rationalistes et les empiristes se placent en plus les défenseurs
du transcendantalisme, Aristote, saint Thomas ou Kant.

En une vingtaine de monographies soigneusement documentées, consacrées

aux grands noms de la philosophie, l'auteur fait le point ; comme il le
dit lui-même, il s'agit là d'amasser un matériel historique destiné à nourrir
deux autres ouvrages : le premier consacré à l'état actuel de la question ; le
second, à la problématique qui commande l'évolution et l'aboutissement
contemporain de ce problème central.

J.-Claude Piguet.

Alfred Wild : Traité du mystère. Genève, Cailler, 1956. 76 p. Col¬
lection « Beaux textes, textes rares, textes inédits ».

Le mystère, dit Gabriel Marcel, n'est pas le problème : le problème a un
secret, donc une solution rationnelle, fût-elle théorique seulement ou encore
ignorée ; le mystère est sans solution, même aux yeux du génie de Laplace.
Et c'est pourquoi le mystère est positif et ontologique.

A. Wild part des mêmes prémisses : « Le mystère semble vouloir nous relier
avec autre chose que ce que nous percevons et comprenons » (p. 12). Pourtant
sa réalité se découpe chez lui sur un fonds plus baudelairien que marcelien :

entre les couches superficielles et la profondeur de l'univers, le mystère est
correspondance analogique : « La contexture intime de l'univers matériel et
spirituel est indescriptible et inimaginable. Elle ne peut jamais être qu'induite,
pressentie et symbolisée. Le mystère est le meilleur index de ces abîmes »

(P- H)-
Plus loin, pourtant, le mystère perd ses qualités ontologiques : il devient

un inexplicable que Ton explique ; le mystère du mystère disparaît alors pour
faire place au lyrique, au gothique, à l'étrange, à l'anormal, au miraculeux
et à l'inconscient. En morale, il finit même par se confondre avec Tanti-confor-
misme si sympathique de notre auteur (qui est bellétrien).

Ce livre est un essai littéraire, sans prétention philosophique, malgré son
titre. Or les bons essais secouent les techniciens en révélant un homme. Ici
la secousse est peut-être assez faible ; mais l'homme révélé est précieux : Ton

manque dans notre pays d'audacieux qui « s'engagent sur la seule voie qui ne
soit pas fermée » (p. 66).

J.-Claude Piguet.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

