
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 4

Artikel: La genèse du dogme chrétien et l'évolution des problèmes théologiques
selon Martin Werner

Autor: Lemaitre, Auguste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LA GENESE DU DOGME CHRETIEN

ET L'ÉVOLUTION

DES PROBLÈMES THÉOLOGIQUES

SELON MARTIN WERNER

Après avoir publié, en 1941, son ouvrage capital sur La formation
du dogme chrétien », le professeur Martin Werner, de Berne, vient
de nous donner un tableau de l'évolution de la pensée protestante,
et nous invite à relier les problèmes posés aux croyants d'aujourd'hui
à ceux qu'a déjà dû envisager le christianisme antique2. Ces études
historiques, nourries par une prodigieuse érudition, doivent, dans
l'esprit de leur auteur, fournir les bases d'une dogmatique moderne,
dont il nous fait espérer la prochaine parution.

Il serait prématuré de se prononcer sur les positions personnelles
de M. Werner avant de connaître l'élaboration achevée de sa pensée.
Mais il nous est permis dès aujourd'hui de parler des résultats de
ses recherches, et de l'esprit dans lequel il les a poursuivies.

I
Toute la science de M. Werner est dominée par son interprétation

du Nouveau Testament, conforme, en tous points, à celle d'Albert
Schweitzer.

Le christianisme est né dans l'atmosphère apocalyptique du
judaïsme postérieur, et Jésus a professé une « eschatologie
conséquente ». C'est en partant de cette première certitude que M. Werner
dégage de la tradition synoptique les données les plus authentiques
sur la personne et l'enseignement du Maître.

Ainsi, loin de céder à la tentation du scepticisme, M. Werner
croit possible une histoire des origines chrétiennes, qui rende compte
de la formation du N. T., et nous restitue le message authentique
du Maître.

1 Die Entstehung des christlichen Dogmas. Bern, P. Haupt Verlag. La seconde
édition ne diffère de la première que par l'adjonction d'un utile Index
alphabétique.

2 Voir p. 285, note 1.



LA GENESE DU DOGME CHRETIEN 279

Son lecteur ne sera pas toujours conquis par sa belle assurance.
Lorsqu'il expose la genèse des récits de Pâques, lorsqu'il exclut de
la prédication de Jésus toute idée d'une présence actuelle du Royaume,
lorsqu'il souligne le caractère très tardif de tout le johannisme, il
suscite en nous bien des réserves. A lire M. Werner, il semble que
le manque de sens historique et un a priori dogmatique peuvent
seuls amener certains esprits à repousser les thèses qu'il défend.
Il est permis d'avoir un autre sentiment de la complexité des

problèmes.
Mais, quoi qu'il en soit, nous devons admettre le rôle important

de l'attente de la fin imminente du monde dans la conscience des

premiers chrétiens.
Pour l'auteur, le dogme classique aurait sa première origine dans

la faillite de l'espérance des premiers croyants.
L'orthodoxie apparaît au regard de l'historien indépendant être

une hérésie parvenue à s'imposer, grâce à l'organisation hiérarchique
qui la patronne, grâce aussi aux éléments empruntés par l'Eglise à
diverses écoles rivales, en vue de dominer leurs oppositions et de
chercher des solutions conciliatrices, évitant les extrêmes.

Dès après la mort des apôtres, l'hérésie représente un phénomène
de masse. Les hérétiques, ce sont tous ceux qui cherchent. Ces

esprits actifs et curieux, impatients de répondre aux questions
demeurées en suspens dès l'affaiblissement de l'attente eschatologique,
se rencontrent partout dans les communautés chrétiennes.

L'Eglise, pour sortir d'une situation confuse et critique, se donnera
des appuis en se créant des autorités fixes et bien définies.

C'est d'abord l'Ancien Testament, en qui l'on découvre, à la
faveur d'une méthode allégorique, des pensées qui ne s'y trouvent
nullement exprimées.

Or, la figure du Christ des apôtres ne recouvrait nullement celle
du Messie, prophète et roi, de l'A. T. Jésus a été salué tout d'abord
comme le Seigneur, le Fils de l'Homme, juge céleste des derniers
jours. Marcion veut demeurer fidèle à cette christologie primitive.
Et c'est contre les audaces de ce chrétien convaincu et passionné que
l'Eglise fixe le canon du Nouveau Testament. Elle veut donner
leur pleine valeur aux écrits apostoliques. Mais elle veut aussi expliquer

l'Ecriture dans le sens de la tradition, déjà formée, en insérant
dans cette série de livres sacrés des œuvres évidemment postérieures
à celles des apôtres. On adjoint aux épîtres de Paul les Pastorales.

On canonise le quatrième Evangile et l'on fera bientôt de lui



28o AUGUSTE LEMAITRE

l'Evangile parfait, à la lumière duquel on commentera les Synoptiques.
Le canon une fois arrêté, l'interprétation ecclésiastique de l'Evangile
va triompher, avec l'idée, aussi simpliste que pratique, d'une vraie
doctrine professée par Jésus, et transmise par lui aux apôtres, pour
être ensuite proclamée par leurs successeurs légitimes.

M. Werner nous expose les embarras créés à l'Eglise des premiers
siècles par la pensée de saint Paul, en particulier par sa théorie sur
l'abolition de la Loi. L'apôtre est difficile à comprendre, dit déjà
II Pierre L'abandon de sa mystique eschatologique fera méconnaître
la force et l'unité de sa théologie, dont l'on ne retiendra que certains
articles.

L'Eglise antique ne peut comprendre ni la position de Jésus à

l'égard de la Loi juive, ni le sens du conflit entre Paul et les judéo-
chrétiens, ni la pensée de l'apôtre sur l'incapacité de l'homme à

satisfaire aux exigences de Dieu.
Elle ne retient ni l'étroite solidarité établie par Paul entre la

résurrection du Christ et celle des croyants, ni le baptême en la
mort du Seigneur introduisant le chrétien dans une économie nouvelle.
On limite les bienfaits de la mort de Jésus au pardon des péchés
antérieurs à la conversion. Or, puisque le dernier jour tarde à venir,
et que les baptisés ne sont pas à l'abri des rechutes, il faut envisager
la possibilité d'une seconde repentance (exclue par l'Epître aux
Hébreux, admise par Hermas), et bientôt celle de satisfactions à

fournir par les chrétiens pour s'assurer le pardon de leurs fautes.

Pour les Pères grecs le salut, lié à l'incarnation plus qu'à l'expiation,

réside dans une divinisation de la créature, impliquant une
transformation substantielle, que les sacrements opéreront. On
rattache volontiers à la Croix l'origine des matières sacramentelles.
Ainsi pour le quatrième Evangile, le Verbe incarné, libéré de la
chair au moment de la mort du Christ, s'associe à d'autres éléments
sensibles : l'eau et le sang (Jean 19 : 34), sous un mode qui le rendra
communicable aux croyants.

La conception paulinienne du baptême, qui en faisait une mort,
survit dans certains détails du rite, mais s'efface devant la théorie
johannique de la nouvelle naissance. L'on spécule désormais sur
la valeur cosmique de l'eau, élément prédestiné à véhiculer l'Esprit
(Tertullien).

La Cène n'est plus la fête préparant la venue du Royaume,
fête célébrée dans la reconnaissance et l'espoir. Elle n'associe plus
les communiants à la gloire du Ressuscité, en les intégrant dans
son corps spirituel. Elle offre plutôt des aliments, mystérieusement



LA GENÈSE DU DOGME CHRÉTIEN 281

devenus corps du Seigneur, et doués d'une vertu qui confère la
victoire sur la mort.

** *

La théologie grecque travaille avant tout à élaborer une christologie,

en même temps qu'une doctrine du Dieu trinitaire.
Pour M. Werner, les conclusions apportées par les grands conciles

aux controverses de l'époque manifestent le caractère artificiel des

problèmes débattus.
On se demande comment Jésus-Christ, étant Dieu, a pu en même

temps être un homme. C'est un débat sans solution que l'Eglise
s'est engagée à poursuivre, pour avoir repoussé, en condamnant
Arius, la christologie primitive, qui, elle, n'avait jamais prétendu
confondre ou identifier Jésus et Dieu.

Au cours d'une étude serrée, fondée sur un grand nombre de
textes patristiques, M. Werner défend la thèse de 1'« Engelchristo-
logie », thèse violemment attaquée depuis par nombre de savants.

Les premiers disciples, nous dit-il, ont accordé à Jésus des titres
variés, et souvent interchangeables : le Messie (Christ) ; le Fils de

Dieu ; le Fils de l'homme ; titres qui tous indiquent un rapport
privilégié entre Jésus et le Père. Or, par ce privilège même Jésus
s'apparente aux anges, et à ces anges supérieurs, volontiers qualifiés
de seigneurs, tout comme Jésus va l'être. Car le terme de Kupioç

ne s'appliquait pas uniquement à Yahvé.
Le Christ-ange a été élu pour devenir le juge et le roi de l'âge

futur, et revêt, de par cette élection, une grandeur sans pareille.
Cette pensée, familière aux premiers disciples, rejoint la christologie
de Jésus lui-même, qui s'est cru appelé à devenir, un jour prochain,
le Fils de l'Homme messianique et céleste, dont parle entre autres
l'Apocalypse d'Enoch.

Si Paul, de son côté, parle de la métamorphose d'un Christ
préexistant, s'abaissant pour devenir l'homme Jésus, cette métamorphose
ne saurait en aucun cas concerner Dieu lui-même ; elle ne peut être

que celle d'une créature céleste de la famille des anges.
On retrouve cette notion sous-jacente dans toutes les anciennes

formules subordinatiennes ; et c'est elle dont Arius se fera l'avocat.
C'est lui qui représente l'ancienne doctrine, tandis qu'Athanase,
défenseur acharné du dogme de Nicée, innove en préparant le succès
d'un trinitarisme rigoureux, attribuant à Jésus une déité
métaphysique qu'il n'a jamais revendiquée. Pour Athanase, l'incorruptibilité

ne peut être conférée à une créature que par un Sauveur
qui soit substantiellement un avec le Dieu créateur. Le Fils est de
l'essence du Père, alors même que distinct de lui.



282 AUGUSTE LEMAITRE

L'Eglise a emprunté cette notion au gnosticisme, en une époque
où celui-ci ne représentait plus pour elle un péril interne. Le Fils est
proclamé non pas créé, mais engendré éternellement par le Père.
Il n'y a plus un rapport de subordination, mais bien un rapport de
coordination entre les deux personnes, auxquelles on ajoutera bientôt
la troisième personne, celle du Saint-Esprit.

Les problèmes se compliquent encore de par le développement
de la doctrine du Verbe, dont parle déjà le prologue du quatrième
Evangile.

On hésite à admettre que le Verbe divin, impassible par essence,
ait pu connaître lui-même les affres de la Passion, et l'Eglise s'attache,
finalement, à la doctrine des deux natures, condamnant le
monophysisme d'Apollinaire de Laodicée. Pourtant, lorsque celui-ci
présentait en Jésus le Fils de Dieu devenu homme en prenant pour
organe un corps de chair, il représentait l'ancienne tradition, celle
du second siècle. Par ses définitions paradoxales, le dogme de
Chalcédoine (451) imposait l'idée d'un Christ en qui coexistent Dieu
et un homme pleinement homme, au sens de l'anthropologie antique.
Il suggérait aux théologiens de l'avenir un nouvel effort, en vue
de discerner en Jésus ce qui appartient à l'homme et ce qui appartient
à Dieu, subtile distinction dont la vanité sera dénoncée par la
doctrine ultérieure de la communication des propriétés de l'une et
de l'autre nature, humaine et divine.

Lutte sans issue que celle qui allait se poursuivre entre
monophysisme et duophysisme.

La méconnaissance du christianisme des origines est évidente
aussi dans l'évolution de l'ecclésiologie et de l'éthique.

Il est difficile de dire dès aujourd'hui ce qui restera d'acquis et
de positif dans la contribution de M. Werner à l'histoire de la genèse
du dogme.

Ce qui impose en tout cas respect et reconnaissance, c'est l'effort
fourni par ce savant pour remonter directement aux sources, sans
se référer avant tout aux documents utilisés par Harnack. M. Werner
a extrait de la littérature patristique un nombre considérable de

textes dont plusieurs transforment les données de problèmes importants.

L'image que Werner se fait de l'atmosphère eschatologique
du christianisme primitif lui permet de donner un relief saisissant
au contraste de ce christianisme et du christianisme dogmatique
et sacramentel qui lui succède.

Nous ne saurions, pour notre part, lire l'Evangile dans l'unique
perspective de 1'« eschatologie conséquente » ; plus d'un admirateur



LA GENÈSE DU DOGME CHRÉTIEN 283

fervent d'Albert Schweitzer a hésité à souscrire sans réserve à son
exégèse des Evangiles ».

M. Werner, historien, n'est-il pas parfois orienté dans son étude
des faits par quelque idée directrice préalable Il veut voir la cause
première de l'hellénisation du christianisme dans l'abandon de la
pensée apocalyptique de la première génération. Mais l'influence
grecque est-elle absente chez saint Paul La mission, telle qu'il l'a
voulue et fondée, impliquait l'ouverture sur le monde païen, ouverture
bientôt exigée aussi par la tâche apologétique assumée par les

croyants. Et ne dirons-nous pas de certains Pères, des docteurs
d'Alexandrie en particulier, que c'est leur formation hellénique qui
les a éloignés de l'apocalyptique judaïque

Nous souscrivons au jugement de l'auteur, en ce qui concerne
la prétendue fidélité du dogme trinitaire à la révélation du Père
en Jésus-Christ. Mais M. Werner ne nous semble pas avoir saisi
toute la portée de la préoccupation religieuse qui fut celle d'Athanase
et de tels de ses disciples. En recourant au langage substantialiste
— qui n'est plus le nôtre — ces croyants entendaient présenter un
Sauveur, en qui les âmes puissent reconnaître l'action personnelle
d'un Dieu capable de les libérer du péché et de la mort. Les premiers
« sauvés » dont le N. T. nous transmet le témoignage ont connu,
quelque importance que revêtit pour eux l'attente de la fin, une
transformation réelle et immédiate de leur être intime. Et même
s'ils ont volontiers assimilé le Fils de Dieu à un ange, cet ange-
Seigneur, capable d'assurer le pardon et la résurrection, ne pose-t-il
pas par son incarnation même le problème des relations entre l'humain
et le divin, associés en sa personne

Si le salut implique pour nous une transformation du cœur et
de la volonté, indépendante de toute transformation ontologique,
il en allait autrement pour les Grecs. Et la solution d'Arius n'était
pas propre à satisfaire les exigences spirituelles des croyants du
IVe siècle.

Préoccupé tout d'abord de la « problématique » des idées
théologiques, M. Werner ne perd-il pas trop de vue les expériences dont
l'Eglise n'a cessé d'être le théâtre A vouloir déceler avant tout
les nécessités prétendues inéluctables qui ont présidé à l'évolution
d'un système de pensée (démarche qui fait songer à Hegel), on
risque de minimiser l'apport des personnalités, l'originalité des

initiatives créatrices.
La rencontre de Dieu en Jésus-Christ n'a cessé de poser aux

croyants des questions qui ont souvent donné lieu à de graves

1 Voir la dernière partie de l'ouvrage d'HENRY Babel : La pensée d'Albert
Schweitzer. Neuchâtel, 1954.



284 AUGUSTE LEMAITRE

méprises, ou à des discussions verbales plus stériles que fécondes.
Mais la continuelle répétition de cette expérience de rencontre est
la source première, secrète et intime de la recherche théologique
au cours des âges. Les caractères de cette expérience, définis par
Paul dans sa terminologie particulière, devaient inspirer aux chrétiens
hellénisés ce souci christologique qui est à l'origine des formules
— discutables — de Nicée et de celles — plus discutables encore
parce que plus éloignées des réclamations de la piété — de Chalcédoine
et du dogme des deux natures.

Nous n'en comprenons pas moins la sévérité du verdict prononcé
par M. Werner sur les résultats de quatre siècles d'histoire. L'Eglise
a eu la prétention insensée de donner une interprétation définitive
de la vérité révélée, et cela en une époque où elle avait oublié, pour
une large part, ce qui constituait la force et l'originalité de cette
vérité. Le christianisme tendait à devenir une religion de mystères
dont le style rappelait celui d'autres cultes syncrétistes. Contrairement

à l'intention de Jésus, la première condition du salut est
devenue l'adhésion à une orthodoxie doctrinale, définie en des termes
aussi incompréhensibles au peuple des fidèles qu'étrangers au langage
de la Bible.

Le christianisme ecclésiastique orienté, d'une part, vers le
matérialisme religieux et, d'autre part, vers un intellectualisme doctrinaire,
indifférent aux vrais problèmes spirituels, avait jeté, et pour
longtemps, un voile opaque sur l'Evangile dont il se réclamait. Par son
autoritarisme, mortel pour la pensée, l'Eglise a retardé l'évolution
normale d'une théologie dont le premier objet eût dû être la
connaissance exacte des intentions de Jésus et de ses apôtres.

Cette infidélité foncière de l'Eglise a-t-elle sa cause principale
dans l'élaboration d'un dogme étranger à l'Evangile de Jésus
Nous ne l'affirmerons pas avec la même assurance que M. Werner,
lequel laisse d'ailleurs entendre que les causes de la déviation ont
été multiples et complexes. (Voir ses derniers chapitres sur l'Eglise
et sur l'éthique.)

Le dogme ancien a répondu à sa manière, et en des termes dont
nous mesurons aujourd'hui la relativité, à certaines exigences de la
foi. Il en a négligé d'autres, et de très essentielles, comme sauront
le dire en leur temps un Augustin, ou un Luther.

II
Pour M. Werner, le néo-protestantisme, grâce aux dernières

enquêtes de la science du N. T., est aujourd'hui capable d'élaborer
une théorie d'autant plus fidèle à l'inspiration du Maître que plus
totalement affranchie du dogme traditionnel. Ce sont les fondements



LA GENÈSE DU DOGME CHRÉTIEN 285

de cette théologie qu'il prétend poser dans son nouvel ouvrage,
paru en 1955, sous le titre : « Der protestantische Weg des Glaubens » ».

Dans sa description du « cheminement protestant de la foi »,

M. Werner n'aborde la Réforme (p. 282) qu'après avoir expliqué,
fort des conclusions de son premier ouvrage, les causes des déviations
subies par le christianisme au cours des quinze premiers siècles de
son histoire.

Au XVIe siècle, les réformateurs prononcent leur verdict sur
l'Eglise infidèle, au nom de la Bible.

Mais comment s'en tenir à la seule autorité de la Bible, alors
qu'illuminés et anabaptistes se réclament d'elle, eux aussi En fait,
malgré le rôle attribué à la parole intérieure propre à nous faire
discerner la Parole de Dieu dans le texte écrit (Zwingli), ou au
témoignage intérieur du Saint-Esprit (Calvin), Réformés et Luthériens

vont accorder une valeur normative à des confessions de foi,
largement tributaires de la dogmatique des Pères. L'orthodoxie n'en
continuera pas moins à glorifier l'Ecriture, jusqu'à affirmer son
inspiration littérale, tout en recourant à la logique rationnelle pour
démontrer la vérité du dogme.

Cependant, au sein des nouvelles Eglises, des écoles et des partis
se dessinent, qui se combattent mutuellement. Quelles sont parmi
les confessions et les doctrines rivales, celles qui méritent d'être
reconnues héritières légitimes de l'Eglise des apôtres

Pour arbitrer la dispute des confessions rivales, à quelle instance
recourir, si ce n'est à la raison Les penseurs du XVIIIe siècle
donnent de cette raison diverses définitions et lui accordent des

compétences plus ou moins étendues. Mais ils tendent tous à reviser,
ou même à abandonner l'idée d'une révélation surnaturelle. On
exalte l'enseignement du Sermon sur la montagne, et l'on donne de

l'Evangile une interprétation avant tout morale, qui aura sa fécondité
pratique, dans le domaine de l'éducation en particulier (Pestalozzi).
Pour saisir la vérité chrétienne initiale, on se réfère, non plus à

Paul, comme le fit Luther, mais à un Jésus historique qui n'est
plus l'Homme-Dieu du dogme.

Quelques essais sont tentés (Reimarus) pour situer Jésus dans
son vrai cadre, celui du judaïsme postérieur, mais l'eschatologie
primitive est généralement considérée comme une accommodation
consentie par Jésus et les siens aux idées de leur époque. L'on
s'efforce d'associer l'Evangile à une conception moniste et optimiste
du monde, influencée par des idées d'origine stoïcienne sur la
Providence.

1 En sous-titre : « Erster Band — Der Protestantismus als geschichtliches
Problem. » Bern, P. Haupt Verlag.



286 AUGUSTE LEMAITRE

La théodicée du christianisme raisonnable ne devait pas résister
longtemps à la critique. La tourmente de la Révolution vint d'ailleurs
ébranler la confiance dans le gouvernement divin d'un monde, que
les savants, de leur côté, concevaient de plus en plus indépendant
du Dieu, à qui il doit son existence.

Le XVIIIe siècle, dont M. Werner dit, avec une intelligence
nuancée, et les mérites et les erreurs, a méconnu le rôle d'un élément
dualiste dans l'Evangile du Royaume. Les philosophes idéalistes
du XIXe siècle chercheront, eux, une conciliation du monisme et
du dualisme, et par là même une réponse au problème du mal. C'est
un thème qu'aborderont après Kant, Hegel et Schelling, comme aussi

Schopenhauer, Goethe et Schleiermacher. Mais nul d'entre eux ne
l'a considéré à la lumière de l'Evangile authentique.

Le sens de l'histoire a manqué à ces esprits spéculatifs, comme
aux théologiens de l'époque, à l'exception de D. F. Strauss et de
l'école de Tubingue.

La corruption du sens de la vérité éclate chez le fanatique
Hengstenberg, chef de la réaction orthodoxe luthérienne.

Le ton est tout autre chez les piétistes et chez les théologiens
soumis à leur influence. Mais ceux-ci, dans leur désir de satisfaire
les exigences du cœur, donnent aux aspirations de l'âme croyante
une portée qu'elles ne sauraient avoir quand il s'agit de problèmes
de vérité.

F. C. Baur avait reconnu, lui, que l'histoire du dogme commence
avec les premières variations de la pensée chrétienne, dont témoignent
les écrits du N. T. Mais il méconnaît le lien qui rattache l'Evangile
bien plus au judaïsme apocalyptique qu'à l'A. T. canonique. Et
tout comme Hegel, Baur persiste à voir dans la trinité et l'incarnation
des dogmes fondamentaux, l'expression d'une vérité intemporelle,
indépendante de l'histoire.

Or, le premier problème à résoudre — certains critiques du
XVIIIe siècle l'avaient pressenti — est celui-ci : comment le dogme
de l'Homme-Dieu, étranger à l'Evangile, est-il venu se greffer sur
lui Pour trouver le mot de l'énigme, il n'est d'autre méthode qu'un
nouvel examen des origines chrétiennes, tel que celui qu'a tenté
de nos jours Albert Schweitzer. Trop indifférents à l'égard de l'étude
des origines chrétiennes, les dogmaticiens du XIXe siècle n'ont rien
apporté de vraiment neuf, à l'exception d'Albert Ritschl. Sans doute,
Kierkegaard est apparu, en marge des docteurs libéraux, spéculatifs
ou conciliateurs, dont M. Werner ne manque pas de relever et les
efforts et les échecs. Mais pour le prophète danois, l'attente de la
fin est chez Jésus la conséquence plutôt que la source de son attitude
négative à l'égard du monde. Kierkegaard ne voit pas que cette



LA GENÈSE DU DOGME CHRÉTIEN 287

attitude est d'ailleurs corrigée par une prédication morale qui réclame
moins l'ascétisme que l'activité positive de l'amour. D'autre part,
si l'homme acculé au paradoxe et à l'irrationnel est placé entre le
désespoir et la foi, il en arrive à saluer Dieu en Christ au nom de

son désir d'échapper au néant. Le motif du besoin détermine la vérité,
comme ce sera le cas chez nombre de théologiens modernes, jusqu'à
et y compris Karl Barth.

Albert Ritschl s'est appliqué, lui, à l'étude des origines de notre
foi. Interprétant, dans un sens moral, la vocation du fondateur du
Royaume de Dieu, il donne congé aux constructions métaphysiques
ou juridiques de la théologie classique. La foi au Dieu-Père doit nous
affranchir de la servitude à l'égard d'un monde dans lequel la raison
pure ne découvre aucune finalité divine. La connaissance religieuse
ne donne lieu qu'à des jugements de valeur, étrangers à toute théologie
naturelle et à toute métaphysique. A vrai dire Ritschl se trouve
embarrassé par le problème du mal, comme par celui de la création.

L'interprétation kantienne du Royaume de Dieu, dont il s'inspire,
enlève au dualisme de l'Evangile son relief. Ainsi Ritschl illustre
la tendance, permanente dans l'histoire de la pensée chrétienne, à

éliminer l'eschatologie. Mais il n'a pas conscience des motifs de cette
tendance, et n'a pas prévu la fragilité de son optimisme religieux.

La confiance au Dieu-Père suffit-elle à nous rendre réellement
vainqueurs du monde

Le caractère absolu de la révélation chrétienne est devenu
problématique, de par les progrès de l'étude critique du N. T. et de l'histoire
des religions. Et à cela est venue s'ajouter la faillite d'une théologie
optimiste, faillite consommée par les événements et les guerres de

notre siècle.

Karl Barth a tenté de nos jours un nouvel effort pour maintenir
l'exclusivité de la Parole de Dieu, prononcée par le Christ. Pour
lui, l'objet de la foi est le Christ, Homme-Dieu. C'est là une donnée
axiomatique que le théologien accueille sans la mettre en discussion.
Tout l'effort dogmatique est concentré autour de l'affirmation
christologique centrale, qu'il s'agit de commenter en discernant ses

implications et ses conséquences.
Si Barth a évolué à bien des égards, il n'a jamais modifié son

point de départ. Dans une première période, il a fortement souligné
l'accent eschatologique de l'Evangile. Inspiré par Kierkegaard, plus
que par la pensée du N. T., il a opposé le temps et l'éternité,
notre monde et celui de Dieu jusqu'à en faire deux sphères étrangères
l'une à l'autre, qui ne sont tangentes que dans la croix de Golgotha.



288 AUGUSTE LEMAITRE

Mais pour élaborer une dogmatique et une éthique, Barth a dû
atténuer le radicalisme de sa position. Il a prôné un retour à la
doctrine des Réformateurs, pour ensuite leur fausser compagnie sur
des articles importants comme celui de la prédestination.

Aujourd'hui, il semble se situer au-dessus des frontières
confessionnelles. Il prétend demeurer adversaire résolu de toute théologie
naturelle, mais il consent à des spéculations philosophiques, de

style hégélien, lorsqu'il développe une doctrine de la création et
du néant (das Nichtige) qui doit éclairer l'énigme du mal.

Barth retrouve maintenant une confiance optimiste dans la
Providence qui le rapproche singulièrement de Ritschl. Il veut,
lui aussi, dire oui au monde créé par Dieu et parle un tout autre
langage que les premiers chrétiens, dominés par la vision d'un monde

corrompu, soumis aux démons et prêt à mourir.
L'explication de l'Evangile proposée par Barth est tout aussi

arbitraire que celles des philosophes idéalistes du XIXe siècle. Le
Christ doit être l'Homme-Dieu de l'orthodoxie ; la foi le déclare
en dépit du suborditianisme qu'ont professé et les auteurs du N. T.
et Jésus lui-même. K. Barth en prend à l'aise avec l'histoire, vis-à-vis
de laquelle il affiche parfois un scepticisme ironique. Barth confirme
notre incapacité à rejoindre le christianisme des origines.

Mais est-ce à dire qu'il n'est d'autre issue pour nous que de

restaurer l'ancien dogme, dont l'Aufklärung déjà, et dont la science

historique après elle ont démontré la fragilité Incapables de penser
dans les catégories du christianisme naissant, nous devons, affirme
M. Werner, dégager l'intention religieuse de son dualisme et examiner
les problèmes qu'elle nous pose, au cours d'une réflexion qui sera,
à bien des égards, une réflexion philosophique.

La lecture de ce nouvel ouvrage de M. Werner ne nous laisse

pas la même impression d'unité cohérente que celle de ses études
sur la genèse du dogme. De par ses dimensions, l'entreprise présentait
un monde de difficultés. Nous sommes reconnaissants à l'auteur
pour la clarté et la pénétration de nombre de ses exposés. Mais
l'on s'étonne de ne pas rencontrer, au cours de ces neuf cents pages,
une nette définition de cette foi protestante dont il s'agit de décrire
les démarches successives. Certes, dans son introduction, l'auteur
parle du légitime désir de dominer le conflit entre la valeur et la
réalité ; il reconnaît les droits d'une connaissance analogique et du
langage symbolique, appropriés à l'attitude de l'esprit religieux,
lequel postule un rapport avec la transcendance. Mais tandis que
les notions de révélation, de raison, d'autorité sont souvent discutées,
celle de la foi ne donne lieu à aucune exposition méthodique.



LA GENÈSE DU DOGME CHRÉTIEN 289

Parvenir à une vue exacte de la naissance du christianisme
dépouiller le message de Jésus de son vêtement mythique pour
retrouver son intention originale, retenir son dualisme en éliminant
les formes apocalyptiques dans lesquelles il s'est tout d'abord
exprimé : tel est, aux yeux de M. Werner, le but principal de la
théologie. Certes, nous reconnaissons toute l'importance d'un tel
programme. Pourtant, suffit-il de l'envisager pour retrouver tout
ce que les grands témoins du Christ, de saint Paul et de Luther
jusqu'à aujourd'hui, désignent par le terme : la foi au Sauveur

M. Werner n'est-il pas parfois victime d'une déformation
intellectualiste périlleuse Elle nous apparaît, par exemple, dans la
place restreinte qu'il accorde au piétisme comme au Réveil du
XIXe siècle. Dans un ouvrage où surgissent les figures d'un Schopenhauer

et d'un Goethe, celle de Wesley » est absente. Or, si le piétisme
a eu plus de fécondité pratique que de solidité théologique, son
influence sur la pensée protestante (sur Schleiermacher lui-même) est
évidente.

En somme, M. Werner considère avant tout deux problèmes :

celui des origines chrétiennes et là va l'intérêt de l'historien, celui du
choc des conceptions moniste et dualiste du monde, et là va l'intérêt
du philosophe. Cette double perspective embrasse-t-elle l'ensemble
de la matière offerte à la réflexion du théologien

Notre foi implique-t-elle nécessairement une solution du
problème du mal Origene, Augustin, Leibniz l'ont pensé, mais non
pas un Luther, ni non plus un Albert Schweitzer. N'y a-t-il pas là
une curiosité métaphysique de l'esprit, dont la satisfaction ne nous
est nullement promise par l'Evangile

M. Werner semble lui-même disposé à reconnaître, sur ce point,
les limites de notre savoir. Mais il accorde une importance capitale

à l'opposition des conceptions moniste et dualiste du monde.
Si cette préoccupation correspond à un besoin imprescriptible

de notre raison, pourquoi, chez M. Werner, cette sévérité impatiente
à l'égard du croyant tenté de déclarer vraies des doctrines qui
lui assurent le bienfait d'une consolation ou d'une libération
personnelle Le besoin de résoudre le problème du mal est lui aussi

expression d'un désir, soit de l'intelligence, soit de la conscience
morale. Un tel désir est-il plus essentiel en nous que celui d'entendre
une parole de pardon ou d'espérance, que celui de rencontrer une
présence divine propre à apaiser les troubles de notre âme, et à

nous insérer en une réalité éternelle

1 Ce qui n'est pas germanique est à peine indiqué Quelques lignes sur
Rousseau ; rien sur Charles Secrétan ou Vinet. Et chez un auteur helvétique,

cela peut surprendre.

19



290 AUGUSTE LEMAITRE

Quant à la théologie de l'expérience, M. Werner dénonce ses

lacunes, sans mesurer tout ce que signifie son enracinement dans
la piété vécue. Le fait que Schleiermacher (comme chez nous A. Vinet)
se serait forgé un Jésus factice, pour s'être attaché au quatrième
Evangile plus qu'aux synoptiques, infirme-t-il la valeur de toutes
ses intuitions Le N. T. proclame un Christ de la foi qui sans être
étranger à celui de l'histoire le dépasse. M. Werner ne conteste

pas notre dépendance à l'égard de témoins qui, les premiers, avaient
donné leur âme au Sauveur. Mais cette soumission à l'autorité
du Christ, dans la ferveur d'une confiance obéissante, n'apparaît
guère dans le paysage que nous présente M. Werner ».

M. Werner associe à son sens historique des préoccupations
spéculatives d'un grand intérêt ; mais il ne me semble pas accorder
leur portée décisive aux expériences spirituelles qui fournissent à

la théologie sa matière.

Pourrions-nous accueillir les deux messages contradictoires de

K. Barth et de M. Werner comme deux avertissements, tous deux
utiles à retenir

Le premier nous invite à tenir ferme notre conviction du caractère
unique de la Parole divine prononcée en Christ. Le second nous
demande de nourrir en nous, avec toutes ses exigences, la volonté
d'atteindre la vérité de l'histoire, sans nous laisser asservir par
aucune autorité extérieure, pour ensuite dépouiller l'Evangile retrouvé
de toutes les superstructures doctrinales qui ont trop souvent masqué
son contenu authentique.

Nous écouterons ces deux docteurs sans être tenus de suivre
l'un ou l'autre sur tous les chemins de leur pensée.

M. Werner estime la voie ouverte à un nouveau libéralisme hardi,
capable de dire à nos contemporains ce que doit signifier pour eux
l'Evangile. La méthode de M. Werner lui permettra-t-elle de ne
rien perdre du contenu religieux de doctrines, dont les formules sont
souvent périmées, à nos yeux comme aux siens, mais dont les sources
profondes nous semblent parfois échapper à son regard critique

Auguste Lemaître.

1 Bien des omissions nous surprennent dans le tableau du XIXe siècle
théologique brossé par M. Werner. Je pense à Tröltsch, trop rapidement évoqué,
et dont Werner, à bien des égards, est un proche parent. Je songe à K. Heim;
celui-ci a cherché à sauvegarder le dualisme de l'Evangile (le rôle de Satan,
etc.), et, tout en rejoignant l'orthodoxie, s'est appliqué à penser les derniers
problèmes en engageant la conversation avec la philosophie contemporaine.


	La genèse du dogme chrétien et l'évolution des problèmes théologiques selon Martin Werner

