Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 4

Artikel: La genese du dogme chrétien et I'évolution des problemes théologiques
selon Martin Werner

Autor: Lemaitre, Auguste

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380673

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

LA GENESE DU DOGME CHRETIEN
ET IEVOLUTION
DES PROBLEMES THEOLOGIQUES

SELON MARTIN WERNER

Aprés avoir publié, en 1941, son ouvrage capital sur La formation
du dogme chrétien t, le professeur Martin Werner, de Berne, vient
de nous donner un tableau de 1'évolution de la pensée protestante,
et nous invite a relier les problémes posés aux croyants d’aujourd’hui
a ceux qu’'a déja du envisager le christianisme antique 2. Ces études
historiques, nourries par une prodigieuse érudition, doivent, dans
I'esprit de leur auteur, fournir les bases d'une dogmatique moderne,
dont il nous fait espérer la prochaine parution.

I1 serait prématuré de se prononcer sur les positions personnelles
de M. Werner avant de connaltre I'élaboration achevée de sa pensée.
Mais il nous est permis dés aujourd’hui de parler des résultats de
ses recherches, et de l'esprit dans lequel il les a poursuivies.

I

Toute la science de M. Werner est dominée par son interprétation
du Nouveau Testament, conforme, en tous points, a celle d’Albert
Schweitzer.

Le christianisme est né. dans l'atmosphére apocalyptique du
judaisme postérieur, et Jésus a professé une «eschatologie consé-
quente ». C’est en partant de cette premiére certitude que M. Werner
dégage de la tradition synoptique les données les plus authentiques
sur la personne et l’enseignement du Maitre.

Ainsi, loin de céder a la tentation du scepticisme, M. Werner
croit possible une histoire des origines chrétiennes, qui rende compte
de la formation du N. T., et nous restitue le message authentique
du Maitre.

1 Die Entstehung des christlichen Dogmas. Bern, P. Haupt Verlag. La seconde
édition ne différe de la premiére que par l'adjonction d’un utile Index alpha-
bétique.

2 Voir p. 285, note 1.



LA GENESE DU DOGME CHRETIEN 279

Son lecteur ne sera pas toujours conquis par sa belle assurance.
Lorsqu’il expose la genése des récits de Paques, lorsqu’il exclut de
la prédication de Jésus toute idée d'une présence actuelle du Royaume,
lorsqu’il souligne le caractére trés tardif de tout le johannisme, il
suscite en nous bien des réserves. A lire M. Werner, il semble que
le manque de sens historique et un a priori dogmatique peuvent
seuls amener certains esprits a repousser les théses qu’il défend.
Il est permis d’avoir un autre sentiment de la complexité des
problémes.

Mais, quoi qu’il en soit, nous devons admettre le réle important
de I'attente de la fin imminente du monde dans la conscience des
premiers chrétiens.

Pour l'auteur, le dogme classique aurait sa premiére origine dans
la faillite de l'espérance des premiers croyants.

L’orthodoxie apparait au regard de I'historien indépendant étre
une hérésie parvenue a s’'imposer, grace a I'organisation hiérarchique
qui la patronne, griace aussi aux éléments empruntés par I'Eglise a
diverses écoles rivales, en vue de dominer leurs oppositions et de
chercher des solutions conciliatrices, évitant les extrémes.

Dés apres la mort des apdtres, ’hérésie représente un phénomene
de masse. Les hérétiques, ce sont tous ceux qui cherchent. Ces
esprits actifs et curieux, impatients de répondre aux questions
demeurées en suspens deés 'affaiblissement de 'attente eschatologique,
se rencontrent partout dans les communautés chrétiennes.

L’Eglise, pour sortir d'une situation confuse et critique, se donnera
des appuis en se créant des autorités fixes et bien définies.

C’est d’abord I’Ancien Testament, en qui l'on découvre, a la
faveur d'une méthode allégorique, des pensées qui ne s’y trouvent
nullement exprimées.

Or, la figure du Christ des ap6tres ne recouvrait nullement celle
du Messie, prophéte et roi, de 'A. T. Jésus a été salué tout d’abord
comme le Seigneur, le Fils de 'Homme, juge céleste des derniers
jours. Marcion veut demeurer fidéle a cette christologie primitive.
Et c’est contre les audaces de ce chrétien convaincu et passionné que
I'Eglise fixe le canon du Nouveau Testament. Elle veut donner
leur pleine valeur aux écrits apostoliques. Mais elle veut aussi expli-
quer I'Ecriture dans le sens de la tradition, déja formée, en insérant
dans cette série de livres sacrés des ceuvres évidemment postérieures
a celles des apodtres. On adjoint aux épitres de Paul les Pasto-
rales. On canonise le quatrieme Evangile et I'on fera bientét de lui



280 AUGUSTE LEMAITRE

I’Evangile parfait, a la lumiére duquel on commentera les Synoptiques.
Le canon une fois arrété, l'interprétation ecclésiastique de 'Evangile
va triompher, avec 1'idée, aussi simpliste que pratique, d'une vraie
doctrine professée par Jésus, et transmise par lui aux apotres, pour
étre ensuite proclamée par leurs successeurs légitimes.

M. Werner nous expose les embarras créés a I’Eglise des premiers
siecles par la pensée de saint Paul, en particulier par sa théorie sur
I’abolition de la Loi. L’apotre est difficile a comprendre, dit déja
IT Pierre | L’abandon de sa mystique eschatologique fera méconnaitre
la force et I'unité de sa théologie, dont I'on ne retiendra que certains
articles.

L’Eglise antique ne peut comprendre ni la position de Jésus a
I'égard de la Loi juive, ni le sens du conflit entre Paul et les judéo-
chrétiens, ni la pensée de l'apotre sur l'incapacité de ’homme a
satisfaire aux exigences de Dieu.

Elle ne retient ni l'étroite solidarité établie par Paul entre la
résurrection du Christ et celle des croyants, ni le baptéme en la
mort du Seigneur introduisant le chrétien dans une économie nouvelle,
On limite les bienfaits de la mort de Jésus au pardon des péchés
antérieurs 4 la conversion. Or, puisque le dernier jour tarde & venir,
et que les baptisés ne sont pas a 1'abri des rechutes, il faut envisager
la possibilité d'une seconde repentance (exclue par I'Epitre aux
Hébreux, admise par Hermas), et bientot celle de satisfactions a
fournir par les chrétiens pour s’assurer le pardon de leurs fautes.

Pour les Péres grecs le salut, 1ié a 'incarnation plus qu’a l'expia-~
tion, réside dans une divinisation de la créature, impliquant une
transformation substantielle, que les sacrements opéreront. On
rattache volontiers a la Croix l'origine des matiéres sacramentelles.
Ainsi pour le quatrieme Evangile, le Verbe incarné, libéré de la
chair au moment de la mort du Christ, s’associe a d’autres éléments
sensibles : I'eau et le sang (Jean 19 : 34), sous un mode qui le rendra
communicable aux croyants.

La conception paulinienne du baptéme, qui en faisait une mort,
survit dans certains détails du rite, mais s’efface devant la théorie
johannique de la nouvelle naissance. L’on spécule désormais sur
la valeur cosmique de l'eau, élément prédestine a véhiculer I’Esprit
(Tertullien).

La Céne n’est plus la féte préparant la venue du Royaume,
féte célébrée dans la reconnaissance et l'espoir. Elle n’associe plus
les communiants & la gloire du Ressuscité, en les intégrant dans
son corps spirituel. Elle offre plutét des aliments, mystérieusement



LA GENESE DU DOGME CHRETIEN 281

devenus corps du Seigneur, et doués d'une vertu qui confére la
victoire sur la mort.

La théologie grecque travaille avant tout a élaborer une christo-
logie, en méme temps qu'une doctrine du Dieu trinitaire.

Pour M. Werner, les conclusions apportées par les grands conciles
aux controverses de 1'époque manifestent le caractére artificiel des
problémes débattus.

On se demande comment Jésus-Christ, étant Dieu, a pu en méme
temps étre un homme. C’est un débat sans solution que 1'Eglise
s'est engagée a poursuivre, pour avoir repoussé, en condamnant
Arius, la christologie primitive, qui, elle, n’avait jamais prétendu
confondre ou identifier Jésus et Dieu.

Au cours d’une étude serrée, fondée sur un grand nombre de
textes patristiques, M. Werner défend la thése de I'« Engelchristo-
logie », thése violemment attaquée depuis par nombre de savants.

Les premiers disciples, nous dit-il, ont accordé a Jésus des titres
variés, et souvent interchangeables: le Messie (Christ); le Fils de
Dieu; le Fils de 'homme ; titres qui tous indiquent un rapport
privilégié entre Jésus et le Peére. Or, par ce privilége méme Jésus
s’apparente aux anges, et a ces anges supérieurs, volontiers qualifiés
de seigneurs, tout comme Jésus va 1'étre. Car le terme de Kipiog
ne s’appliquait pas uniquement a Yahvé.

Le Christ-ange a été élu pour devenir le juge et le roi de l'age
futur, et revét, de par cette élection, une grandeur sans pareille.
Cette pensée, familiére aux premiers disciples, rejoint la christologie
de Jésus lui-méme, qui s’est cru appelé a devenir, un jour prochain,
le Fils de 'Homme messianique et céleste, dont parle entre autres
I’Apocalypse d’Enoch.

Si Paul, de son coté, parle de la métamorphose d'un Christ pré-
existant, s’abaissant pour devenir 'homme Jésus, cette métamorphose
ne saurait en aucun cas concerner Dieu lui-méme ; elle ne peut étre
que celle d'une créature céleste de la famille des anges.

On retrouve cette notion sous-jacente dans toutes les anciennes
formules subordinatiennes ; et c’est elle dont Arius se fera 'avocat.
C’est lui qui représente l'ancienne doctrine, tandis qu’Athanase,
défenseur acharné du dogme de Nicée, innove en préparant le succes
d'un trinitarisme rigoureux, attribuant a Jésus une déité méta-
physique qu’il n’a jamais revendiquée. Pour Athanase, l'incorrup-
tibilité ne peut étre conférée a une créature que par un Sauveur
qui soit substantiellement un avec le Dieu créateur. Le Fils est de
I’essence du Pére, alors méme que distinct de lui.



282 AUGUSTE LEMAITRE

L’Eglise a emprunté cette notion au gnosticisme, en une époque
ou celui-ci ne représentait plus pour elle un péril interne. Le Fils est
proclamé non pas créé, mais engendré éternellement par le Pére.
Il n’y a plus un rapport de subordination, mais bien un rapport de
coordination entre les deux personnes, auxquelles on ajoutera bientot
la troisiéme personne, celle du Saint-Esprit.

Les problémes se compliquent encore de par le développement
de la doctrine du Verbe, dont parle déja le prologue du quatriéme
Evangile.

On hésite a admettre que le Verbe divin, impassible par essence,
ait pu connaitre lui-méme les affres de la Passion, et I'Eglise s’attache,
finalement, a la doctrine des deux natures, condamnant le mono-
physisme d’Apollinaire de Laodicée. Pourtant, lorsque celui-ci
présentait en Jésus le Iils de Dieu devenu homme en prenant pour
organe un corps de chair, il représentait l'ancienne tradition, celle
du second siecle. Par ses définitions paradoxales, le dogme de Chal-
cédoine (451) imposait l'idée d'un Christ en qui coexistent Dieu
et un homme pleinement homme, au sens de 'anthropologie antique.
I1 suggérait aux théologiens de l'avenir un nouvel effort, en vue
de discerner en Jésus ce qui appartient a '’homme et ce qui appartient
a Dieu, subtile distinction dont la vanité sera dénoncée par la
doctrine ultérieure de la communication des propriétés de l'une et
de l'autre nature, humaine et divine.

Lutte sans issue que celle qui allait se poursuivre entre monao-
physisme et duophysisme.

La méconnaissance du christianisme des origines est évidente
aussi dans l'évolution de l'ecclésiologie et de I'éthique.

*
k *

Il est difficile de dire des aujourd’hui ce qui restera d’acquis et
de positif dans la contribution de M. Werner a I'histoire de la genése
du dogme.

Ce qui impose en tout cas respect et reconnaissance, c’est 1'effort
fourni par ce savant pour remonter directement aux sources, sans
se référer avant tout aux documents utilisés par Harnack. M. Werner
a extrait de la littérature patristique un nombre considérable de
textes dont plusieurs transforment les données de problémes impor-
tants. L’'image que Werner se fait de l'atmosphére eschatologique
du christianisme primitif lui permet de donner un relief saisissant
au contraste de ce christianisme et du christianisme dogmatique
et sacramentel qui lui succede.

Nous ne saurions, pour notre part, lire I’'Evangile dans 'unique
perspective de l'« eschatologie conséquente » ; plus d’un admirateur



LA GENESE DU DOGME CHRETIEN 283

fervent d’Albert Schweitzer a hésité a souscrire sans réserve a son
exégese des Evangiles t.

M. Werner, historien, n’est-il pas parfois orienté dans son étude
des faits par quelque idée directrice préalable ? Il veut voir la cause
premiére de I'hellénisation du christianisme dans l’abandon de la
pensée apocalyptique de la premiére génération. Mais l'influence
grecque est-clle absente chez saint Paul ? La mission, telle qu’il I'a
voulue et fondée, impliquait I'ouverture sur le monde paien, ouverture
bientdt exigée aussi par la tdche apologétique assumée par les
croyants. Et ne dirons-nous pas de certains Péres, des docteurs
d’Alexandrie en particulier, que c’est leur formation hellénique qui
les a éloignés de I'apocalyptique judaique ?

Nous souscrivons au jugement de l'auteur, en ce qui concerne
la prétendue fidélité du dogme trinitaire a la révélation du Pére
en Jésus-Christ. Mais M. Werner ne nous semble pas avoir saisi
toute la portée de la préoccupation religieuse qui fut celle d’Athanase
et de tels de ses disciples. En recourant au langage substantialiste
— qui n’est plus le notre — ces croyants entendaient présenter un
Sauveur, en qui les ames puissent reconnaitre l’action personnelle
d'un Dieu capable de les libérer du péché et de la mort. Les premiers
«sauvés» dont le N.T. nous transmet le témoignage ont connu,
quelque importance que revétit pour eux l'attente de la fin, une
transformation réelle et immédiate de leur étre intime. Et méme
s’ils ont volontiers assimilé le Fils de Dieu a un ange, cet ange-
Seigneur, capable d’assurer le pardon et la résurrection, ne pose-t-il
pas par son incarnation méme le probléme des relations entre I’humain
et le divin, associés en sa personne ?

Si le salut implique pour nous une transformation du cceur et
de la volonté, indépendante de toute transformation ontologique,
il en allait autrement pour les Grecs. Et la solution d’Arius n’était
pas propre a satisfaire les exigences spirituelles des croyants du
IVe siecle.

Préoccupé tout d’abord de la « problématique » des idées théolo-
giques, M. Werner ne perd-il pas trop de vue les expériences dont
I'Eglise n'a cess¢ d’étre le thédtre ? A vouloir déceler avant tout
les nécessités prétendues inéluctables qui ont présidé a 1'évolution
d’'un systéme de pensée (démarche qui fait songer a Hegel), on
risque de minimiser l'apport des personnalités, l'originalité des
initiatives créatrices.

La rencontre de Dieu en Jésus-Christ n’a cessé de poser aux
croyants des questions qui ont souvent donné lieu a de graves

1 Voir la derniére partie de 'ouvrage d’HENRY BABEL : La pensée d’ Albert
Schweitzer. Neuchitel, 1954.



284 AUGUSTE LEMAITRE

méprises, ou a des discussions verbales plus stériles que fécondes.
Mais la continuelle répétition de cette expérience de rencontre est
la source premiere, secréte et intime de la recherche théologique
au cours des ages. Les caractéres de cette expérience, définis par
Paul dans sa terminologie particuliére, devaient inspirer aux chrétiens
hellénisés ce souci christologique qui est & l'origine des formules
— discutables — de Nicée et de celles — plus discutables encore
parce que plus éloignées des réclamations de la piété — de Chalcédoine
et du dogme des deux natures.

Nous n’en comprenons pas moins la sévérité du verdict prononcé
par M. Werner sur les résultats de quatre siécles d’histoire. L’Eglise
a eu la prétention insensée de donner une interprétation définitive
de la vérité révélée, et cela en une époque ou elle avait oublié, pour
une large part, ce qui constituait la force et l'originalité de cette
vérité. Le christianisme tendait & devenir une religion de mysteres
dont le style rappelait celui d’autres cultes syncrétistes. Contrai-
rement a l'intention de Jésus, la premieére condition du salut est
devenue ’adhésion a une orthodoxie doctrinale, définie en des termes
aussi incompréhensibles au peuple des fideles qu’étrangers au langage
de la Bible.

Le christianisme ecclésiastique orienté, d'une part, vers le maté-
rialisme religieux et, d’autre part, vers un intellectualisme doctrinaire,
indifférent aux vrais problémes spirituels, avait jeté, et pour long-
temps, un voile opaque sur I'Evangile dont il se réclamait. Par son
autoritarisme, mortel pour la pensée, 'Eglise a retardé 1'évolution
normale d'une théologie dont le premier objet eiit di étre la con-
naissance exacte des intentions de Jésus et de ses apotres.

Cette infidélité fonciere de I'Eglise a-t-elle sa cause principale
dans 1’élaboration d'un dogme étranger a 1’Evangile de Jésus?
Nous ne l'affirmerons pas avec la méme assurance que M. Werner,
lequel laisse d’ailleurs entendre que les causes de la déviation ont
été multiples et complexes. (Voir ses derniers chapitres sur I'Eglise
et sur 1'éthique.)

Le dogme ancien a répondu a sa maniére, et en des termes dont
nous mesurons aujourd’hui la relativité, a certaines exigences de la
foi. Il en a négligé d’autres, et de trés essentielles, comme sauront
le dire en leur temps un Augustin, ou un Luther.

I1

Pour M. Werner, le néo-protestantisme, grace aux derniéres
enquétes de la science du N. T., est aujourd’hui capable d’élaborer
une théorie d’autant plus fidéle a l'inspiration du Maitre que plus
totalement affranchie du dogme traditionnel. Ce sont les fondements



LA GENESE DU DOGME CHRETIEN 285

de cette théologie qu’il prétend poser dans son nouvel ouvrage,
paru en 1955, sous le titre : « Der protestantische Weg des Glaubens » 1.

Dans sa description du «cheminement protestant de la foiv,
M. Werner n’aborde la Réforme (p. 282) qu’aprés avoir expliqué,
fort des conclusions de son premier ouvrage, les causes des déviations
subies par le christianisme au cours des quinze premiers siécles de
son histoire.

Au XVIe siecle, les réformateurs prononcent leur verdict sur
I'Eglise infideéle, au nom de la Bible.

Mais comment s’en tenir a la seule autorité de la Bible, alors
qu’illuminés et anabaptistes se réclament d’elle, eux aussi ? En fait,
malgré le role attribué a la parole intérieure propre a nous faire
discerner la Parole de Dieu dans le texte écrit (Zwingli), ou au
témoignage intérieur du Saint-Esprit (Calvin), Réformés et Luthé-
riens vont accorder une valeur normative a des confessions de foi,
largement tributaires de la dogmatique des Péres. L'orthodoxie n’en
continuera pas moins a glorifier I'Ecriture, jusqu’'a affirmer son
inspiration littérale, tout en recourant a la logique rationnelle pour
démontrer la vérité du dogme.

Cependant, au sein des nouvelles Eglises, des écoles et des partis
se dessinent, qui se combattent mutuellement. Quelles sont parmi
les confessions et les doctrines rivales, celles qui méritent d’étre
reconnues héritiéres légitimes de 1'Eglise des apétres ?

Pour arbitrer la dispute des confessions rivales, a quelle instance
recourir, si ce n'est a la raison ? Les penseurs du XVIIIe siécle
donnent de cette raison diverses définitions et lui accordent des
compétences plus ou moins étendues. Mais ils tendent tous a reviser,
ou méme a abandonner l'idée d’'une révélation surnaturelle. On
exalte I'enseignement du Sermon sur la montagne, et I'on donne de
I’Evangile une interprétation avant tout morale, qui aura sa fécondité
pratique, dans le domaine de I’éducation en particulier (Pestalozzi).
Pour saisir la vérité chrétienne initiale, on se référe, non plus a
Paul, comme le fit Luther, mais a un Jésus historique qui n’est
plus 'Homme-Dieu du dogme.

Quelques essais sont tentés (Reimarus) pour situer Jésus dans
son vrai cadre, celui du judaisme postérieur, mais l’eschatologie
primitive est généralement considérée comme une accommodation
consentie par Jésus et les siens aux idées de leur époque. L’on
s’efforce d’associer I’Evangile a une conception moniste et optimiste
du monde, influencée par des idées d’origine stoicienne sur la
Providence.

1 En sous-titre : « Erster Band — Der Protestantismus als geschichtliches
Problem. » Bern, P. Haupt Verlag.



286 AUGUSTE LEMAITRE

La théodicée du christianisme raisonnable ne devait pas résister
longtemps a la critique. La tourmente de la Révolution vint d’ailleurs
ébranler la confiance dans le gouvernement divin d'un monde, que
les savants, de leur c6té, concevaient de plus en plus indépendant
du Dieu, & qui il doit son existence.

Le XVIIIe siecle, dont M. Werner dit, avec une intelligence
nuancée, et les mérites et les erreurs, a méconnu le role d’un élément
dualiste dans I'Evangile du Royaume. Les philosophes idéalistes
du XIXe siécle chercheront, eux, une conciliation du monisme et
du dualisme, et par 1a méme une réponse au probléme du mal. C'est
un théme qu’aborderont aprés Kant, Hegel et Schelling, comme aussi
Schopenhauer, Goethe et Schleiermacher. Mais nul d’entre eux ne
I'a considéré a la lumiére de I'Evangile authentique.

Le sens de l'histoire a manqué a ces esprits spéculatifs, comme
aux théologiens de 'époque, a l'exception de D. F. Strauss et de
I’école de Tiibingue.

La corruption du sens de la vérité éclate chez le fanatique Heng-
stenberg, chef de la réaction orthodoxe luthérienne.

Le ton est tout autre chez les piétistes et chez les théologiens
soumis a leur influence. Mais ceux-ci, dans leur désir de satisfaire
les exigences du cceur, donnent aux aspirations de 1'ame croyante
une portée qu’elles ne sauraient avoir quand il s’agit de problémes
de vérité.

FF. C. Baur avait reconnu, lui, que 'histoire du dogme commence
avec les premiéres variations de la pensée chrétienne, dont témoignent
les écrits du N. T. Mais il méconnait le lien qui rattache 'Evangile
bien plus au judaisme apocalyptique qu’a I'A.T. canonique. Et
tout comme Hegel, Baur persiste a voir dans la trinité et 'incarnation
des dogmes fondamentaux, l'expression d'une vérité intemporelle,
indépendante de 1'histoire.

Or, le premier probléme a résoudre — certains critiques du
XVIIIe siécle 'avaient pressenti — est celui-ci: comment le dogme
de I’'Homme-Dieu, étranger a I’Evangile, est-il venu se greffer sur
lui ? Pour trouver le mot de 1'énigme, il n’est d’autre méthode qu’'un
nouvel examen des origines chrétiennes, tel que celui qu’a tenté
de nos jours Albert Schweitzer. Trop indifférents a 1’égard de I’étude
des origines chrétiennes, les dogmaticiens du XIXe siecle n’ont rien
apporté de vraiment neuf, a 'exception d’Albert Ritschl. Sans doute,
Kierkegaard est apparu, en marge des docteurs libéraux, spéculatifs
ou conciliateurs, dont M. Werner ne manque pas de relever et les
efforts et les échecs. Mais pour le prophéte danois, I'attente de la
fin est chez Jésus la conséquence plutdt que la source de son attitude
négative a l'égard du monde. Kierkegaard ne voit pas que cette



LA GENESE DU DOGME CHRETIEN 287

attitude est d’ailleurs corrigée par une prédication morale qui réclame
moins l'ascétisme que l'activité positive de 'amour. D’autre part,
si 'homme acculé au paradoxe et a l'irrationnel est placé entre le
désespoir et la foi, il en arrive a saluer Dieu en Christ au nom de
son désir d’échapper au néant. Le motif du besoin détermine la vérité,
comme ce sera le cas chez nombre de théologiens modernes, jusqu’a
et y compris Karl Barth.

Albert Ritschl s’est appliqué, lui, a 1’étude des origines de notre
foi. Interprétant, dans un sens moral, la vocation du fondateur du
Royaume de Dieu, il donne congé aux constructions métaphysiques
ou juridiques de la théologie classique. La foi au Dieu-Pére doit nous
affranchir de la servitude a I’égard d'un monde dans lequel la raison
pure ne découvre aucune finalité divine. La connaissance religieuse
ne donne lieu qu’a des jugements de valeur, étrangers a toute théologie
naturelle et a toute métaphysique. A vrai dire Ritschl se trouve
embarrassé par le probléme du mal, comme par celui de la création.

L’interprétation kantienne du Royaume de Dieu, dont il s’inspire,
enléve au dualisme de I’Evangile son relief. Ainsi Ritschl illustre
la tendance, permanente dans l’histoire de la pensée chrétienne, a
éliminer ’eschatologie. Mais il n’a pas conscience des motifs de cette
tendance, et n’a pas prévu la fragilité de son optimisme religieux.

La confiance au Dieu-Pére suffit-elle & nous rendre réellement
vainqueurs du monde ?

Le caractére absolu de la réveélation chrétienne est devenu problé-
matique, de par les progres de I'étude critique du N. T. et de I'histoire
des religions. Et a cela est venue s’ajouter la faillite d'une théologie
optimiste, faillite consommeée par les événements et les guerres de
notre siecle.

Karl Barth a tenté de nos jours un nouvel effort pour maintenir
I'exclusivité de la Parole de Dieu, prononcée par le Christ. Pour
lui, 'objet de la foi est le Christ, Homme-Dieu. Cest 1la une donnée
axiomatique que le théologien accueille sans la mettre en discussion.
Tout leffort dogmatique est concentré autour de laffirmation
christologique centrale, qu’il s’agit de commenter en discernant ses
implications et ses conséquences.

Si Barth a évolué a bien des égards, il n’a jamais modifié son
point de départ. Dans une premiére période, il a fortement souligné
I'accent eschatologique de ’Evangile. Inspiré par Kierkegaard, plus
que par la pensée du N. T., il a opposé le temps et I'éternité,
notre monde et celui de Dieu jusqu’a en faire deux sphéres étrangéres
I'une a 1'autre, qui ne sont tangentes que dans la croix de Golgotha.



288 AUGUSTE LEMAITRE

Mais pour élaborer une dogmatique et une éthique, Barth a di
atténuer le radicalisme de sa position. Il a préoné un retour a la
doctrine des Réformateurs, pour ensuite leur fausser compagnie sur
des articles importants comme celui de la prédestination.

Aujourd’hui, il semble se situer au-dessus des frontiéres confes-
sionnelles. Il prétend demeurer adversaire résolu de toute théologie
naturelle, mais il consent a des spéculations philosophiques, de
style hégélien, lorsqu’il développe une doctrine de la création et
du néant (das Nichtige) qui doit éclairer 'énigme du mal.

Barth retrouve maintenant une confiance optimiste dans la
Providence qui le rapproche singulierement de Ritschl. 11 veut,
lui aussi, dire oui au monde créé par Dieu et parle un tout autre
langage que les premiers chrétiens, dominés par la vision d’'un monde
corrompu, soumis aux démons et prét a mourir.

L’explication de 1'Evangile proposée par Barth est tout aussi
arbitraire que celles des philosophes idéalistes du XIXe¢ siécle. Le
Christ doit étre ’'Homme-Dieu de l'orthodoxie; la foi le déclare
en dépit du suborditianisme qu’ont professé et les auteurs du N. T.
et Jésus lui-méme. K. Barth en prend a 'aise avec 1'histoire, vis-a-vis
de laquelle il affiche parfois un scepticisme ironique. Barth confirme
notre incapacité a rejoindre le christianisme des origines.

Mais est-ce a dire qu’il n’est d’autre issue pour nous que de
restaurer I'ancien dogme, dont 1’Aufklirung déja, et dont la science
historique aprés elle ont démontré la fragilité ? Incapables de penser
dans les catégories du christianisme naissant, nous devons, affirme
M. Werner, dégager l'intention religieuse de son dualisme et examiner
les problémes qu’elle nous pose, au cours dune réflexion qui sera,
a bien des égards, une réflexion philosophique.

*
*® *

La lecture de ce nouvel ouvrage de M. Werner ne nous laisse
pas la méme impression dunité cohérente que celle de ses études
sur la genése du dogme. De par ses dimensions, l'entreprise présentait
un monde de difficultés. Nous sommes reconnaissants a l'auteur
pour la clarté et la pénétration de nombre de ses exposés. Mais
I'on s’étonne de ne pas rencontrer, au cours de ces neuf cents pages,
une nette définition de cette foi protestante dont il s’agit de décrire
les démarches successives. Certes, dans son introduction, l'auteur
parle du légitime désir de dominer le conflit entre la valeur et la
réalité ; il reconnait les droits d’une connaissance analogique et du
langage symbolique, appropriés a lattitude de l'esprit religieux,
lequel postule un rapport avec la transcendance. Mais tandis que
les notions de révélation, de raison, d’autorité sont souvent discutées,
celle de la fol ne donne lieu a aucune exposition méthodique.



LA GENESE DU DOGME CHRETIEN 289

Parvenir & une vue exacte de la naissance du christianisme
dépouiller le message de Jésus de son vétement mythique pour
retrouver son intention originale, retenir son dualisme en éliminant
les formes apocalyptiques dans lesquelles il s’est tout d’abord
exprimé : tel est, aux yeux de M. Werner, le but principal de la
théologie. Certes, nous reconnaissons toute l'importance d'un tel
programme. Pourtant, suffit-il de l'envisager pour retrouver tout
ce que les grands témoins du Christ, de saint Paul et de Luther
jusqu’a aujourd’hui, désignent par le terme: la foi au Sauveur ?

M. Werner n’est-il pas parfois victime d'une déformation intel-
lectualiste périlleuse ? Elle nous apparait, par exemple, dans la
place restreinte qu’il accorde au piétisme comme au Réveil du
XIXe siécle. Dans un ouvrage ou surgissent les figures d'un Schopen-
hauer et d'un Goethe, celle de Wesley * est absente. Or, si le piétisme
a eu plus de fécondité pratique que de solidité théologique, son
influence sur la pensée protestante (sur Schleiermacher lui-méme) est
évidente.

En somme, M. Werner considére avant tout deux problémes :
celui des origines chrétiennes et 1a va l'intérét de 1’historien, celui du
choc des conceptions moniste et dualiste du monde, et 14 va l'intérét
du philosophe. Cette double perspective embrasse-t-elle I’ensemble
de la matiére offerte a la reéflexion du théologien ?

Notre foi implique-t-elle nécessairement une solution du pro-
bleme du mal ? Origéne, Augustin, Leibniz 1'ont pensé, mais non
pas un Luther, ni non plus un Albert Schweitzer. N’y a-t-il pas la
une curiosité métaphysique de I'esprit, dont la satisfaction ne nous
est nullement promise par 1'Evangile ?

M. Werner semble lui-méme disposé a reconnaitre, sur ce point,
les limites de notre savoir. Mais il accorde une importance capi-
tale a l'opposition des conceptions moniste et dualiste du monde.

Si cette préoccupation correspond a un besoin imprescriptible
de notre raison, pourquoi, chez M. Werner, cette sévérité impatiente
a I’égard du croyant tenté de déclarer vraies des doctrines qui
lui assurent le bienfait d’une consolation ou d'une libération per-
sonnelle ? Le besoin de résoudre le probléme du mal est lui aussi
expression d'un désir, soit de l'intelligence, soit de la conscience
morale. Un tel désir est-il plus essentiel en nous que celui d’entendre
une parole de pardon ou d’espérance, que celui de rencontrer une
présence divine propre a apaiser les troubles de notre ame, et a
nous insérer en une réalité éternelle ?

1 Ce qui n’est pas germanique est a peine indiqué! Quelques lignes sur
Rousseau ; rien sur Charles Secrétan ou Vinet. Et chez un auteur helvé-
tique, cela peut surprendre.

19



290 AUGUSTE LEMAITRE

Quant a la théologie de l'expérience, M. Werner dénonce ses
lacunes, sans mesurer tout ce que signifie son enracinement dans
la piété vécue. Le fait que Schleiermacher (comme chez nous A. Vinet)
se serait forgé un Jésus factice, pour s’étre attaché au quatriéme
Evangile plus qu’aux synoptiques, infirme-t-il la valeur de toutes
ses intuitions ? Le N. T. proclame un Christ de la foi qui sans étre
étranger & celui de l'histoire le dépasse. M. Werner ne conteste
pas notre dépendance a 1'égard de témoins qui, les premiers, avaient
donné leur dme au Sauveur. Mais cette soumission a l'autorité
du Christ, dans la ferveur d'une confiance obéissante, n’apparait
guere dans le paysage que nous présente M. Werner 1.

M. Werner associe a son sens historique des préoccupations
spéculatives d'un grand intérét ; mais il ne me semble pas accorder
leur portée décisive aux expériences spirituelles qui fournissent a
la théologie sa matiere.

Pourrions-nous accueillir les deux messages contradictoires de
K. Barth et de M. Werner comme deux avertissements, tous deux
utiles a retenir ?

Le premier nous invite a tenir ferme notre conviction du caractére
unique de la Parole divine prononcée en Christ. Le second nous
demande de nourrir en nous, avec toutes ses exigences, la volonté
d’atteindre la vérité de I’histoire, sans nous laisser asservir par
aucune autorité extérieure, pour ensuite dépouiller I'Evangile retrouveé
de toutes les superstructures doctrinales qui ont trop souvent masqué
son contenu authentique.

Nous écouterons ces deux docteurs sans étre tenus de suivre
I'un ou l'autre sur tous les chemins de leur pensée.

M. Werner estime la voie ouverte 4 un nouveau libéralisme hardi,
capable de dire a nos contemporains ce que doit signifier pour eux
I’Evangile. La méthode de M. Werner lui permettra-t-elle de ne
rien perdre du contenu religieux de doctrines, dont les formules sont
souvent périmées, a nos yeux comme aux siens, mais dont les sources
profondes nous semblent parfois échapper a son regard critique ?

AUGUSTE LEMAITRE.

! Bien des omissions nous surprennent dans le tableau du XIXe siecle
théologique brossé par M. Werner. Je pense a Troltsch, trop rapidement évoqué,
et dont Werner, a bien des égards, est un proche parent. Je songe a K. Heim;
celui-ci a cherché a sauvegarder le dualisme de 1’Evangile (le role de Satan,
etc.), et, tout en rejoignant l'orthodoxie, s’est appliqué & penser les derniers
problémes en engageant la conversation avec la philosophie contemporaine.



	La genèse du dogme chrétien et l'évolution des problèmes théologiques selon Martin Werner

