Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 4

Artikel: Pensée hindoue et pensée hébraique
Autor: Keller, Carl A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380672

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PENSEE HINDOUE ET PENSEE HEBRAIQUE:

On sait depuis longtemps que pour comprendre I’Ancien Tes-
tament, la vie du peuple d’Israél, sa religion et sa pensée, on doit
é¢tudier le monde des civilisations anciennes. L’étude de l'ancienne
Mésopotamie et de l'ancienne Egypte peut répandre une lumiére
inattendue sur chacune des pages de 1'Ancien Testament. Israél a
vécu dans le cadre des civilisations voisines ; et bien que ce peuple
vraiment ¢lu ait fait des expériences particuliéres dont nous parlerons
tout A I’heure, il est néanmoins une branche de ’arbre des civilisations
antérieures et contemporaines du Proche-Orient ; c’est pourquoi leur
é¢tude est nécessaire pour l'é¢tude de 1I’Ancien Testament.

On a scruté d’autres civilisations encore pour mieux connaitre
celle de 1’Ancien Testament. Mentionnons les civilisations dites
primitives, ol I'on croit trouver des clefs pour élucider les mystéres
de I'Ancien Testament 2. N’oublions pas non plus les civilisations
grecque et hellénistique, qu'on a étudiées tantdt en fonction de
I’Ancien Testament (surtout de ses parties tardives), tantot par
contraste avec lui 3. Toutes ces recherches sont trés importantes et
en quelque sorte indispensables.

Je désire aborder ici certains aspects de la pensée israélite par
rapport a une civilisation qui est, elle aussi, une branche de I'arbre
commun des civilisations anciennes. On a souvent l'impression que
I'Inde est trop éloignée de I'Ancien Testament, tant géographique-
ment que spirituellement, pour étre utile a I'étude de celui-ci. On
oublie, cependant, que les civilisations de 1'Inde, d'une part (notam-
ment de la vallée de I'Indus), et de la vallée du Tigre et de I’Euphrate,
d’autre part, ont été unies, a partir du troisieme millénaire déja,
par les liens multiples du commerce, de I'échange d’'idées et des

* Legon inaugurale dans la chaire d’Ancien Testament de la Faculté de
Théologie de 1’Université de Lausanne, lue le 1¢f novembre 1956,

2 Voir notamment JoH. PEDERSEN : Israel, its Life and Culture, 17¢ éd.,
1926/194o0.

3 TH. BoMAN : Das hebriische Denken im Vergleich wmit dem griechischen,
2¢ éd., 1954 ; JoH. HESSEN : Platonismus und Prophetismus, 2¢ éd., 1955 ;
CLAUDE TRESMONTANT : Essai sur la pensée hébraique, 1953, et Etudes de
de métaphysique biblique, 1955. Cf. aussi la comparaison entre la religion chinoise
et la religion hébraique par H. H. ROWLEY : Prophecy and Religion in Ancient
China and Isvael, 1956.



PENSEE HINDOUE ET PENSEE HEBRAIQUE 267

mouvements démographiques. Beaucoup de détails sont encore
incertains, mais on ne saurait nier qu’il y a eu pourtant des relations
assez étroites entre ces cultures. Certes, les deux civilisations ne sont
pas identiques ; mais elles se sont développées sur un fond commun.
Ces grandes vallées du Proche-Orient — celles de 1'Indus, de 'Eu-
phrate, du Nil — sont le berceau des civilisations modernes. Dans
leur ensemble, elles forment la plus ancienne région civilisée, ou la
premiére région culturelle 1. La comparaison entre ces deux branches
d'un seul arbre — branche hindoue, branche hébraique — que
va-t-elle donc nous apprendre ?

LA PENSEE HINDOUE

Essayons d’abord de tracer une esquisse de la pensée hindoue,
pensée qui s’est épanouie, a travers quantité de péripéties inattendues,
sur le fondement de l'ancienne civilisation de 1'Indus. Nous ne
considérerons cependant que la pensée dite « orthodoxe», a savoir
la pensée des Vedas — notamment des Aranyakas et des Upanishad —
des grands systémes de la philosophie hindoue — notamment Vedanta,
Samkhya et Yoga — de la Bhakti et des développements modernes
— Ramakrishna, Vivekananda, Gandhi, Radhakrishnan, etc. Nous
laisserons de coté les systémes considérés comme hétérodoxes
(bouddhisme) et ne parlerons que de 'hindouisme authentique =.

I1 convient de relever qu'a la base de la pensée hindoue il y a
une expérience. C'est 1 la caractéristique essentielle de cette pensce.
Les sages du Veda ont fait des expériences extraordinaires: ils se
sont apergus que leur puissance intellectuelle dépassait de beaucoup
Iefficacité et 1'étendue des sacrifices rituels. Ils ont ainsi saisi la
puissance de ce qu'on pourrait nommer «l’Esprit»: une réalité
supérieure a celle du culte, une puissance plus réelle et plus efficace
méme que celle des dieux. On doit envisager cette « saisie » comme
une découverte, une illumination, une intuition. Dés lors, pour ces

1 ¢ Nous avons beaucoup a apprendre dans ce secteur immense (des rap-
ports entre I'Indus et le Proche-Orient) et beaucoup a faire pour mettre un
peu d’ordre dans les rapports culturels qui existérent certainement entre
cette région (de I'Indus) et la Mésopotamie par l'intermédiaire de I'Iran »
(A. ParRrOT : Bi. Or., 1956, p. 9). Cf., par exemple, H. MoDE : Indische Friih-
kultuven und ihve Beziehungen zum Westen, 1044 ; WALTER RUBEN : Philosophen
der Upanischaden, 1947 ; STUART PIGGOTT : Prehistoric India, 1950 ; FRITZ
KERN, Die Anfinge dev Weltgeschichte, 1953 ; W. EHRICH : Relative Chrvonology
in Old World Avchaeology, 1954 ; et une série d’articles dans le périodique
Tamil Cultuve, notamment : H. S. Davib : The Exact Connection Between the
Havappan and Sumerian Cultuves and theiv Probable Date, Tamil Culture,
1956, p. 298 ss.

2 On peut considérer la Bhagavadgita comme un magnifique sommaire
de la pensée «orthodoxe» des Indes.



268 CARL A. KELLER

sages, il y avait dans les sacrifices quelque chose de plus important
que le seul rite : la disposition mentale, la connaissance des vraies
puissances et des forces réelles qui deviennent essentielles aux initiés.
Celui qui offrait les sacrifices dans l'intention convenable et qui
connaissait la signification des rites se placait au-dessus des hommes
et des dieux ; il pouvait atteindre tous les buts, rien ne lui était
désormais impossible. Il y eut donc, au début de la pensée hindoue,
une expeérience spirituelle de tout premier ordre 1.

Les sages hindous ne s’arrétérent pas la. Ils continuérent leurs
recherches. Ils intensifierent leurs expériences spirituelles, ils les
approfondirent en les affinant et en les renouvelant. On vit apparaitre
aussi un autre résultat : la réalisation de /a force, de la réalité qui
est & l'origine de toutes les réalités du monde. Ce fut encore une
découverte, une intuition. Les sages, tantdt brahmans, tantot ksha-
triyas, découvrirent /’absolu — non pas en réfléchissant sur lui, mais
par l'intensité et l'acuité de leur vie intellectuelle et spirituelle. Ils
découvrirent l'absolu, le « Brahman», et ils s’apercurent que ce
faisant ils avaient aussi découvert leur propre nature, ils s’étaient
trouvés eux-mémes. Ce fut une réalisation inouie, révolutionnaire,
que cette expérience de l’absolu.

Les sages commencerent a analyser 'expérience qui leur paraissait
comme supréme. Ils se mirent a la recherche de I’'UN, de cette force,
de cette réalité qui est au-dessus de toutes les autres réalités appa-
rentes. Ils la définirent de maniére variée. Pour les uns, c’était le
feu, pour les autres, le vent, en liaison avec le souffle. Quelques-uns
— tel un Yajnavalkya, peut-étre le plus grand de ces philosophes 2,
tel aussi un Uddalaka Aruni, qui révéla le secret A son fils Svetaketu 3

1 Cf. la formule fréquente des Aranyakas et Upanishad, que celui « qui
sait ainsi » réussira en toutes choses. Le fait que la philosophie hindoue s’appuie
essentiellement sur l'expérience et ne représente point le résultat d'une spé-
culation indépendante et autonome, n’est, si évident qu’il soit, pas toujours
reconnu. Ce fait ressort, par exemple, d’une étude des « pramana » ou sources
de la connaissance philosophique. De plus, les récits sur l'origine des systémes
philosophiques parlent toujours d’une ¢ illumination » qui a permis au maitre
de connaitre la vérité. Ces récits sont singuli¢rement instructifs a 1'égard des
philosophes modernes, Ramakrishna, Aurobindo, etc. Cf. aussi W, Eiprirz :
Die indische Gottesliebe, 1955, p. 19 ss.

» Brhadaranyaka-Upanishad, Adh. II-IV.

3 Chandogya-Upanishad, VI.
philosophie hindoue, a essayé de démontrer que Uddalaka était le « premier
matérialiste aux Indes ». Cf. W. RUBEN : Philosophen der Upanishaden, 1947,
p. 156-176 ; Geschichte der indischen Philosophie, 1954, p. 81-94 (il est impos-
sible de prendre au sérieux la Einfithrung in die Indienkunde, 1954, du méme
auteur). Je dois me contenter de dire que linterprétation traditionnelle des
textes (voir par exemple P. DEUSSEN : Sechzig Upanishad’s des Veda, 2¢ éd.,
1905, p. 153 ss.), d’aprés laquelle le « tat tvam asi» de Uddalaka serait I'un
des Mahavakyas de la pensée upamshad1que ne me semble pas ébranlée par
I’exégeése matérialiste de Ruben.




PENSEE HINDOUE ET PENSEE HEBRAIQUE 269

— insistérent sur I'unité de I’Atman, c’est-a-dire de la réalité intime
de I'homme, et du Brahman, la réalité ultime de I'Univers. Ce que
faisaient tous ces sages, c’était uniquement inferpréter leurs expé-
riences secrétes, leurs expériences spirituelles qui dépassaient celles
de leurs contemporains. On pourrait dire qu’il s’agit d’expériences
« mystiques ». Mais ce terme n’est pas heureux, parce que personne
n’est capable de définir avec exactitude le « mysticisme », ou l'expé-
rience « mystique». Le mot est trop vague, trop usé. Je préfére
I'expression expérience de libération, car dans l'expérience que ces
sages se sont mis a interpréter, ils se sentaient libérés de toutes les
limitations que leur imposait la vie humaine. Dans ce sens, le sage
se sentait « souverain de tout, le seigneur des étres, le roi des étres »,
« ... calme, dompté, détaché, patient, recueilli, il se voit lui-méme
dans I'atman, voit I'atman en tout ; le mal ne le souille pas, il domine
tout mal; le mal ne le brlile pas, il brile tout mal; affranchi du
mal, de la passion, du doute, il est un (vrai) brahmane» . II se
sentait 'origine de la nourriture, du monde méme, et simultanément
inchangeable, éternel, ineffable, illimité. C’était, dépassant les états
de veille, de réve et de sommeil profond, un quatriéme état, « sans
connaissance intérieure et connaissance extérieure (les phénomeénes
de l'univers et de la personnalité ayant disparu), invisible, inappro-
chable, insaisissable, indéfinissable, impensable, innombrable... apaisé,
bienveillant, sans dualité » 2. Bref, un état de libération complete.

C’est ainsi que naquirent les différents systémes de la philosophie
hindoue. Pour la plupart d’entre eux, leur point de départ est cette
expérience de libération 3. En l'analysant, les systémes hindous
poursuivent un but pratique: conduire leurs adeptes a la méme
expérience. Les résultats de cette analyse sont tres divergents. Le
systéme du Samkhya, par exemple, admet la pluralité des étres
« absolus », ou des étres libérés, des purushas; il admet aussi la
realité de la nature, de la Prakrti. Le Advaita-Vedanta est plus
conséquent. Pour lui, il n'y a qu'une seule réalité. Dans 'expérience
de la libération, qui est l'expérience supréme et désirable par
excellence, celle de la réalité finale, il n’y a plus de phénomeénes.
Les phénomeénes ont disparu, lichés par l'ultime réalité. De ce fait,
le Vedanta conclut que les phénoménes n’ont pas d’existence réelle
au sens de la réalité de I’Absolu, un et indivisible. Il n’y a donc

1 Brhad. IV, 4, 23, d’aprés la traduction de E. Sénart (1934).

2 Mandukya-Upanishad, 7, d’aprés la traduction de E. Lesimple (1944).

3 Seul le matérialisme indien ne parait pas avoir connu cette notion de
« libération » ; au contraire, elle semble exclue par ce que nous savons de cette
philosophie (cf. W. RUBEN : Geschichte... p. 293 s., passage qu’on abordera
avec prudence !). Cependant, nous ne connaissons pas vraiment le systeme
des matérialistes (cf. M. HirivanNa : Popular Essays in Indian Philosophy,

1952, p. 255S.).



270 CARL A. KELLER

qu’une seule réalité, et les phénoménes multiples, y compris les
qualités de la personnalité humaine, de l'individu, ne possedent
qu’une existence secondaire, apparente. Les phénomenes sont « Maya ».
Dans la Bhakti, enfin, ’absolu descend, sous forme de dieu personnel,
pour assister celui qui aspire a la libération et le sauver. Samkhya,
Advaita et Bhakti représentent trois formes différentes (il v en a
d’autres encore) d’analyse de 1'état de libération.

Dans la pensée hindoue, 'expérience de la libération, faite d’abord
par intuition et renouvelée méthodiquement, précede 1'effort philo-
sophique qui consiste a analyser cette expérience. La pensée est une
élaboration intellectuelle ou, si j'ose dire, I'usinage intellectuel de
Iexpérience. La pensée hindoue n’est pas une pensée autonome. C'est
une pensée dérivée, seconde par rapport a I'expérience. L’expérience
est le texte qui doit étre commenté et expliqué par la pensée des
philosophes, des gurus. En effet, le texte doit toujours parler de
lui-méme, le commentaire du philosophe ne servant qu’a relever
quelques points particuliers pour faire parler le texte. Les maitres
de la pensée hindoue n’ont pas toujours enseigné par le discours,
en énumérant les détails de I'expérience de libération et en exposant
leurs systémes. Au contraire, ils sont souvent restés muets, réalisant
la libération (moksha, mukti) en présence de leurs disciples, et la
réalité de la libération s’est ainsi transmise du maitre au disciple 1.

Examinons encore quelques éléments de cette pensée dérivée chez
les Hindous. Puisque l'essentiel est 'expérience, c’est-a-dire la vie, ou
au moins un aspect (l'aspect essentiel, le « purushartha » final) de la
vie de 'homme, la pensée hindoue est intimement associée a la vie.
La vie du sage et sa pensée doivent étre homogénes, la pensée doit
correspondre a la conduite. On a dit qu'un Rousseau, qui a des idées
généreuses sur 1’éducation, mais se débarrasse en méme temps sans
scrupules de ses propres enfants, serait impossible aux Indes 2. Aux
Indes, connaitre c’est vivre : s’identifier & une réalité et I’éprouver
en soi-méme. De plus, étant donné que l'expérience de libération
consiste a réaliser une unité immuable et indivisible (dans le Vedanta
ainsi que dans le Samkhya et dans la Bhakti), la pensée hindoue
aboutit a la dissolution de la personnalité humaine et de 1’Univers
qui entoure I'homme. Méme les systémes dits réalistes de la pensée
hindoue n’ont pour but que l'analyse compléte et correcte des
phénomeénes, qui aboutit a la libération 3. Ajoutons, enfin, que la
pensée hindoue a progressivement développé l'idée et l'expérience,

! Voir mon essai: Der Pfarver als Guru seiner Gemeinde, dans FEvange-
lisches Missionsmagazin, 1955, P. 79 SS.

* H. von GLASENAPP : Die Philosophie dev Inder, 1949, p. 17.

3 Systémes «réalistes»: par exemple Samkhya, Nyaya-VaiSeshika. —
Sur le matérialisme, voir note 3, page 268.



PENSEE HINDOUE ET PENSKEE HEBRAIQUE 22T

car il n’est pas d’idée sans I'expérience correspondante, de la jivan-
mukti. Le jivanmukta est celui qui, toujours vivant dans cet Univers
ot nous sommes, a déja réalisé la libération ; vivant dans le monde,
dans le « samsara », il n’est plus de ce monde. Il a délaissé ce monde
et vit dans la réalisation continuelle de 1'état libéré. Agissant, il
n’agit plus ; se réjouissant, il ne se réjouit plus ; entendant, il n’écoute
plus ; voyant, il ne regarde plus; travaillant, il n’est plus de ce
monde ; mourant, il ne meurt plus — libération absolue, éternelle
et parfaite ™.

LLA PENSEE HEBRAIQUE

Passons, maintenant, a cette autre branche de ’arbre commun
des civilisations anciennes qu’est la pensée hébraique.

Tout d’abord, il convient de faire une distinction, aussi nette que
possible, qui nous aidera a poser clairement le probléme. Il y a lieu,
en Isra€l, de parler d'une /uffe religieuse, qui est toujours une lutte
d’'idées. 11 y eut, dés le début de I'histoire d’Israél, deux religions :
l'une strictement yahviste, 'autre plus libérale. Le récit de la vie
d’Abraham dans le livre de la Genése marque déja une rupture :
rupture entre les élus fideéles stricts de Yahvé, et les fideles des
autres dieux, soit en Mésopotamie, soit a Sodome et Gomorrhe.
L’ceuvre de Moise nous est présentée sous l'angle de 'adhésion a
Yahvé seul. Dans l'ancienne amphictyonie des tribus d’Israél
(alliance religieuse autour du sanctuaire de Yahvé, a partir du
XIIe siécle avant Jésus-Christ), I'abjuration des prétendus dieux
des nations a évidemment été demandée par les participants de
I'alliance, et rituellement renouvelée de temps a autre. A partir
du IXe siécle, on voit apparaitre le mouvement prophétique qui a
posé, avec une force toujours grandissante, le probléme exclusif de
I’anéantissement des dieux étrangers au profit de Yahvé. L’aspect
le plus important de la féte du Nouvel-An (célébrée en Israél, proba-
blement, dés l'an mille jusqu’a 1'Exil, et sous une autre forme de
nouveau apres 'Exil) était, a c6té de la proclamation de la fécondité
de la terre, la présentation, voire la manifestation de la suprématie
de Yahvé sur tous les dieux des nations (cf. les « psaumes royaux »).
Cette lutte se continua apres I'Exil, & partir des derniéres décades
du VIesiécle, d’abord par 'opposition a la participation des Samari-
tains au temple de Jérusalem, ensuite dans les exigences pour la
pureté rituelle, ethnique et morale de la communauté juive ; elle
aboutit, aux deux siécles avant et aprés la naissance du Seigneur,
a linsurrection des Juifs contre les « paiens», a maintes reprises.

1 Cf., par exemple, M. HIRIYANNA, 0p. cif., P. 20 SS.



272 CARL A. KELLER

On peut affirmer que la naissance de communautés sectaires comme
celle de Qumran (florissante au Ier siécle avant, et au Ier siécle aprés
Jésus-Christ) n'est compréhensible qu’en fonction de la vitalité de
cette tradition ancienne authentiquement yahviste, née d’une volonté
de rupture entre le peuple €lu et les infideles. Tous ces phénoménes,
et on pourrait en mentionner beaucoup d’autres, convergent vers
le fait caractéristique de ’histoire de cette religion : une lutte reli-
gieuse au sein du peuple israélite et juif.

Nous n’étudierons donc pas simplement la pensée religieuse ou
la religion du peuple d’Israél. Il faut faire un choix entre la religion
stricte et la religion plus libérale qui s’aligne sur les religions paiennes,
avec lesquelles la premiére a toujours été en lutte. Nous choisirons
la tradition authentiquement yahviste. Notre recherche sera donc
limitée & la religion d’Abraham, de Moise, de Josué, de 'amphictyonie,
des prophétes, du mouvement conservateur apreés 'Exil. Ce qui nous
retiendra, c’'est la pensée rigoureuse, contrdlée, la pensée légitime
ou orthodoxe, réguliere ou canonique. Certes, cette pensée possede
elle aussi une histoire. Au cours des siécles, elle a assimilé quantité
d’éléments étrangers, méme des idéologies. Elle constitue, deés le
début, un syncrétisme, étant obligée de se réaliser au milieu de
religions paiennes. De plus, elle est représentée par des individualités
de caractere parfois trés accusé. La pensée d'un Ezéchiel, de 'auteur
du livre de Daniel, ou des auteurs du Code sacerdotal (du VIe au
ITe siécle) était bien différente de celle d’Abraham (premiére moitié
du IT¢ millénaire avant Jésus-Christ). Pourtant, on dégage facilement,
a travers I'histoire tout entiére d’Israél, I'élément intact de la religion
strictement orthodoxe.

Or, en considérant cette tradition yahviste, on est d’emblée
frappe de 'attachement rigide et indissoluble 4 Dieu, au Dieu d’Israél,
ajoutons nettement et tout simplement : au Dieu vivant. La pensée
hébraique se veut dépendante, dirigée par la volonté de ce Dieu
vivant. C’est une pensée strictement dérivée, strictement soumise,
non a des lois humaines, mais a la volonté et & la réalité du Dieu
vivant. Ouvrez 1’Ancien Testament oll vous voudrez : vous trouverez
partout des hommes et des femmes dirigés par la présence et la
volonte de Dieu. Rappelons quelques exemples. Le prophéte Elie
(IXe siecle) confesse qu’il se tient toujours «en face de Yahvé»;
il est donc son serviteur qui entend ne lutter que pour Yahvé Sebaoth,
«rempli d'un zéle jaloux » pour lui . Un propheéte ne fait et ne pense
que ce que son Dieu lui dit. Tel un Jérémie (626 avant Jésus-Christ),
dans la bouche duquel Yahvé a mis ces paroles : « Va vers tous ceux
a qui je t'enverrai, et tout ce que je t’ordonnerai, dis-le. N’ale aucune

1T Rois 17: 1; 18: 36; 19: 10, I4.



PENSEE HINDOUE ET PENSEE HEBRAIQUE 273

frayeur devant eux : car je suis avec toi pour te protéger» 1. Si le
prophéte se révolte contre Dieu, ce dernier ne renonce jamais a sa
supériorité contraignante et indiscutable. Un Amos (750 avant
Jésus-Christ) a été obligé de quitter ses troupeaux pour aller &
Béthel et prophétiser pour Yahvé : « Yahvé parle : qui ne prophé-
tiserait ? » 2. La personnalité tout entiére d'un prophéte est mise a
disposition de Yahvé : Osée (750-720 avant Jésus-Christ) doit
épouser une prostituée (ou une femme «étrangere»), donner des
noms significatifs 4 ses enfants, et encore une fois aimer une
adultére, pour manifester la volonté de Dieu 3 ; tandis qu’a Jérémie
il n’est permis, pour la méme raison, d’avoir ni femme ni enfants 4.
Ezéchiel (début du VIe sieécle), enfin, passera par des expériences
trés surprenantes et trés étranges, qui lui sont imposées par la
parole de Dieu s.

Quant a l’histoire des rois, ne citons que l'exemple de David
(environ 1000 avant Jésus-Christ) pendant la révolte de son fils
Absalom, dont nous possédons le récit coloré et authentique dans
IT Sam. 13-19. Ce qui nous frappe, dans ce récit, c’est que David
ne fait rien de lui-méme pour arréter la révolte. Rappelons seulement
cette phrase magnifique qui lui est attribuée au moment ol il est
touché par les malédictions de Shiméi: « Laissez-le maudire, si
Yahvé le lul a commandé... S’1l maudit, et si Yahvé lui a ordonné :
« Maudis David », qui donc pourrait lui dire: « Pourquoi as-tu agi
ainsi ? »... Peut-étre Yahvé considérera-t-il ma misére et me rendra-t-il
le bien au lieu de sa malédiction d’aujourd’hui. » 6 Voila une attitude
entierement dépendante de la volonté de Dieu, du Dieu vivant!
Pensée qui fait tout dépendre de Dieu et qui s’applique a suivre
exclusivement les voies de l'obéissance. Rappelons aussi, pour
achever l'énumération de ces quelques exemples, le terme «Ish
Elohim — Homme de Dieu», terme caractéristique de la religion
strictement yahviste, alors méme qu’il est emprunté aux religions

1 Jér. 1 :7s. Les citations de I’Ancien Testament sont, en général, données
d’apres la Bible de Jérusalem (éd. 1956).

= Amos 3: 8. Je considére Amos 3 : 3-8 comme une unité. Cf. aussi Amos
71 14 s., ol l'interprétation de la Bible de Jérusalem me parait correcte.

3 Osée 1 et 3. — Mon interprétation de ces passages tant discutés ressort
de mon texte ; voir surtout A. BENTZEN : Inévoduction to the Old Testament,
1re éd., II, 1954, p. I3I s.

4 Jér. 16: 2 ss.

5 Ezéch. 4-5. Dans tous ces cas, le prophéte se sert de OTH, de présage,
ou de «signe d’oracle ». C’est une manifestation ¢ extérieure », dans la vie du
prophéte, de la « parole » de Dieu, c’est-a-dire des intentions et des jugements
de Yahvé.

6 II Sam. 16 : 10 ss. Sur I'histoire de la succession de David (II Sam. 9-20),
voir par exemple E. JacoB: La tradition historique en Israél, 1946, p. 36 ss.

18



274 CARL A. KELLER

voisines 1. Il peut signifier « un homme grand, un homme extra-
ordinaire » (le mot «elohim» faisant fonction de superlatif) ; mais
il est plus probable qu’il signifie plutdt « homme mis a la disposition
de Dieu, homme qui appartient a Dieu» ; ¢’est donc un homme dont
Dieu contrélera toutes les actions et toutes les pensées.

Ces faits suffisent a établir la thése que la pensée authentiquement
yahviste a été dérivée de la présence réelle et de I'action vivante de
Dieu. Abordons maintenant un essai d’interprétation.

A. Pensée et vie sont identiques. La pensée légitime en Israél
n’est rien d’autre que la vie légitime en Israél. On peut aussi dire
que la pensée des Israélites s’'identifie a leurs expériences. Dans la
vie des prophetes, parole et acte se trouvent en étroite conformité.
Ils préchent le message de Dieu non seulement par leurs paroles,
expression de leur pensée qui était la pensée de Dieu, mais aussi
par leur vie. Dés que la pensée et la vie ne sont plus en correspon-
dance complete, I'Israélite souffre. Il se lamente sur son sort, il se
sent jeté dans le Sheol, il croit que Dieu 1'a oublié¢, que l'ordre de
I'univers est en train de s’abimer dans le chaos. Ou bien, il se sent
pécheur et il espére fermement sortir de cette situation lamentable.
L’Israélite n’est heureux que si sa vie, ses expériences et sa pensée
sont harmonieusement accordées.

B. Dieu fagonne la vie et la pensée. L'expérience de I'Israélite
est foncierement celle d'un Dieu a la volonté précise et aux carac-
téristiques bien distinctes. Le Dieu vivant établit des plans et posséde
les moyens de les exécuter. C’est un Dieu qui se détermine lui-méme,
qui est tel dieu, Yahvé (non pas Kemosh ou tel autre), donc en
quelque sorte un individu, mais un individu infiniment plus puissant,
plus élevé, plus actif que tout étre humain. C’est un Dieu qui fagonne
la vie de ceux qu’il a €lus. Les Israclites ont fait une expérience
qui qualifiait et leur vie et leur pensée. Il fallait constamment étre
en contact avec ce Dieu vivant, 1l fallait, comme Esaie I'a dit, « étre
tranquille », ne pas se fier a 'homme, ne pas vivre a son gré, mais
vivre «a la lumieére de Yahvé»z2 « Je suis saint, moi, qui vous
sanctifie » : voila, dans les mots de la « Lol de sainteté» 3, cette

1 Sur la notion de «ish Elohim », voir A. HALDAR : Associations of Cult
Prophets among the Ancient Semites, 1945, p. 126 ss.: « A holy man, which
means that he is a divine man and at the same time the « messenger » of Yahveh »
(p. 128). Les notions paiennes deviennent des notions yahvistes par la soumis-
sion sans réserve a Yahvé.

2 Es. 2 : 5. Cf,, sur cette soumission complete a Yahvé et le calme qui en
résulte, mon essai: Das quietistische Element in der Verkiindigung des Jesaja,
Theol. Zft., 1955, p. 8I ss.

3 Lév. 17-26. 1l est trés difficile de déterminer 1’dge de ce Code, parce
qu’il contient des lois de dates variées, mais il remonte vraisemblablement a
la période préexilique. Voir L. E. ELL1OTT-BINNS : Some Problems of the
Holiness Code, ZAW, 1955, p. 26-40.



PENSEE HINDOUE ET PENSEE HEBRAIQUE 275

énergie irrésistible dont le peuple des stricts fidéles de Yahvé se
sent saisi, ce mouvement venant du Dieu vivant qui ne s’arréte
qu’aprés avoir fagonné, sanctifié, réglé, controlé, anéanti et ressuscité
la vie ef la pensée de chacun. Dieu pense et agit selon ses propres
déterminations ; I'homme doit penser et agir en subordination totale
a ce Dieu.

C. Mensonge, erveur et péché sont identiques. le fait que nous
venons de relever a pour conséquence que la pensée d'un homme
qui ne se soumet pas au Dieu vivant, donc d’un homme pécheur,
ne vaut rien. Un ¢ rasha » (homme impie, pécheur) est le méme qu'un
«nabal » (homme stupide, insensé, insolent) 1. « L’insensé dit en son
ceeur : « Plus de Dieu » [il n’est pas de Dieu]. Corrompues, abominables
sont leurs actions, il n’y a plus d’honnéte homme » 2. L’erreur, c’est
le péché, et certains péchés peuvent étre commis sans qu'on s’en
apercoive. On est parfois pécheur avec la « meilleure des intentions »,
si cette intention ne correspond pas a la volonté de Dieu. Une vision
correcte du monde, créé par Dieu, et de l'histoire, ensemble des
actes de Dieu, présuppose 1'obéissance, la subordination. Celui qui
ne se laisse pas faconner par Dieu n’est pas seulement pécheur ;
il ne connaitra jamais la vérité, il ne comprendra jamais la signifi-
cation du monde, ni de I'histoire.

Résumant ce que nous avons affirmé au sujet de la position
hébraique, nous dirons que la pensée légitime en Israél est, en effet,
la pensée de Yahvé lui-méme, assimilée et reproduite par I’homme
totalement subordonné a son Dieu, comme la vie 1égitime en Israél
est la vie de Dieu lui-méme, regue et répercutée dans ce méme homme,
en une soumission non moins totale. Ce sont, en effet, le dabar de
Yahvé et la ruah de Yahvé, sa parole et son esprit, qui sont I’essence
méme de la pensée et de la vie du peuple de Dieu. Le peuple 1égitime
n’est pas autre chose que le corps de Dieu. On peut-aller plus loin
encore : exaltés par leur inspiration, les hommes de Dieu, remplis
de la vie et de la pensée de leur Dieu, ont découvert partout, dans
la nature et dans I'histoire, I'activité — la vie, la pensée — de ce
Dieu. Voici les ennemis, les infidéles, les méchants, les aveuglés,
saisis de terreur, anéantis, écrasés; et voild les bénédictions de
Dieu répandues partout ol régne sa lumiére ; voila les arbres qui
battent des mains et les montagnes qui sautent de joie; et voila
tous les rois des nations, les iles lointaines, qui viennent se prosterner
devant Dieu... Dans ces moments d’inspiration et d’exaltation, le
peuple élu reconnait que la terre est remplie de la connaissance de

! Voir L. KOEHLER : Lexicon... 1953, S.V.

2 Ps. 14 : 1. La discussion de l'expression « en Elohim », « Dieu n’est pas »
— s’agit-il d’athéisme théorique ou seulement pratique ? — me semble sans
intérét.



276 CARL A, KELLER

Dieu, comme les eaux remplissent la mer 1. C'est donc 'apogée, le
sommet de la pensée hébraique : une pensée devenue clairvoyante,
a laquelle 'univers des phénoménes que nous observons de jour en
jour est devenu perméable et transparent et ou il n’y a plus que
la véalité de Dieu. C’est exactement cette pensée-la que saint Paul
évoquera plus tard en prédisant l'état de l'univers ou Dieu sera

« tout en tous» 2.

*
K £

Nous voici arrivés a la fin de notre tour d’horizon. Pensée hindoue
et pensée hébraique — deux branches d’'un méme arbre. Je crois
que ces deux branches se ressemblent. Mais il y a des différences,
des différences capitales. Voici d’abord les ressemblances :

Les deux pensées sont des philosophies dérivées, elles constituent
des essais d’analyse d’'une expérience. La pensée hindoue analyse
l'expérience de libération totale, et la pensée hébraique est tributaire
de I'expérience de la présence réelle de Dieu.

Aux Indes et chez les Israélites, I'expérience fondamentale précede
nécessairement l'interprétation du monde et des phénomeénes. Celle-ci
est faconnée et dirigée par l'expérience fondamentale. Aux Indes,
I'expérience de libération domine tout, de sorte que les phénomeénes
reculent A larriére-plan. En Israél, l'expérience du Dieu vivant
est prévalente, de sorte que les phénoménes perdent toute existence
autonome et ne sont que les jouets de Dieu. Ici et 13, les phénomeénes
sont dépassés, parce que l'expérience fondamentale se situe bien
au-dela des phénomeénes.

Aux Indes et chez les Israélites, pensée et vie doivent étre en
parfaite harmonie. L’homme détaché de son origine, identifiée a
I'expérience fondamentale de la pensée, est perdu. Aux Indes,
I'’homme séparé de la vérité de la libération est en proie a lerreur,
a l'ignorance, a la misére interminable du samsara, a la nécessité
de souffrir & cause de son karma. En Israél, I'homme séparé de la
réalité du Dieu vivant est un pécheur et sera ¢branle, voire écrasé,
par la présence de Dieu.

Aux Indes et chez les Israélites, l'expérience fondamentale
constitue le salut. Aux Indes, 'homme qui a éprouvé la vérité
libératrice sera éternellement exempté de la confusion insensée
qu’est l'existence phénoménale. En Israél, I'homme qui «connait »
Dieu est «sauve ».

Ici est 13, le mouvement de la pensée et sa structure sont iden-
tiques. Ici et 14, le raisonnement autonome, qui n’obéirait pas aux

1 Es. zr: 95 Hab. 21 14,
2 I Cor. 15: 28.



PENSEE HINDOUE ET PENSEE HEBRAIQUE 277

exigences de 'expérience fondamentale, est exclu. Ici et 13, il y a un
échelonnement des valeurs : d’abord I'expérience salvatrice, puis les
phénomeénes du monde.

Mais les différences | N’insistons pas trop, car la principale est
é¢vidente : I'Inde ne veut pas de ce Dieu tout-puissant, de cette
volonté convaincante et contraignante, de cet irrésistible mouvement
imposé 4 'homme vers un univers faconné et rempli par la seule
volonté de Dieu. L'Inde posséde sans doute ses systemes théistes, mais
il s’agit soit d’'un panthéisme (Ramanuja), soit d'une subordination
nette du dieu a4 Uexpérience de libération. L’Inde ne connait pas
le Dieu individuel, le Dieu vivant d’Israél. Pourquoi ? Parce qu'elle
est, de par sa nature méme, trop quiétiste 7 Parce que son climat
a éteint toute vie ? Parce que la civilisation hindoue s’appuie sur une
civilisation de bergers qui ne connaissaient qu’'une seule nostalgie,
celle du sommeil voluptueux, de la volupté elle-méme ? 1

Peut-étre. Mais je crois que la cause décisive est bien différente
de toutes ces hypothéses. C’est que le Dieu réel, le seul Dieu, notre
Dieu, s’est vraiment révélé au peuple d’Israél, a véritablement eté
présent parmi ses élus. C’est l'action de Dieu lui-méme qui donne
a cette pensée hébraique, si semblable par sa structure a la pensée
hindoue, son point de départ différent. Laissons de c6té la question
difficile de savoir si dans leur expérience de libération les Hindous
ont fait, a leur maniére, 'expérience du Dieu vivant. Je ne veux
pas d’emblée contester la présence du Dieu vivant méme aux Indes,
la ol les sages ont fait leur expérience remarquable de libération
totale. Mais notre foi nous assure que c’est en Israél, dans la tradition
strictement yahviste de ’Ancien Testament, que la présence réelle
du Dieu vivant s’affirme incontestablement. Israél a eu le privilege
de connaitre le vrai Dieu, et le vrai Dieu est tel que I’Ancien Testa-
ment nous l'atteste.

I’analogie de structure des pensées hindoue et hébraique souléve
des problémes a la fois historiques et théologiques. Elle peut relever
de la parenté historique des deux civilisations que nous avons men-
tionnée au début de notre exposé. Mais elle peut tout aussi bien
étre déduite d’une constitution innée de la personnalité humaine
dont I’éclaircissement doit étre attendu de la théologie 2.

Quoi qu'il en soit, j’aime a croire que ces bréves considérations
ont prouvé que la comparaison des philosophies hindoue et hébraique

n’est pas tout a fait dépourvue d'intérét.
CArRL A. KELLER.

1 Telle est la théorie de W. RUBEN : Philosophen... p. 201 ; Geschichte...
p- 98.

2 Voir Versuch einer Deutung heidnischer Religion, im Anschluss an Karl
Barth’s Lehve vom Menschen. Ev. Missions-Magazin, 1956, p. 70 ss.



	Pensée hindoue et pensée hébraïque

