Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 3

Artikel: Vers un humanisme cosmologique : la syntheése de Teilhard de Chardin
Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE -
LA SYNTHESE DE TEILHARD DE CHARDIN

Que faut-il entendre par « humanisme » ? De nos jours, tout le
monde défend un humanisme : humanisme chrétien, humanisme de
Sartre qui, aprés Nietzsche, annonce «la mort de Dieu», humanisme
par-ci, humanisme par-la... Par-dela la variété des interprétations,
le terme d’humanisme désigne un effort authentique et urgent dans
une direction constante — effort issu d'une angoisse qui n’est que
trop réelle — en vue de prendre une nouvelle conscience de la situation
de U'homme dans 'univers. En effet, les anciennes conceptions a ce
sujet se sont révélées ridiculement insuffisantes a deux points de vue.

Tout d’abord, I'insuffisance de I’humanisme courant a éclaté face
au monde intérieur de 'expérience intime : au sortir de deux guerres
atroces, dont la derniére nous a révélé le monde concentrationnaire
et la menace résultant de la fission de I'atome, I'homme ne peut plus
se contenter de consolations optimistes uniquement fondées sur une
transcendance protectrice et bienveillante assurant que nous vivons
« dans le meilleur des mondes possibles ». L'homme déchiré de notre
époque se replie forcément sur lui-méme et compte de moins en moins
sur une protection transcendante. Les existentialistes ont admirable-
ment saisi cet aspect du probléme de I'homme actuel et voild pourquoi
leur philosophie répond & notre angoisse, pourquoi 1’homme du
milieu du XXe siécle se reconnait en elle. Le tort des existentialistes
est de n’avoir saisi que ce seul aspect et, de ce fait, d’étre désespéré-
ment unilatéraux.

Secondement, un humanisme harmonieux doit de toute nécessité
s’assimiler le fait le plus grandiose de notre époque : la science propose
une nouvelle figure du monde qui bouleverse toutes les traditions.

I1 vaut la peine d’insister sur ce point.

! La présente étude reproduit le texte de la deuxiéme conférence de la
Société académique vaudoise, organisée avec la Section vaudoise de la Société
romande de philosophie, que nous avons donnée le 23 janvier 1957 a I’Aula
du Palais de Rumine.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 187

L'homme est étroitement solidaire de son milieu: voila une
banalité qu’il est difficile de contester, car elle est valable pour tous
les étres vivants.

L’homme est modelé — devons-nous préciser — par la repré-
sentation qu’il se fait de son milieu, c’est-a-dire par le milieu dans
lequel il croit étre.

Il n'est pas indifférent, certes, de s’imaginer que c’est la terre
qui est le centre du monde, ou que c’est le soleil, ou que c’est notre
Galaxie, ou qu’il n’y a pas de centre du tout.

Il est encore moins indifférent de concevoir le monde comme
éternellement figé dans son immobilité, ou, au contraire, comme
entrainé dans une évolution gigantesque qui intéresse tous ses niveaux,
tous les étres qui le constituent.

La représentation de la figure du monde dans lequel 'homme
est placé est un élément important de son étre psychique ; une nouvelle
conception du monde modifie 'homme lui-méme, autrement dit
encore, la situation de 'homme dans le monde, en tant qu’elle est
connue, fait partie de I'homme lui-méme, le constitue en quelque
sorte.

Depuis la Renaissance, 'homme s’est voué a une révolution
spirituelle permanente — ainsi que 1’a dit excellemment le philosophe
Georges Gusdorf 1. On peut distinguer au sein de cette révolution
permanente des phases de fermentation spirituelle particuliérement
intenses, des périodes de crises qui annoncent une nouvelle orientation
de la pensée. Nous vivons actuellement une nouvelle Renaissance, la
révolution ayant récemment accéléré son allure sous la pression des
nouvelles découvertes scientifiques qui se précipitent « en avalanche ».

Or, de l'incidence sur notre étre intime de la nouvelle figure du
monde proposée par la science, l'existentialisme ne se soucie absolu-
ment pas : pour lui, la philosophie n’a pas a tenir compte du progrés
scientifique. Comme 1'a déclaré ironiquement Teilhard de Chardin
dans une lettre, « Sartre et Merleau-Ponty se meuvent encore dans
un univers prégaliléen » 2.

L’expression de cette nouvelle Renaissance est précisément
I’humanisme cosmologique que nous nous proposons de présenter.
Il nous reste a justifier le choix de l'adjectif « cosmologique ».

Julian Huxley, qui s’insére dans notre mouvement d’idées, parle
d’« humanisme scientifique ». Personnellement nous préférons, pour
deux raisons, l'expression d’« humanisme cosmologique », que nous

1 Science et foi au miliew du XX siécle, dans la Revue de I’ Evangélisation,
no 65.

2 CLAUDE CU¥£NoT : Teilhard de Chavdin et les philosophes, dans La Table
Ronde, n° go, juin 1955, p. 39.



188 MAURICE GEX

avons empruntée a un bref article de M. André Niel, dans la revue
Critigue de mars 1956 relatant des études de Teilhard de Chardin,
d’Albert Vandel, d’André Varagnac, de Julian Huxley et de nous-
méme.

Tout d’abord, '’humanisme cosmologique tel que nous le con-
cevons n’est pas purement scientifique : il résulte, a notre sens, d'une
vision du monde inspirée par la science la plus moderne, qui est
vision philosophique en son fond. Elle déborde, prolonge le strict
domaine de la science.

En effet, I’humanisme cosmologique introduit des consideérations
de valeur comme il se doit dans une perspective proprement philo-
sophique : 'homme est valorisé et n’est nullement considéré comme
n'importe quelle autre espéce, ainsi que 1'a fortement souligné
Teilhard de Chardin. La science, tout au contraire, s’interdit a juste
titre de valoriser les objets qu’elle étudie, donc « humanisme scien-
tifique » supposerait qu’il s’agit d’'un humanisme sans valorisation.

En second lieu, ce nouvel humanisme est fondé sur une vaste
vision cosmique au sein de laquelle il situe ’homme. Or la désignation
« humanisme cosmologique » souligne cette union, cette insertion
intime de I’homme au sein de 'univers, de ’homme partie intégrante
du cosmos, chacun des deux termes ne pouvant s’expliquer que par
l'autre, renvoyant naturellement a l'autre. L’homme est une expres-
sion du cosmos, il donne un sens a celui-ci, et, réciproquement, le
monde s’accomplit dans I’homme, prend conscience de lui-méme par
I’homme. Nous sommes devant deux termes étroitement solidaires :
voila ce que I’expression par M. André Niel met remarquablement
en évidence et ce que ne fait pas la formule d’humanisme scientifique
chére a Julian Huxley.

Ajoutons que dans un ouvrage récent, L'évolution en action,
ainsi que dans ses causeries a Radio-Sottens au début de 1957,
Julian Huxley parle plus judicieusement d’« humanisme évolution-
niste », expression qui convient fort bien pour désigner la pensée de
Le Roy, de Teilhard de Chardin et de Georges Vandel. Mais la vision
du monde d'un philosophe éminent comme Raymond Ruyer ne se
fonde pas essentiellement sur 1’évolutionnisme, elle est plutot un
platonisme, et mérite tout de méme de compter comme « humanisme
cosmologique ».

Le représentant le plus justement célebre de 'humanisme cosmo-
logique est indiscutablement le savant jésuite Pierre Teilhard de
Chardin, mort & 1’dge de soixante-quatorze ans, le jour de Paques 1955.

Nous prendrons provisoirement sa pensée comme l’expression
authentique de cet humanisme, quitte a faire par la suite quelques
amendements a ce sujet.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 189

Géologue, paléontologiste, préhistorien, Teilhard a passé une
partie de sa vie & parcourir la Chine, ot il participa a la découverte
du Sinanthrope. Ce n’est donc pas un homme de cabinet, mais un
grand voyageur, un prospecteur actif qui se livra & des fouilles en
terrain difficile, vivant souvent sous la tente, se déplacant parfois
en char a bceufs.

Doué d'un puissant esprit de synthése, Teilhard ne se borna pas
a étre un éminent spécialiste : il s’effor¢a toute sa vie de préciser
quelle est la place de 'homme dans le monde, quelle est la valeur
qu’il représente, quel sens offre son existence face au gigantesque
univers dont il fait partie.

Puissant visionnaire au bon sens du mot, écrivain inspiré usant
de métaphores parfois bouleversantes, Teilhard a tenté un audacieux
ajustement et assouplissement des conceptions chrétiennes.

Etroitement surveillé par les autorités ecclésiastiques, Teilhard
n’a publié de son vivant que de brefs et rares articles dispersés
dans des revues, sans parler des fameux cahiers multigraphiés qu’on
se passe sous le manteau. Depuis sa mort, six ceuvres importantes
ont paru:

Le phénoméne humain. Ed. du Seuil, 1955.

Le groupe zoologique humain. Albin Michel, 1956.
Lettres de voyage. Grasset, 1956.

L’apparition de I’homme. Ed. du Seuil, 1956.

La vision du passé. Ed. du Seuil, 1957.

Le milieu divin. Ed. du Seuil, 1957.

Les trois derniers ouvrages sont des recueils d’articles. Il n’est
pas impossible que la publication de ces ceuvres constitue le plus
grand événement spirituel du milieu du XXe siécle, lorsqu’un recul
suffisant permettra de juger sainement de leur importance.

On a discuté longuement pour savoir si Teilhard a fait ceuvre
de philosophie proprement dite, ou si, se bornant, comme il le dit
lui-méme, a I’étude du Phénomeéne, il s’est livré A& une stricte ceuvre
de science. Précisons que la synthése de Teilhard déborde incontesta-
blement, par son audace et son envergure, I’horizon toujours borné des
spécialistes des sciences, mais qu’elle s’appuie solidement sur les
enquétes de la science la plus récente au lieu d’étre ceuvre de
pure spéculation gratuite. Elle est de nature philosophique puis-
qu’elle valorise ses objets.

C’est 'homme qui intéresse avant tout Teilhard, mais I'homme
rattaché au vaste univers, porté a l'extréme pointe des vivants,
rameau privilégié de I'arbre généalogique symbolisant la vie.



I90 MAURICE GEX

L’homme n’est jamais pensé autrement qu’en fonction de I'univers,
et, réciproquement, 'univers en évolution n’est jamais présenté que
relativement & I'homme qui lui donne son sens en constituant sa
fléche — au sens ol 'on parle de la fléche d'un arbre.

Nous sommes bien loin de I'homme selon les existentialistes,
« passion inutile » comme le dit Jean-Paul Sartre, de ’homme séparé
du monde, placé 1a on ne sait pourquoi, sans rime ni raison, dans
un monde absurde qui n’était pas fait pour le recevoir.

Pour Teilhard, I'homme est la partie la plus caractéristique de
la Vie, la Vie est la partie la plus importante de 1'étoffe du monde,
donc partons de cette étoffe qui nous apparait extérieurement sous
I’aspect de la matiére.

Si 'on jette un regard sur 'univers qui nous entoure a la lumiére
de l'astronomie moderne, il faut avouer que la situation de ’homme,
au milieu d'un monde gigantesque qui l’écrase, ne parait guére pri-
vilégiée. Les étoiles ont des masses qui sont des centaines de milliers
de fois plus grandes que les masses des planétes. Sur la terre, la
masse de la matiére vivante n’est qu'une infime partie de la masse
de la planéte elle-méme. Enfin, les quelques deux milliards et demi
d’hommes que nous sommes ne forment qu'une trés petite portion
de la matiére vivante sur notre terre, végétaux y compris.

Pascal a magnifiquement exprimé l'angoisse du penseur devant
I'univers qui l'entoure: « Le silence éternel de ces espaces infinis
m’effraie. » L’homme, pour Pascal, est situé a égale distance de 1'infini
de grandeur et de l'infini de petitesse : « Car enfin qu’est-ce que
'homme dans la nature ? Un néant a l'égard de linfini, un tout
a 'égard du néant : un milieu entre rien et tout. »

En conclusion, au sein de l'univers — lequel est infiniment plus
vaste que les astronomes du temps de Pascal ne le laissaient soup-
conner — ’homme est quantitativement bien peu de chose : presque
rien. Mais le point de vue de la quantité est-il celui qu’il faut choisir
pour apprécier la valeur de ’homme ?

Teilhard de Chardin retourne complétement la situation de
I’homme en faisant appel & deux considérations : le facteur complexité
et le facteur évolution.

Tout d’abord, nous dit-il, « combien notre Univers serait mutilé
si nous le réduisions au Trés Grand et au Trés Petit — c’est-a-dire
aux deux seuls abimes de Pascal ». Sans doute I’homme occupe une
position moyenne entre les deux infinis, l'infiniment petit du monde
de 'atome et I'infiniment grand des vastes cités de plusieurs milliards
d’étoiles, les nébuleuses spirales.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE I9I

Pour déchiffrer I'univers, nous dit Teilhard, il convient d’envisager
un troisiéme infini, celui de la complexité.

Sur l'axe des complexités, I'homme n’occupe plus une position
moyenne, mais bien une position extréme : il est bel et bien, grice a
son cerveau, la portion de matiére la plus complexe que nous connais-
sions.

Qu’est-ce que la Vie ? Rien d’autre qu’un effet spécifique de la
matiére complexifiée.

La vie ne devient discernable avec les caractéres que nous lui
connaissons, au sein de la matieére ou étoffe du monde, qu’a partir
d'un certain seuil de complexité. De méme, au sein de la vie, la
pensée ne devient discernable que lorsqu’un nouveau seuil de com-
plexité est franchi, dans le sens des complexités croissantes bien
entendu.

Disons tout de suite — mais nous y reviendrons — que 1’étoffe
du monde contient toujours en elle de la vie et de la pensée, méme
a ses degrés les plus bas correspondant a la complexité minimum,
mais alors vie et pensée ne sont pas discernables tant que les seuils
en question ne sont pas franchis.

En d’autres termes, 1'étoffe de 1'univers est biface par structure :
toute réalité possede un dedans, une intériorité qui est conscience,
et qui correspond a son dehors qui se révéle comme une structure
matérielle plus ou moins complexe. Le degré de conscience est pro-
portionnel au degré de complexité, ainsi le cerveau humain est la
matiére la plus complexe connue, comme nous l'avons dit, et aussi
la réalité la plus hautement consciente.

Le second facteur est 1'évolution qui, pour Teilhard de Chardin,
est devenue le nouveau moule de nos pensées, la nouvelle courbure
de notre esprit. On sait l'importance que notre temps attache a
I'histoire et a la durée concréte selon Bergson.

« L’Evolutionnisme, pour beaucoup de gens — écrit Teilhard —
ce n'est toujours que le Transformisme ; et le Transformisme lui-
méme, ce n'est qu'une vieille hypothése darwinienne, aussi locale et
caduque que la conception laplacienne du systéme solaire, ou la
dérive wégenérienne des continents. Aveugles vraiment qui ne voient
pas I'ampleur d'un mouvement dont l'orbe, dépassant infiniment les
Sciences naturelles, a successivement gagné et envahi autour d’eux
la Chimie, la Physique, la Sociologie, et méme les Mathématiques
et I'histoire des Religions. L'un aprés 'autre, tous les domaines de la
connaissance humaine s’ébranlent, entrainés ensemble, par un méme
courant de fond, vers I'étude de quelque développement. Une théorie,
un systéme, une hypothése, I’'Evolution ?... Non point : mais, bien
plus que cela, une condition générale & laquelle doivent se plier et



192 MAURICE GEX

satisfaire désormais, pour étre pensables et vrais, toutes les théories,
toutes les hypotheses, tous les systémes. Une lumiére éclairant tous
les faits, une courbure que doivent épouser tous les traits : voila ce
qu’est 'Evolution. »

Si nous faisons jouer en méme temps le facteur complexité et le
facteur évolution, comme cela se passe dans la réalité concréte, alors
nous constatons une immense dérive cosmique : la totalité de I'univers
est entrainée dans un mouvement irrésistible vers une complexité
croissante et, par conséquent, puisque ces deux aspects de I'étre sont
solidaires, vers une montée de conscience.

L’idée fondamentale de notre auteur est qu’il existe dans 'univers
des unités naturelles — qu’il nomme des « corpuscules » — qui sont
formées par des éléments interreliés en un systéme unifié et clos,
doué d’une certaine autonomie. Un atome, une molécule minérale,
une molécule de protéine, un végétal, un animal, un homme sont
de telles unités énoncées dans l'ordre de complexité croissante.

Un astre, par contre, est un agrégat, tout comme un tas de
cailloux, et non une unité coordonnée sur soi.

De nos jours, astronomes et physiciens sont d’accord pour parler
d’une formation des atomes A partir de celui d’Hydrogéne, qui est
le plus simple de tous et celui dont le poids atomique est le plus
faible, ayant un seul électron. Les atomes se sont groupés en molé-
cules.

« Complexification cosmique, affaire énorme, et méme totale —
écrit notre auteur — puisqu’elle se poursuit, depuis les premiéres
origines de I'Univers, sur 1’ensemble complet de la matiére sidérale.
Toute la transformation des atomes, d’abord; et puis celle des
molécules ... » 2

Plagons-nous sur la terre suffisamment refroidie pour recevoir la
vie au sens étroit et habituel de ce terme. Teilhard ne s’arréte pas a
supputer le mécanisme, encore inconnu, qui a engendré la vie.
Pendant la pré-vie, de grosses molécules de protéines se sont formées
et «c’est grice et parmi un foisonnement de protéines que la Vie,
sur Terre, a dii émerger, s’enflammer pour la premiére fois » 3. Avec
la vie apparaissent les lignées : les individus s’engendrent les uns
les autres.

La terre s’entoure d’'une «biosphére» ou pellicule de matiére
vivante : c’est le pas de la vie qui est franchi.

La vie est partout et toujours en pression dans I'univers, car elle
est une manifestation de la dérive cosmique universelle. Bien loin

T Le phénoméne humain, p. 242.
2 Le groupe zoologique humain, p. 26.
3 Ibid., p. 3o0.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 103

d’étre un phénomeéne rare et fragile, comme on se I'imagine souvent,
un accident fortuit qui aurait pu ne pas se produire alors méme que
les conditions qui la rendent possible étaient toutes réunies, la vie
n’attend qu’une occasion favorable pour émerger et, une fois surgie,
pour s’intensifier le plus possible jusqu’a l'apparition de la réflexion,
c’est-a-dire de 1'épanouissement de la pensée. C'est le complexe vers
lequel I'univers entier converge qui est l’élément robuste dans le
monde, donc c’est la vie-pensée, et non pas la matiére inorganique.

Aprés des centaines de millions d’années, un nouveau pas est
franchi : le pas de la réflexion avec l'apparition de I'homme, étre
réfléchi « qui sait qu’il sait ». Désormais une noosphére entoure la
terre, pellicule pensante. Aprés avoir recouvert la terre, ’homme
s'en est emparé pour la transformer grice a ses techniques, a ses
machines, & son pouvoir de libérer des torrents d’énergie pour amé-
nager la planéte.

Pour pouvoir juger du degré de complexité-conscience des vivants,
Teilhard propose le choix du parametre de cérébralisation, c’est-a-dire
du degré de développement du cerveau.

Depuis les origines de la vie, la cérébralisation — comme le
prouve ’anatomie comparée appliquée a la paléontologie — a été en
progres constant, progrés qui s’est méme accéléré au cours de la
durée dans la lignée qui aboutit & I'homme.

L’humanité doit dés maintenant franchir un nouveau pas : celui
de l'ultra-réflexion par socialisation. La population humaine, de plus
en plus serrée sur la surface fermée de la planéte, est contrainte de
s’organiser toujours plus. Cette compression sociale, nous dit Teilhard,
loin de conduire a l'automatisation de la termitiére, engendrera
davantage de conscience, poussera chaque étre humain vers une
personnalisation plus grande.

I1 y a la tout un aspect social fort original de la pensée de Teilhard
et dont les conséquences pratiques sont des plus importantes pour
I'avenir. Nous ne pouvons malheureusement y insister, faute de place.

Avant de jeter un regard sur l'avenir lointain de 1’humanité,
arrétons-nous un instant pous saisir le rapport de I'homme a 1’évolu-
tion.

L’homme est chargé de relayer I'évolution : c’est lui qui, désor-
mais, prend linitiative de pousser plus loin, jusqu’'a son terme,
I'effort de l'univers vers toujours plus de complexité-conscience.
Ce qui se faisait organiquement, en accroissant sans cesse la céré-
bralisation de la lignée conduisant & ’homme, va désormais s’accom-
plir par I'homme, I"évolution biologique étant terminée selon Teilhard.
Le cerveau de I'homme sans doute ne grossira plus, ne se perfection-
nera plus, mais ’homme se déchargera de pénibles travaux intellectuels

I3



194 MAURICE GEX

de classement et de calcul sur des cerveaux électroniques qu'il a
déja commencé a construire et a utiliser.

L’homme est actuellement sur la terre la pointe extréme de
I'évolution.

« Jusqu'a 'Homme, on peut dire que c’est la sélection naturelle
qui gardait la haute direction en matiére de morphogénése et de
cérébration ; tandis que, a partir de 'Homme, ce sont les forces
d’znvention qui ont commencé A prendre en main les rénes de 'Evo-
lution ». 1

Toute l'ingéniosité artisanale et technique de '’homme, toutes ses
créations de machines toujours plus puissantes et d’'instruments
toujours plus compliqués et subtils, ses efforts d'invention consciente
s’'inscrivent tout naturellement dans le prolongement de la création
d’organes par la nature : outils et instruments humains relayent les
organes naturels des animaux et manifestent les mémes forces d’évo-
lution. Remarquons que le rythme des inventions humaines est pro-
digieusement plus rapide que celui des inventions naturelles : il a fallu
des centaines de millions d’années a la nature pour conquérir les
airs avec des animaux vertébrés, alors que trois générations ont suffi
a I’homme pour cette conquéte. Donc le retournement de la situation
de I'homme dans le monde, opéré par Teilhard, est bien complet :
loin d’étre écrasé par les dimensions du monde, I'homme, a la double
lumiére de l'évolution universelle et de la loi de complexité-cons-
cience, apparait comme la pointe extréme de la cosmogénése, comme
I'élément le plus important de l'univers, celui qui seul peut lui
donner son sens. Albert Vandel désigne heureusement du terme de
« méthode de récurrence » la méthode selon laquelle I'homme éclaire
rétrospectivement toute l’évolution qui aboutit a lui. Cest par
'homme que le mouvement évolutif d’extension cosmique prend
conscience de lui-méme.

Peut-étre que la vision cosmique de Teilhard, si vaste et si auda-
cieuse, paraitra sur un point particulier trop timide a certains et
méme contestable. Puisqu’on a décidé une fois pour toutes de voir
grand et méme trés grand, ne nous arrétons pas en chemin, allons
jusqu’au bout !

Pourquoi déclarer que I’homme est la pointe extréme de I’évo-
lution de l'univers ? N’y a-t-il pas des centaines de millions de cités
d’étoiles, ou nébuleuses spirales, qui contiennent chacune des milliards
d’étoiles ? Si une grande proportion de systémes planétaires existe
parmi ces étoiles comme le pense le grand astronome anglais Hoyle,
beaucoup d’autres mondes habités peuvent exister, dont certains
portent peut-étre des étres beaucoup plus évolués que 'homme. Par

1 Du préhumain a U'ulivahumain, dans 1'dlmanach des sciences, 1951, p. 152.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 195

conséquent il est arbitraire de déclarer que homme est actuellement
la pointe extréme de I'évolution universelle, car strictement on n’en
sait rien.

Si la vie est partout en pression dans I'univers, il y a de fortes
chances qu’elle se soit installée partout ou les conditions lui sont
favorables. Nous lisons dans L’apparition de I’homme : « Nous avons
— nous autres Hommes — les plus grandes chances (pour ne pas
dire la certitude) de ne plus étre, comme nous le pensions, les seuls
corpuscules pensants en train de dériver au firmament. (...). Etant
donné ce que nous savons maintenant sur les relations essentielles
existant entre Cosmo-, Bio- et Noogéneése, i/ doiz véritablement
y avoir « d’autres mondes habités» ! » 1

Cependant, par prudence scientifique, Teilhard n’a pas voulu
discuter sur des bases hypothétiques ; mais les remarques critiques
que nous venons de faire n’enlévent rien d’essentiel a sa vision du
monde. En effet, s’il était établi — on ne sait par quel moyen — que
d’autres étres aussi évolués ou plus évolués que nous existent, ce
qu’il a dit de I'homme s’appliquerait alors a ces étres. Le terme
d’« homme » pouvant étre considéré comme le symbole d'un étre
réfléchi plus évolué que tous les autres.

Teilhard est profondément optimiste quant & I'avenir de ’huma-
nité. Il puise sa confiance, d’abord dans sa propre nature pétrie de
foi et d’enthousiasme, et aussi dans cette considération a laquelle
il revient constamment et qui est le moteur de toute sa pensée et
I'expression de sa foi : 'aventure humaine qui est la nétre est 'actuel
aboutissement sur notre planéte d'une dérive cosmique qui intéresse
I'univers dans son ensemble et qui s’est manifestée sans désemparer,
toujours fidéle & elle-méme dans son orientation inflexible, depuis
des milliards d’années. Les cellules vivantes se sont unifiées entre
elles dans le passage des unicellulaires aux pluricellulaires pour
réaliser ainsi un immense progreés biologique; d’une fagon toute
semblable et sous 'action des mémes forces universelles, les hommes
doivent maintenant eux-mémes entrer dans une synthese plus vaste
embrassant toute la noosphére. Par compression sociale, '’humanité
ne peut que superévoluer, jusqu'a n’étre 4 la limite qu'une seule
réalité totalement unanimisée, entiérement unifiée par l’amour,
« amorisée », selon 1'expression de notre auteur.

Symétriquement en quelque sorte a la dilatation de I'univers
matériel dont parlent les astronomes, I'humanité se contracte de
plus en plus, se totalise en s’enroulant sur elle-méme jusqu’a ne
former 4 la limite qu'un seul et immense corpuscule, la noosphére.

1 P, 320.



196 'MAURICE GEX

Entre parentheéses, remarquons que ce terme de «corpuscule» ne
désigne nullement un petit corps, pas plus que le terme atome dans
I'expression « atome primitif » employée par les théoriciens de l'ex-
pansion de l'univers.

L’achévement de I’Evolution est symbolisé par Teilhard au
moyen du point Oméga — ou Christ universel — qui est de nature
transcendante a l'espace-temps et qui est un péle divin d’attraction
sous l'influence duquel I'Etoffe du monde achéve de se spiritualiser.

Ajoutons que, pour Teilhard, le christianisme est la seule religion
capable de prospérer dans un climat spirituel qui adopte 1'évolution
comme idée directrice.

Le grandiose scénario de I'Evolution cosmique comporte donc,
selon Teilhard, une happy end, tout comme les films qui plaisent
aux foules.

L'effort de Teilhard tend, en définitive, & concilier la religion
chrétienne et la science.

« L'originalité de ma croyance — écrit Teilhard dans Comment je
crots — est qu’elle a des racines dans deux domaines de la vie habi-
tuellement considérés comme antagonistes. Par éducation et forma-
tion intellectuelle, j’appartiens aux «enfants du ciel». Mais par
tempérament et par études professionnelles je suis « un enfant de
la Terre ». Placé ainsi par la vie au ceeur de deux mondes dont je
connais, par une expérience familiére, la théorie, la langue, les sen-
timents, je n’ai dressé aucune cloison intérieure. Mais j’ai laissé
réagir en pleine liberté I'une sur 'autre, au fond de moi-méme, deux
influences apparemment contraires. Or, au terme de cette opération,
aprés trente ans consacrés a la poursuite de 'unité intérieure, j’ai
I'impression qu’une synthése s’est opérée naturellement entre les
deux courants qui me sollicitent. Ceci n’a pas tué cela. Aujourdhui
je crois probablement mieux que jamais en Dieu, et certainement
plus que jamais au Monde. N’y a-t-il pas la, a une échelle individuelle,
la solution particuliére, au moins ébauchée, du grand probléme
spirituel auquel se heurte, a I'heure présente, le front marchant de
I’humanité ? » 1

On serait tenté de croire que le but essentiel de 'humanisme
cosmologique est de concilier religion chrétienne et science, puisque
c’est le propos de Teilhard qui est son plus brillant représentant.
Or il n’en est rien, comme nous allons le prouver.

Le fait que Teilhard est un prétre est évidemment accidentel.
Envisagé dans son ensemble, et toute question de personne étant

1 CL. TRESMONTANT : Introduction & la pensée de Teilhard de Chardin, p. 101.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 197

mise de coté, notre humanisme tend a rapprocher les positions du
matérialisme et du spiritualisme, sur un fond spiritualiste, et non
pas a concilier christianisme et science.

On a pu croire que la querelle entre matérialisme et spiritualisme,
fort & la mode au XIXe siécle, était définitivement dépassée deés
le début du XXe siécle. Mais ceci est inexact : le matérialisme dia-
lectique, philosophie officielle de I'U.R.S.S., et I'avénement d’une
nouvelle philosophie biologique issue de Bergson ont rendu ce conflit
plus actuel que jamais, le mettant en pleine lumiére.

L’humanisme cosmologique a été inauguré par Bergson avec son
Evolution créatrice, continué par Edouard Le Roy, éminent disciple
de Bergson et ami intime de Teilhard dont il a propagé les conceptions
dans ses Cours au Collége de France. Lecomte du Noiiy et Gustave
Mercier (Algérie) s’inscrivent également dans la méme ligne. Si
tous ces penseurs accusent nettement des tendances religieuses, nous
devons citer également des naturalistes professionnels qui en sont
indemnes : Albert Vandel, I'auteur de cet admirable ouvrage L’homme
et Uévolution, et surtout Julian Huxley.

Petit-fils du célebre naturaliste Thomas Huxley, le fougueux
partisan de Darwin, et frére du brillant romancier et essayiste Aldous
Huxley, Julian a été président de 'UNESCO et a fait, il y a déja
plusieurs années, une conférence & Lausanne sur le transformisme.

Or Julian Huxley n’a jamais fait mystére de son athéisme, ce qui
ne 'empéche pas de se rencontrer avec Teilhard sur nombre de points
importants. L’Homme — déclare le naturaliste anglais — n’est pas
autre chose que I’ Evolution devenue consciente d’elle-méme.

Nous nous référons pour la suite a son petit ouvrage déja cité,
traduit en francais en 1956 sous le titre L’évolution en action. Pour
un biologiste, nous dit l'auteur, le plus commode est d’envisager la
matiére et lesprit comme deux aspects d’une réalité unique plus
profonde — la substance du monde. Sur ce point, Huxley rejoint la
conception teilhardienne de 1’étoffe du monde biface. « L’aspect
mental gagne en importance au cours de I'évolution, fait qui conduit
a cette importante conclusion que l'esprit n’est pas un pile épiphé-
nomeéne, ni un simple « fantdéme logé dans la machine », pour employer
I’expression du professeur Ryle, mais une piéce opérante du méca-
nisme de la vie» (p. 74).

Les « activités mentales » font partie, dans cette perspective, des
propriétés intrinséques de la substance du monde, quand celle-ci
est organisée en cerveau. Donc toute substance vivante a des propriétés
mentales analogues & celles de V'esprit. Grace au cerveau, l'esprit
surgit comme un facteur actif de I’évolution.

Ici encore, similitude avec 1'axe de complexité-conscience dont
nous parle Teilhard.



198 MAURICE GEX

Voici enfin un texte décisif qui montre encore mieux combien
la pensée de l'athée Huxley se rapproche des conceptions du prétre
Teilhard de Chardin, jusqu’a se confondre avec elles :

La théorie de la sélection naturelle a « ruiné d’'un seul coup toutes
les théories matérialistes qui dénient toute réalité effective a l'esprit,
ou lui assignent le r6le secondaire d’une simple masse d’entrainement
fixée sur la roue de la matiére. Ainsi, pour le biologiste moderne,
le matérialisme dialectique qui sert de fondement philosophique au
communisme marxiste est une erreur et une survivance de 1'époque
ol les principes de I’évolution n’étaient pas encore convenablement
compris » (p. 77)-

Ajoutons que Huxley se sépare de Teilhard sur le probléme de
I'avenir de I'’homme : alors que le pére manifeste, comme nous
l'avons vu, un confiant optimisme dans l'avenir de l’humanité,
Huxley craint les tendances destructrices qui habitent ’homme et
qui pourraient finalement faire avorter les forces créatrices qui 1'ont
engendré.

La vision de Huxley conduit donc a 1’alternative : triomphe ou
échec final ; elle est beaucoup plus tragique et elle fait écho a I'angoisse
et au pessimisme des existentialistes.

Une conception modérée comme celle de Huxley risque naturel-
lement de mécontenter tout le monde, en particulier tous les esprits
partisans, les fanatiques qui s’agitent et crient plus fort que les
autres. Huxley lui-méme déclare d'une fagon plaisante dans Ce gue j'ose
penser : « Quand j’ai fait la conférence [sur science et religion], j’ai
recu plus que ma part d’attaques publiques. C’était cependant assez
réconfortant de voir que j’étais attaqué aussi amerement et vigoureu-
sement par les rationalistes et libres-penseurs que par les représentants
des Eglises. En réalité, le fait d’étre attaqué des deux cotés n'est
pas une preuve d’excellence, mais c’est au moins une garantie que
je n'ai pas été aussi extréme que quelques-uns de mes adversaires
orthodoxes se 'imaginent » (p. 138).

Nous allons maintenant fournir la contre-épreuve de notre
démonstration.

Le Pére Teilhard de Chardin a écrit les invocations lyriques
suivantes dans un cahier multigraphié, non publié en librairie,
Le coeur de la matiére.

« — O divine et puissante, quel est ton nom. Parle.

— Je suis le feu qui briile et 'eau qui renverse — l'amour qui
initie et la vérité qui passe. Tout ce qui s'impose et ce qui renouvelle,
tout ce qui déchaine et tout ce qui unit : Force, Expérience, Progres,
— la Matiére, c’est Moi.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE I99

» Parce que, dans ma violence, il m’arrive de tuer mes amants —
parce que celui qui me touche ne sait jamais quelle puissance il va
déchainer, les sages me redoutent et me maudissent. Ils me méprisent
en paroles, comme une mendiante, une sorciére ou une prostituée.
Mais leurs paroles sont en contradiction avec la vie, et les pharisiens
qui me condamnent dépérissent dans 1'Esprit ot ils se confinent.
Ils meurent d’inanition, et leurs disciples les désertent, parce que
je suis l'essence de tout ce qui se touche, et que les hommes ne
peuvent se passer de moi...

» Trempe-toi dans la Matiére, Fils de la Terre, baigne-toi dans
ses nappes ardentes, car elle est la source et la jeunesse de ta vie.

» Ah ! tu croyais pouvoir te passer d’elle, parce que la pensée
s'est allumée en toi ! Tu espérais étre d’autant plus proche de 1’Esprit
que tu rejetais plus soigneusement ce qui se touche, plus divin si
tu vivais dans l'idée pure, plus angélique, au moins, si tu fuyais les
COTpS.

» Eh bien ! tu as failli périr de faim !

» Baigne-toi dans la Matiére, fils de ’'Homme — Plonge-toi en
elle 1a ol elle est la plus violente et la plus profonde ! Lutte dans
son courant et bois son flot | C’est elle qui a bercé jadis ton incons-
cience ; — c’est elle qui te portera jusqu’a Dieu !

» Je te bénis, Matiére, et je te salue, non pas telle que te décrivent,
réduite, ou défigurée, les pontifes de la science et les prédicateurs
de la vertu — un ramassis, disent-ils, de forces brutales ou de bas
appétits, mais telle que tu m’apparais aujourd’hui, dans ta totalité
et ta vérité.»

Qu'on ne conclue pas surtout de ces citations, que Teilhard
défend le matérialisme dans son ensemble : il pense simplement que
le matérialisme posséde sa vérité, qu’il convient de revaloriser la
matiére comme solidaire de l'esprit et de combattre «les vieux
moules religieux » qui visent a la séparation des deux entités en
faisant du mépris du corps la condition de 1'épanouissement de I'esprit.

La matiére est la matrice de l'esprit et l'esprit un état supérieur
de la matiére : ainsi Teilhard et Huxley tentent de rapprocher maté-
rialisme et spiritualisme, dans une perspective qui reste spiritualiste
en son fond, puisque c’est vers une croissance de la complexité-
conscience que le monde converge.

L’existentialisme lui aussi, en proposant une nouvelle maniére de
penser 'homme, a réuni sous sa banniére des athées comme Jean-
Paul Sartre et Merleau-Ponty et des esprits religieux comme Gabriel
Marcel — sans parler du précurseur que fut Kierkegaard.

Lorsqu’'un mouvement de pensée est ainsi indépendant des
convictions religieuses de ses protagonistes, comme c’est le cas de



200 MAURICE GEX

I’humanisme cosmologique, aprés avoir été celui de l'existentialisme,
cela signifie qu'on se trouve devant une lame de fond qui déferle
irrésistiblement sur I'époque, devant un besoin profond des hommes
d’aujourd’hui.

André Niel, le chroniqueur de Critique, également essayiste et
pocte, écrit, en parlant de nos évolutionnismes :

« Des systémes du monde a tendances idéologiques parfois oppo-
sées (mystique ou rationaliste, religieuse ou athée) se recoupent en
tant de points et convergent avec tant de force vers les mémes
conclusions qu'on en vient a4 ne plus distinguer 'apport propre de
chaque chercheur. Comme dans les sciences, 'effort devient collectif.
Les vérités se mettent a circuler d'un systéme a l'autre sans indice
de pacernité... On est [peut-étre] au seuil d’'un nouvel 4dge de la
pensée philosophique, ol la vérité sur 'homme et sur l'univers
s’organise peu a peu d’elle-méme avec l'aide et sous le controle de
la science. » 1

Nous nous proposons de discuter loyalement une objection qui
se présente naturellement a l'esprit quand on étudie la pensée de
Teilhard, et qui s’est sans doute formée spontanément dans l'esprit
de nos lecteurs.

Finalement 1'univers est fait pour 'homme, I’homme est le but
de 'univers et nous voila plongés dans le plus cru des anthropo-
centrismes. _

Est-il plausible que tout tourne autour de nous, que tout converge
sur nous ? N'est-ce pas une illusion de notre gigantesque orgueil ?

Le progrés de la pensée n’a-t-il pas consisté a se dégager péni-
blement, & partir des conceptions magiques des primitifs, de I’anthro-
pocentrisme ainsi que de l’anthropomorphisme qui est son complé-
ment naturel ?

Et le dernier mot de la sagesse du XXe¢ siecle consisterait a choir
de nouveau dans I'anthropocentrisme, a abolir le lent progrés d’une
pensée qui fait effort vers 'objectivité et vers le désintéressement ?

Ne lit-on pas dans les Pensées d'un biologiste, par Jean Rostand,
cette réflexion sereine et «objective », semble-t-il: « La nature est
sans préférence, et ’homme, malgré tout son génie, ne vaut pas plus
pour elle que n'importe laquelle des millions d’autres espéces que
produisit la vie terrestre.» Jean Rostand est donc catégorique : du
point de vue de la nature qui, sous-entendu, doit étre celui du
naturaliste, un homme ne vaut pas plus qu’une limace ou qu’un
cancrelat !

* Revue Critique, n°® 106, mars 1956, p. 223.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 201

Notre réponse tiendra en quatre points.

Premiérement, il est exact que la science doit éviter de valoriser
les objets dont elle s’occupe. Cette interdiction fait partie de ses
statuts, si l'on peut dire.

Par contre, le propre de la philosophie est d’'introduire la valeur
dans ses spéculations. Les statuts de la philosophie ne sont pas les
mémes que ceux de la science: voila ce que beaucoup de savants
oublient.

Sur le terrain philosophique, s’abstenir de valoriser ce qui mérite
de I'étre — I’homme en 'occurrence, comparé a la limace et au can-
crelat — ce n’est nullement faire preuve d’objectivité, mais tout au
contraire c’est manquer totalement a l'objectivité véritable! En
philosophie, les valeurs sont des éléments essentiels de I'objectivité.
Il s’agit naturellement de valoriser a bon escient et non d'une fagon
arbitraire.

Ajoutons que beaucoup de savants sont de piétres philosophes,
incapables de saisir ce qui distingue la philosophie de la science et
qui transportent en philosophie des limitations qui ne se justifient
qu’en science.

C’est une grave erreur de s’imaginer que toute valorisation est
subjective, c’est-a-dire dépendant arbitrairement de I'individu qui s’y
livre et variant nécessairement lorsqu’on passe d'un individu & un
autre.

Les valeurs ont un fondement objectif — qu’il n’est pas toujours
facile de dégager sans doute, mais qui n’en n’existe pas moins.

Second point. Actuellement, le cerveau humain est bel et bien
la portion de matiére la plus complexe que nous connaissons, attachée
corrélativement au plus haut degré de conscience. Telle est la consta-
tation objective. La valeur s’introduit, dans ’humanisme cosmolo-
gique, par la considération du degré de cérébralisation des étres,
c’est-a-dire le degré de développement du cerveau qui mesure la
puissance d’invention et de liberté.

Un haut degré de liberté et une grande puissance d’invention
sont donc envisagés comme supérieurs en valeur a des degrés et des
puissances moindres.

Troisiéme point. Il n’est pas tout a fait exact de dire que, dans
les perspectives de I’humanisme cosmologique, c’est I’homme qui est
le but de I'univers. Actuellement et sur notre planéte, I'homme est
le degré le plus élevé atteint par 1’évolution. Mais ce stade n’est pas
nécessairement définitif, ni universel, c’est-a-dire réalisé partout. Nous
avons déja dit que I’homme est le symbole de la pointe extréme de
I'évolution — ce qui signifie que ce vocable peut représenter un
surhomme A venir ou existant ailleurs, sur d’autres astres — ou



202 MAURICE GEX

encore un étre spirituel différent de 1’homme que nous ne pouvons
imaginer avec exactitude.

Teilhard congoit, rappelons-le, que le terme de l’évolution sur
terre sera constitué par I’humanité totalement unanimisée et amo-
risée, donc par un étre unifié et unique, transcendant tous les indi-
vidus qui en font partie. L’humanité prise en bloc devient alors un
superhomme.

Albert Vandel voit l'avenir un peu autrement. Il nous dit:
« Nous n’avons aucune raison de croire que la pensée a atteint, dans
I’'Homme, son point culminant et qu’elle doive disparaitre avec lui.
Mais, elle se greffera sur un étre qui relayera 'Homme, comme lui-
méme a relayé I'animal. L’Homme n’est pas un aboutissement, mais
un terme de passage (...), une étape transitoire du mouvement
évolutif et de la montée de l'esprit. »

Quatrieme et dernier point. Si les premieres réflexions de 1’homme
baignaient dans un anthropocentrisme et un anthropomorphisme
naifs, 1l n’est pas absurde qu’une réflexion trés raffinée raméne a
un certain anthropocentrisme, fort différent — empressons-nous de
I'ajouter — de I'anthropocentrisme primitif.

Prenons une comparaison qui fera saisir notre pensée.

A l'époque de la magie, le sujet et I'objet ¢taient intimement mélés,
dans ce sens que les intentions de l'opérateur passaient pour agir
directement sur l'opération — telle était, entre autres, la croyance
des alchimistes.

Deuxiéme étape, le développement de la science jusqu’au XIXe
siécle a posé l'objet comme complétement soustrait a l'influence de
I'observateur.

Cependant, troisiéme étape, la physique contemporaine admet
que l'observateur perturbe toujours le phénomeéne observé, ce qui
est Tevenir par un détour, et d'une maniére cette fois trés précise,
a la croyance primitive mais totalement transfigurée.

De méme, pour le probléme qui nous préoccupe, on peut conce-
voir trois phases :

1. Anthropocentrisme primitif : ’homme se figure naivement étre
le centre du monde, a tout point de vue, et cela d'une maniére
statique.

2. Phase scientifique, o1 I'homme est envisagé comme n’importe
quel autre objet, 'absence de valorisation étant la condition de
I'objectivité scientifique.

3. L’homme est congu par I'’humanisme cosmologique comme le
couronnement actuel sur terre d’'une vaste cosmogénése.

* A. VANDEL : L'homme et I’évolution, p. 194-195.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 203

Nous sommes en présence d'une pensée philosophique qui, envi-
sageant l'ensemble du réel, ne peut faire abstraction du sujet, de
Iesprit et par conséquent de la valeur, laquelle s’introduit toujours
avec la considération de lesprit. La philosophie prend comme
objet la réalité totale, alors que la science n’envisage que des aspects
partiels de la réalité, des abstractions, d’ou la différence des deux
types d’'objectivité. Avec I'humanisme cosmologique on revient donc
a un certain anthropocentrisme ol l'homme d’ailleurs n’est pas
exactement centre, mais fleche de 1’évolution : il est beaucoup plus
raffiné, et mieux justifié parce que réfléchi, que I'anthropocentrisme
spontané des primitifs. On connait le dicton «les extrémes se tou-
chent ».

Si 'on voulait traiter historiquement d’une maniére compléte le
probléme de 1’humanisme cosmologique, il y aurait lieu de se deman-
der si certaines philosophies contemporaines trés élaborées techni-
quement, comme le monadisme de Francis Maugé de Paris, et le
platonisme psycho-biologique de Raymond Ruyer, professeur a
Nancy 1, peuvent légitimement se réclamer de ’humanisme cosmo-
logique, bien qu’ils ne choisissent pas I’évolution universelle comme
axe central de leurs spéculations — ce qui ne veut nullement dire
qu’ils s’opposent a l'idée d’évolution, bien au contraire.

Nous inclinerions a les ranger également parmi les humanistes
cosmologiques, mais cela nous entrainerait beaucoup trop loin si nous
voulions justifier notre opinion.

Nous ne cherchons nullement & étre complet — car c’est le moyen
infaillible de devenir ennuyeux. Pour simplifier, nous ne nous sommes
attaché qu’aux humanismes cosmologiques dont l'idée-clé est 'évo-
lutionnisme universel : nous pourrions les appeler des humanismes
cosmogénétiques puisqu’ils portent sur la genése du monde. Dans
cette étude nous nous sommes borné & pratiquer un échantillonnage
sur Teilhard et Huxley, ces deux auteurs portant témoignage pour
tous les autres, pour le Bergson de L’Evolution créatrice, pour Le Roy,
pour Gustave Mercier, pour Lecomte du Noiiy et pour Albert Vandel.

Remarquons que, dans le domaine de la spéculation proprement
dite, I'humanisme cosmologique est d’inspiration trés ancienne. Toutes
les philosophies ésotériques ont envisagé 'homme comme inviscéré
dans l'univers, 1’homme-microcosme étant le résumé, la miniature
du grand univers, du macrocosme, toutes une série de « correspon-
dances » reliant étroitement le « petit monde » avec le « grand monde ».

1 FrRaNcCIS MAUGE : La synthése totale des sciences, ses conditions et son
principe, Paris, Hermann & Cle, 1955.
RavMoND RUVYER : La conscience et le corps, 1037 ; Eléments de psycho-
biologie, 1946 ; Néo-finalisme, Paris, P.U.F., 1952.



204 MAURICE GEX

Ce qui est nouveau dans notre humanisme actuel, c’est I'apport
décisif de la science destiné a se substituer aux réveries des occul-
tistes, c’est surtout le vigoureux élan que la prodigieuse extension
de la recherche scientifique de nos jours a donné a cette vision cos-
mique. Le sens cosmique s’est développé, s’est universalisé, s’est
méme vulgarisé — qu’on pense aux romans de science-fiction avec
leurs expéditions interplanétaires qui répondent & un besoin nouveau
— et tout cela dans des proportions extraordinaires.

L’homme pense de plus en plus, économiquement, politiquement
et culturellement, en se plagant au point de vue de I'’ensemble de la
planéte, et parallélement il situe sa planéte au point de vue de I'uni-
vers entier. Einstein nous a habitués a entendre parler du rayon de
l'univers fini mais illimité. L’abbé Lemaitre a lancé son hypotheése
hardie de 'atome primitif qui, en explosant, a donné naissance a
notre monde, lequel, depuis les origines, est toujours en expansion,
ce dont témoigne la récession des nébuleuses spirales. La recherche
anxieuse de nos origines a conduit paleéontologistes et préhistoriens
a souligner notre solidarité avec l'’ensemble du monde vivant, qui
s’épanouit en gerbes issues d'une méme origine.

Et 'on voudrait que la philosophie, qui doit connaitre tous les
aspects du réel, reste en marge de ce vaste et puissant mouvement
de pensée qui s’accéléere chaque jour, exactement comme s'il
n’existait pas ? La recherche scientifique fournit-elle donc des
connaissances illusoires ? Peut-on compartimenter I’esprit humain :
ici la science, 1a la philosophie, avec cloison étanche entre les
deux ?

Nous croyons que I’humanisme cosmologique balayera a bréve
échéance toutes les philosophies isolationnistes, & commencer natu-
rellement par l'existentialisme — sans doute aprés avoir annexé ce
que le message existentialiste contient de valable, a savoir 1’accent
mis sur l'intériorité humaine, 2 condition que cet accent ne soit
pas exclusif de toute autre valorisation.

I1 serait inexact d’affirmer que ’humanisme cosmologique pré-
sente, par symétrie, les défauts inverses de l'existentialisme, et que
si ce dernier est une speculation exclusivement a base d’introspection,
I’humanisme cosmologique serait une philosophie «répandue au
dehors », ne prenant en considération que le monde extérieur révélé
par la science.

L’humanisme cosmologique, au contraire, congoit I'homme a la
fois comme un objet extérieur, une partie d'univers, et comme un
étre intériorisé et valorisé, comme un centre de libre initiative. L’axe
de la complexité-conscience dont nous parle Teilhard témoigne de la
synthése harmonieuse entre monde extérieur et monde intérieur que
se doit d’accomplir toute philosophie digne de ce nom.



VERS UN HUMANISME COSMOLOGIQUE 205

Sur le terrain moral, ’humanisme cosmologique convie ’homme
a un engagement total en vue de participer activement & 1’évolution
universelle qui converge sur lui — alors que ’engagement des existen-
tialistes est sans fondement, sans nécessité vraie.

« L’'Homme discerne soudain au fond de lui-méme la charge
redoutable de conserver, d’accroitre, de transmettre la fortune d’un
monde. Corps et ame, il émerge d'un formidable travail créateur
auquel la totalité des choses a depuis toujours collaboré, et s’il se
dérobe a la tache assignée, quelque chose de cet effort sera pour
jamais perdu et manquera a tout l'avenir... Pour une part infime,
mais réelle, le succés de I’énorme affaire, de I'immense enfantement
universel, est entre les mains du moindre d’entre nous. » 1

Et voici la régle qui doit éclairer notre route :

« En toutes circonstances avancer toujours dans la direction
montante, ol techniquement, mentalement et affectivement, toutes
choses (en nous et autour de nous) le plus rapidement convergent. » 2

I1 est temps de conclure et de nous résumer. L’idée profonde qui
promeut I’humanisme cosmologique est la conviction inébranlable que
toute situation locale dans laquelle nous nous débattons doit s’éclairer
a la lumiére de la situation universelle la plus vaste que nous puissions
connaitre. Une telle conviction postule l'unité du cosmos, l'intime
connexion de tous ses ¢éléments, de toutes ses parties, de toutes ses
époques.

Esprit et matiére, homme et univers, science et philosophie,
toutes ces oppositions ne sont que relatives et apparentes, elles
recouvrent une unité dynamique fonciére : I'esprit et la matiére sont
les deux aspects par lesquels se révele a nous I’Etoffe du monde
qui est unique ; 'homme est actuellement la fleche d’un univers en
¢volution convergente ; la science et la philosophie sont activités de
connaissance solidaires et complémentaires, ce que tous nos auteurs
ont prouvé surabondamment par leurs ceuvres.

Universalité et unité: n’est-ce pas le programme implicite de
toute philosophie authentique ?

Souhaitons que, dans ses grandes lignes, 'Univers ne se revéle
pas trop multiforme ni trop polyvalent aux efforts d’universalisation
et d'unification des penseurs de la seconde moitié du XXe siecle,
pour permettre a I’humanisme cosmologique de s’épanouir pleinement

et de donner tous ses fruits.
MAURICE GEX.

1 Les fondemeﬁts et le fond de I'Idée d’Evolution, dans VANDEL : L’ homme
et I'évolution, p. 19.
2 TEILHARD : L’apparition de I’homme, p. 332.



	Vers un humanisme cosmologique : la synthèse de Teilhard de Chardin

