Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 2

Artikel: De la philosophie a la théologie de Paul Haeberlin
Autor: Haeberlin, Paul / Piguet, J.-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA PHILOSOPHIE A LA THEOLOGIE
DE PAUL HAEBERLIN*

Nos lecteurs connaissent déja I’ceuvre de P. Haeberlin 2 ; ils savent
que toute sa philosophie vise a séparer, dans la masse des choses
et des opinions qui nous entourent, ce qui est absolument certain
de ce qui ne l'est pas. Propos cartésien s'il en fut, qui aboutit a
considérer comme absolument certaine l'existence individuelle du
sujet qui connait et qui agit — existence livrée dans une prise de
conscience métaphysique par une intuition immédiate que rien ne
saurait entamer. Rien, pas méme les questions les plus embarras-
santes, pas méme les doutes les plus nocifs, pas méme les arguments
les plus subtils : car questions, doutes et arguments présupposent
toujours l'existence de qui questionne, doute ou argumente. Si bien
que tenter d’infirmer cette certitude de soi revient a en confirmer
le caractére inconditionné.

L’effort négatif de la philosophie de P. Haeberlin consiste donc
en cette mise en question du discours métaphysique (qui n’est jamais
4 lui tout seul philosophie) au nom de la simplicité absolue d'un
fait brut immédiat situé a un niveau supra-discursif et supra-analy-
tique — au niveau méme de l'intuition intellectuelle de Kant.

Positivement la philosophie a pour tache d’«expliciter » le sens
de cette certitude A laquelle n’est jamais adéquate aucune formula-
tion ; au cours de cette explicitation, le grand risque est de tenir
pour vrai (fiérwahrhalten) la formule qui sert a expliciter, et de la
substituer ainsi a notre insu au sens originel et vécu (Urwahrheit) de
ce qui est a expliciter.

La philosophie haeberlinienne revient donc a séparer deux
mondes, 'un simple et métaphysique, ’autre compliqué et discursif ;
le philosophe, situé dans ce monde-ci, prend conscience de son infir-
mité en reconnaissant l'existence de ce monde-la.

C’est dans le méme sens que la théologie de P. Haeberlin distingue
le message évangélique divin (la « bonne nouvelle ») et les innom-
brables interprétations humaines de ce message ; et sa tiche néga-

! PaurL HAEBERLIN : Das Evangelium und die Theologie. Miinchen-Basel,
Ernst Reinhardt Verlag, 1956, 113 p.

: Cf. P. TuEvENAz: La philosophie en Suisse alémanique. R.T.P., 1941,
p- 99; J.-CLAUDE PIGUET : Au centre de la philosophie de Haeberlin, R.'T.P.

1953, P- 35-



128 J.-CLAUDE PIGUET

tive est parallelement de critiquer (souvent violemment) ces inter-
prétations, tandis que ressort positivement de cette critique la
simplicité du message évangélique, contenu dans la révélation de la
seule bonté absolue de Dieu.

Dans sa partie critique, P. Haeberlin passe en revue les divers
aspects de la théologie et ses problémes traditionnels. Ainsi I'idée de
« jugement » contredit la bonne nouvelle (p. 36) ; celle de « vie éter-
nelle » est superfétatoire, car nous sommes déja, en tant qu’individus
singuliers, éternels ; et de plus cette idée suppose celle de damna-
tion, totalement étrangére au christianisme authentique (p. 37).
La croyance en la parousie témoigne également d'un manque de
foi : car Dieu s’est déja révélé et il n’y a rien d’autre a espérer (I’espoir
est une notion philosophique, pour notre auteur, et non théologique).
De méme le péché originel contredit la bonté absolue de Dieu, et la
thése paulinienne de la justification par la foi introduit une idée
de loi, étrangere au caractére vécu du christianisme originel ; enfin la
doctrine de la prédestination revient a faire de I'arbitraire un attribut
de Dieu...

A quoi tendent ces critiques ? Au premier abord, elles paraissent
toutes étre un témoignage du libéralisme théologique de Paul Haeber-
lin. Historiquement, Haeberlin remonte a un christianisme antérieur
a l'ceuvre de saint Paul, qui a faussé a ses yeux la simplicité du
message évangélique. Méthodiquement ensuite, Haeberlin ne cherche
pas 4 fonder une nouvelle dogmatique en partant d'une interprétation
personnelle du message divin ; au contraire les problémes dogmati-
ques, que Haeberlin prend dans leur structure traditionnelle, sont
pulvérisés par la bonne nouvelle et éliminés tour a tour. L’autorité
de I'Ecriture, troisiémement, n’est pas absolue : « Le retour au texte
comme tel est une femtation de la théologie chrétienne» (p. 81I).
Quatriémement la nécessité d'une dogmatique est contestée : « Tout
dogme, en soi et par soi, et indépendamment de son contenu, est
non chrétien (unchristlich), parce qu’il repose sur une transformation
de la foi en loi (eine Vergesetzlichung des Glaubens) » (p. 74).

Un tel libéralisme, dont on comprend qu’il ne puisse s’accommoder
de l'intransigeance (du fanatisme, dit 'auteur p. 85) de saint Paul,
parait encore manifeste dans le contenu positif de la théologie de
P. Haeberlin ; mais 13 cette apparence va éclater et révéler le vrai
visage de l'intention théologique de P. Haeberlin.

Au premier abord, pourtant, tout I'aspect positif de la théologie
haeberlinienne semble encore confirmer ce libéralisme. Positivement
en effet, Haeberlin se contente d’affirmer en gros que le Bon Dieu
est beaucoup plus simple que les inventions des théologiens, et
que celles-ci feraient plutdot obstacle a la vie chrétienne. Dieu est
absolument bon, tel est le « credo » haeberlinien : point n’est besoin



DE LA PHILOSOPHIE A LA THEOLOGIE DE P. HAEBERLIN 129

de savoir si Dieu est un ou trois, personne ou non, car, de 'aveu
de l'auteur, on ne peut rien savoir de l'essence (Wesen) de Dieu.

I1 semble donc bien que ce n’était point la peine d’abattre coup
sur coup des dogmaticiens si considérables pour arriver a un résultat
si pauvre en contenu positif. En réalité pourtant, le divorce méme
qui existe entre la partie critique, si fortement menée, et le c6té trop
«libéral » de la partie positive, donne a réfléchir et améne a culbuter
I'idée que nous venons de nous faire de P. Haeberlin théologien.

Un premier point est fondamental : P. Haeberlin ne prétend pas
développer sa théologie, mais au contraire expliciter les fondements
de foute théologie pour en indiquer la tdche nécessaire. Bien plus,
il ne s’agit méme pas pour Haeberlin d’expliciter ces fondements,
mais simplement de marquer aussi fortement que possible qu'ils
existent, et que c’est & eux qu’il convient, dans une entreprise théo-
logique ultérieure, de se soumettre.

Aussitdt ce qui nous paraissait pauvre et maigre prend sa pleine
et sa riche signification, et le libéralisme de P. Haeberlin (ou ce que
nous croyions étre tel) s’évanouit définitivement.

Ainsi la formule « Dieu est absolument bon », par quoi paraissait
se résumer la théologie haeberlinienne, condense non pas une théologie
(c’est-a-dire un discours sur Dieu), mais le discours de Dieu lui-
méme, c’est-a-dire le message évangélique, la bonne nouvelle. Il
s’agit donc pour Haeberlin que la théologie humaine améne a une
saisie directe et immédiate par la foi de cette bonté divine ; et pour
éviter que la théologie ne confonde ses formules d’homme avec la
parole de Dieu (ce qu’elle fait trop souvent), Haeberlin prend soin
d’user, pour renvoyer extrinséquement au contenu méme de la révé-
lation, d'un vocabulaire aussi peu académique, aussi éloigné des
subtilités et des disputes théologiques que possible.

‘C’est dire que, contrairement au libéralisme, Haeberlin accentue
la distance qui nous sépare de Dieu en creusant un abime entre
les prétentions de la théologie et 1'objet de cette prétention, entre
I'homme et Dieu.

La méme attitude se fait jour avec le probléme de I’cecuménisme.
Haeberlin se trouve en fait aux antipodes de la tolérance libérale,
qui atténue les diversités des confessions pour en chercher un déno-
minateur commun. « La tolérance, dit-il, est un ersatz de l'amour
et se trouve & ses antipodes » (p. 91). L’cecuménisme ne trouve donc
pas son fondement dans un résidu commun a tous, mais dans une
source vivante, dans un centre reconnu par tous, avec intolérance,
comme le vrai Dieu.

Le credo haeberlinien n’est donc pas pauvre, mais simple — de
cette simplicité massive propre a notre auteur. Et encore faut-il
s’entendre : cette simplicité n’est pas obtenue par un épuisement



130 J.-CLAUDE PIGUET

progressif du compliqué aboutissant & un résidu assez vague dési-
gnant ce qu’il y a de commun 4 'homme et a4 Dieu, et par 13 & toutes
les confessions ; Dieu est simple parce qu'’il est centre, source vivante
de laquelle procédent les complications de notre nature humaine
infirme. Cette simplicité est donc comparable a celle dont parle
Karl Barth 1, quand il arrive, dit-il, «au centre», 1a ou « tout devient
extrémement simple, élémentaire, enfantin », et ol il se trouve « comme
un moniteur d’école enfantine devant ses petits éléves, avec un
message quun enfant de quatre ans pourrait déja comprendre ».

On voit donc que l'entreprise de Paul Haeberlin réintroduit en
théologie ce qui faisait I'armature de sa philosophie, & savoir la
distance infinie entre ce que nous voulons que soient les choses, et
ce qu'elles sont réellement: en effet, entre 'objet de la théologie,
qui est Dieu, et la structure humaine de cette discipline, entre la
parole de Dieu et nos paroles, il n'y a pas de commune mesure,
pas plus qu’il y en avait entre les formules qui explicitent le sens
de la vérité originelle philosophique et cette vérité elle-méme. La
théologie — comme la philosophie — de Paul Haeberlin se situent
donc a l'opposé de ce qu'on a cru souvent qu’elles pouvaient étre :
un éclectisme libéral défendu avec l'intransigeance d'un dogmaticien
orthodoxe. '

En résumé, c’est bien ce genou fléchi devant ce qui n’est pas
de nous qui marque le mieux la préoccupation commune de la théo-
logie et de la philosophie haeberliniennes. La philosophie peut bien
alors partir de I'homme et de la conscience qu'il prend de sa propre
existence pour traverser le monde et rejoindre 'unité du monde qui
est Dieu ; la théologie peut bien alors partir de la conscience de Jésus-
Christ pour descendre vers le monde et vers nous ; toutes deux com-
mencent pourtant toujours par prendre conscience de ce qu’elles ne
peuvent pas connaitre: la transcendance du sujet singulier et la
bonté absolue de Dieu. Comme disciplines humaines, la philosophie
et la théologie ne peuvent donc pas parler une langue qui énonce des
résultats et formule des dogmes ; leurs discours sont des invitations,
auxquelles on ne saurait ne pas souscrire sans faillir a la vérité, et la
langue dont elles se servent se conjugue a l'impératif, non a l'indi-
catif. Philosophie et théologie sont donc plus prés de la pédagogie,
qui vise a éduquer, a élever, que de la science, qui vise a instruire
seulement.

Et c’est pourquoi, malgré toutes les différences, la théologie
peut appeler a son aide la philosophie, et c’est pourquoi toutes deux,
étant également «ancillae veritatis», peuvent se tendre la main.

J.-CLAuDE PIGUET.

1 Esquisse d’'une dogmatique, Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1950, p. 63-64.



	De la philosophie à la théologie de Paul Haeberlin

