
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 2

Artikel: L'évangile et la sagesse selon l'apôtre Paul : d'après I Corinthiens I:17 à
3:23

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE

SELON L'APÔTRE PAUL

D'après I Corinthiens i : 17 à 3 : 23

Plus on lit ces textes bien connus, plus on acquiert la conviction
que pour les comprendre vraiment, pour en proposer une exégèse
pleinement satisfaisante, il faudrait savoir ce que nous ne savons
pas, ce que nous ne pouvons que deviner, que supposer, sans être
certains de ne pas nous tromper. En effet, ces pages ont été inspirées
à l'apôtre Paul par les soucis que lui causaient l'Eglise de Corinthe,
les partis qui s'y formaient, les divisions dont elle était menacée.
Et la personne de l'apôtre était pour quelque chose dans ces
divisions : un parti se réclamait de lui (1 : 12) et il était l'objet de critiques
fort vives de la part de ceux qui reconnaissaient d'autres maîtres
(4 : 1-5). Il semble que ses adversaires lui reprochaient une prédication

dépouillée de toute rhétorique, de toute argumentation propre à

persuader, et qui n'offrait pas à l'auditeur une sagesse supérieure,
éclairant les grands mystères de l'univers et particulièrement celui
de la destinée humaine. En nous exprimant ainsi, nous avons peut-
être déjà trop précisé, et altéré, le sens des quelques déclarations,
des quelques allusions que nous pourrions invoquer. Nous avons
au moins esquissé la situation quelque peu tendue dans laquelle
l'apôtre a dicté ses pages, dont un des thèmes principaux est celui
des rapports de l'Evangile avec la sagesse, et avec l'éloquence dans
la mesure où la sagesse en use pour se faire écouter et accepter.
Si Paul parle ici de la sagesse, c'est contraint par les circonstances,
c'est parce que la valeur accordée à la sagesse dans l'Eglise de Corinthe
lui paraissait jouer un rôle décisif dans la constitution des partis,
dans leurs querelles et dans l'opposition de plusieurs à son autorité
apostolique. L'apaisement de discussions passionnées, l'affermissement

de l'unité de l'Eglise, dépendaient, selon lui, d'une juste
appréciation de la sagesse. Comme les Corinthiens ont été les premiers,
semble-t-il, à parler de la sagesse, Paul ne la définit jamais, et comme
nous le verrons, le terme revêt des acceptions diverses au gré des

contextes dans lesquels il paraît. Nous essayerons de discerner aussi



96 CHARLES MASSON

exactement que possible ses diverses acceptions, quitte à laisser
voir ce que sa signification a de flottant dans ces pages où Paul
l'emploie tantôt au sens où l'entendaient les Corinthiens, tantôt au
sens qu'il lui donnait lui-même.

Le mot surgit pour la première fois d'une manière fort inattendue
1 : 17 : « Car Christ ne m'a pas envoyé pour baptiser, mais pour
annoncer l'Evangile, et cela non avec la sagesse de la parole, afin
que la croix du Christ ne soit pas rendue vaine. » Paul vient de
rendre grâce de n'avoir baptisé à Corinthe que quelques personnes ;

ainsi ceux qui prétendent constituer son parti ne peuvent en aucune
manière justifier l'attachement qu'ils lui témoignent par le baptême
qu'il leur aurait administré. D'ailleurs il a reçu du Christ la mission
d'annoncer l'Evangile et non de baptiser. L'affirmation était de
taille. Elle pourrait aujourd'hui introduire une réflexion sur les

rapports de la Parole et du sacrement dont les incidences sur le
plan ecclésiastique seraient nombreuses. Et pourtant Paul abandonne
brusquement ce thème et donne à son discours une direction que rien
ne faisait prévoir : « pour annoncer l'Evangile non avec la sagesse
de la parole », oùk èv öocpujt Xóyou. Dans son extrême concision ce

complément de mode n'est pas facile à comprendre, et encore moins
à traduire en français. Quels rapports ont entre eux ces deux termes :

aocpfa sagesse, Xoyoç. parole Comme ils se lisent séparés
2.1 et 4, il faut dans notre texte aussi accorder à chacun d'eux sa
valeur propre, tout en reconnaissant que le terme de sagesse est le
plus important. Si Xófoc. a ici le sens de « parole » ou de « discours »,

rjocpfa est la sagesse au service de la parole, son argumentation
destinée à créer la conviction » ; mais peut-être s'agit-il aussi de la
sagesse communiquée par le discours, d'un savoir supérieur, religieux
ou philosophique. Quoi qu'il en soit, le v. 17b affirme l'incompatibilité
absolue de l'Evangile avec toute forme de prédication qui serait
caractérisée par « la sagesse de la parole », cette sagesse se faisant
valoir soit par l'argumentation, soit par le contenu du discours. Une
telle sagesse viderait la croix du Christ de sa substance et de son
efficace et n'en laisserait rien subsister. Or, si l'Evangile doit rester
ce qu'il est et ne rien perdre de sa puissance, il faut qu'il annonce la
croix du Christ dans sa réalité brutale, totalement déconcertante

pour l'homme de ce monde.
L'affirmation du v. 17b est encore extrêmement sommaire,

si nombreuses que soient ses implications. Paul va s'efforcer de la
justifier dans les vs. 18-21.

1 «... non pas en munissant la prédication d'arguments empruntés à la
sagesse de ce monde, présentés avec toutes les ressources de la rhétorique », dit
Joh. Weiss, en donnant peut-être au terme «sagesse» une signification trop
exclusivement formelle. Cf. Der erste Korintherbrief, Göttingen, 1925, ad 1.17.



L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE SELON L'APÔTRE PAUL 97

V. 18 « La parole de la croix, en effet, est folie pour ceux qui
vont à la perdition, mais pour ceux qui vont au salut, elle est
puissance de Dieu. »

L'apôtre n'aurait pu décrire avec plus de force l'efficace de la
« parole de la croix ». Lorsque la croix du Christ est annoncée, les
auditeurs se partagent en àiroXXûuevoi gens qui « vont à la
perdition » et en aiuróuevoi gens qui « vont au salut » '. Elle oblige
les hommes à se situer, à se définir par le jugement qu'ils portent sur
elle. Elle les rejette dans deux catégories opposées : les uns s'écartent
avec un éclat de rire, avec un sourire amusé, ou avec une moue de

dégoût, en disant à haute voix ou par devers eux : « folie »2, et en
refusant la moindre attention à cette « folie » ; les autres sont atteints,
bousculés, saisis par la croix du Christ ; ils en acceptent le jugement,
ils voient leur situation devant Dieu changée du tout au tout par
elle, et ils reconnaissent en elle — ô paradoxe — « la puissance de
Dieu ». Ces deux jugements formulés sur la croix du Christ ne sont
pas de même qualité : le premier exprimé par uuipfa « folie », est
le jugement rapide, superficiel le plus souvent, d'hommes qui
réagissent devant la croix en hommes de ce monde, selon les habitudes
mentales et la sensibilité de leur milieu, et qui d'emblée refusent
de prendre l'Evangile au sérieux ; le second est le fait d'hommes
touchés, bouleversés et qui, subjugués par l'action souveraine dont
ils ont été l'objet, n'ont pu que s'écrier devant la croix : « puissance
de Dieu ». A remarquer que dans le v. 18 il n'a pas été question
de « sages » ou de « sagesse », mais le jugement qui s'exprime par le
mot « folie » est évidemment celui de gens qui se croient sages et
jugent au nom des critères plus ou moins nettement formulés de leur
sagesse.

Mais comment se fait-il que la croix du Christ exerce une telle
action, produise pareille crise au sein de l'humanité, décide de la
destinée éternelle de ceux qui prennent position à son égard

Paul le dit au v. 19 : « Car il est écrit : je perdrai la sagesse des

sages, et l'intelligence des intelligents, je l'annihilerai » 3. L'efficace de
la croix du Christ n'est incompréhensible que pour ceux qui en sont
réduits à leurs seules lumières, pour l'apôtre elle est l'accomplissement
d'un jugement de Dieu dès longtemps prophétiquement annoncé par
l'Ecriture. Dieu a fait par la croix du Christ ce qu'il avait dit : il a
dérouté la sagesse des sages, il a réduit à l'impuissance l'intelligence
des intelligents. Et Paul de s'exclamer au v. 20 : « Où est le sage

1 Tel est le sens de ces participes présents. Bl-Deb. § 339.
2 Cf. art. uuupi'a ThWbNT iv, p. 850 ss.
3 Paul cite Esaïe, 29 : 14 dans la version des LXX en substituant àQevf\(Sw

à Kpùi(Jiu.



98 CHARLES MASSON

où est le scribe où est le disputeur » de ce siècle » Représentant de
la sagesse grecque (« sage »), représentant de la sagesse juive (« scribe »)

champion de la sagesse de ce siècle (« disputeur »), tous ceux qui
demandent à l'Evangile ses titres et prétendent en juger, que sont-ils
devenus Quelle contenance font-ils Que disent-ils de valable sur
la croix Profèrent-ils sur elle la moindre appréciation adéquate
Leur opinion s'exprime d'un mot : « folie » Ils déclarent n'y rien
comprendre, ne pas même s'y intéresser, sans se douter qu'ils
prononcent ainsi leur propre jugement. Et Paul de conclure : « Dieu
n'a-t-il pas affolé la sagesse du monde » Mais oui, en plaçant devant
elle la croix du Christ, Dieu l'a totalement déconcertée, car ses
critères ne sont plus applicables, ses jugements ne sont plus valables,
le sens de l'événement lui échappe, elle est réduite au silence ou à

dire des sottises. La croix du Christ est le jugement de la sagesse du
monde. Mais pourquoi Dieu a-t-il opéré ce jugement Pour répondre
à cette question Paul remonte jusqu'au principe de la paradoxale
efficace de la croix du Christ. A cette hauteur il n'est pas facile de le
bien comprendre tant sa parole dans sa concision est riche de sens.

V. 2i « Puisqu'en effet à la sagesse de Dieu le monde n'a pas
connu Dieu par la sagesse, il a plu à Dieu de sauver ceux qui croient
par la folie de la prédication. »

Jusqu'à présent nous avons pu sans trop d'inconvénients laisser
la notion de sagesse dans une certaine indétermination. Quand Paul
a parlé de la « sagesse du monde » (v. 20), il laissait clairement entendre
qu'il s'agissait pour lui de la sagesse grecque et de la sagesse juive,
considérées moins dans le contenu propre à chacune d'elles que dans
le jugement porté par chacune d'elles sur la croix du Christ en vertu
de leurs critères intellectuels et moraux usuels. Maintenant Paul
oppose à la « sagesse du monde » « la sagesse de Dieu », aussi pouvons-
nous espérer qu'elles se définiront par leur opposition même. Qu'est-ce
pour Paul que la « sagesse de Dieu » Il tient sans doute ce concept
de l'Ancien Testament. « En affirmant que Dieu est sage (Es. 31 : 2 ;

Job 12 : 13) ou qu'il possède la sagesse (II Sam. 14 : 20 ; Job 15 : 18 ;

28 ; Dan. 2 : 20-23) l'Ancien Testament entend exprimer l'universalité

de sa connaissance et la toute puissance de son action. » *
La sagesse de Dieu n'a rien de théorique. Il la révèle dans toutes
ses œuvres, et pour commencer dans la création, mais il la révèle
surtout dans ses « voies » 3, dans les voies qu'il suit dans le gouvernement

d'Israël et du monde, dans ses jugements et ses délivrances,

1 ZuZr|Tr|Tr|Ç le disputeur. Le terme n'a été trouvé que chez Paul et
ceux qui le connaissent (p. ex. Ignace, Eph. 18 : 1). W. Bauer.

2 Edmond Jacob : Théologie de l'Ancien Testament, Neuchâtel et Paris,
1956, P- 94-

3 Cf. l'art, òboe,, ThWbNT, v. p. 47-56.



L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE SELON L'APÔTRE PAUL 99

dans l'accomplissement de son plan rédempteur ». Or l'apôtre dit :

«puisqu'à la sagesse de Dieu le monde n'a pas connu Dieu par la
sagesse... » Qu'est-ce que cette connaissance manquée Paul suppose
que le monde pouvait connaître Dieu à sa sagesse, telle que nous
venons de la définir. Et la connaissance de Dieu, pour lui, n'est pas
plus théorique que la sagesse de Dieu. Connaître Dieu, ce n'est pas
connaître rationnellement son existence et ses attributs, c'est le
connaître d'une connaissance existentielle, dans la vivante révélation
qu'il donne de lui-même dans ses œuvres, dans ses commandements,
dans ses châtiments et ses délivrances. Connaître Dieu, c'est le traiter
en Dieu en lui accordant l'honneur et l'action de grâce qui lui sont
dus (Rom. 1 : 21). La connaissance de Dieu est une connaissance
réciproque comme toute connaissance d'une personne par une autre
personne, c'est connaître et être connu, c'est connaître Dieu pour
avoir été connu de lui (Gai. 4: 9 ; I Cor. 8 : 3 ; 13 : 12) 2. Dès
lors nous devons nous faire de la sagesse par laquelle les hommes
devaient connaître Dieu une conception existentielle aussi et la définir
attitude sage, comportement sage, par lequel les hommes auraient
assumé leur condition de créatures du Créateur, dans la « crainte
de Dieu qui est le commencement de la sagesse » (Ps. ni : 10 ;
Prov. 9 : 10 ; Job 28 : 28), mais aussi dans la reconnaissance et
l'amour qui en sont l'accomplissement. C'est pour avoir manqué
à sa vocation qui était de connaître Dieu « à sa sagesse » que la
sagesse des hommes est devenue la « sagesse du monde », la sagesse
de l'humanité pécheresse qui a rompu avec Dieu pour suivre ses

propres voies. Paul ici ne se demande pas quand la sagesse des hommes
s'est ainsi détériorée, il pense à la lumière de la croix. C'est d'elle
qu'il a appris le jugement de la sagesse de ce monde, annoncé
prophétiquement dans l'Ecriture, et c'est de ce jugement qu'il a conclu à

l'impuissance de la sagesse du monde à connaître Dieu. Mais qu'était
donc pour lui la sagesse grecque Ce n'était point la philosophie
d'un Socrate, d'un Platon ou d'un Aristote, mais la philosophie
populaire hellénistique, cynique ou stoïcienne, qui se livrait de son
temps à une intense propagande dans tout l'Orient hellénisé 3.

Quelle que fût la valeur de ses enseignements moraux, quelle que
fût surtout la connaissance de Dieu proposée par elle, cette sagesse
grecque était jugée par la croix du Christ, que les esprits formés par
elle traitaient de « folie ». Mais comment Paul pouvait-il confondre

1 Cf. Ethelbert Stauffer : Die Theologie des Neuen Testaments, Genève
1945, p. 68 ss.

2 Cf. l'art. T'TVUUOKU) ThWbNT I pp. 688 ss.
3 Cf. Paul Wendland : Die hellenistisch-römische Kultur. Tubingen, 1912,

P- 75-96.



100 CHARLES MASSON

la sagesse juive avec la sagesse grecque sous le vocable de « sagesse
du monde » N'était-elle pas au bénéfice de la révélation, de la
connaissance du vrai Dieu et de sa volonté exprimée dans la loi
(Rom. 2 : 17 ss.) Certes, mais il faut se souvenir du rôle limité dans
le temps assigné à la loi dans l'histoire du salut (Gai. 3 : 17 ; 4 : 4) ;

il faut se rappeler aussi que le régime de la loi était aux yeux de

l'apôtre un régime de minorité spirituelle soumettant les enfants
à l'autorité d'un « pédagogue » (3 : 17) ou, selon une autre image, à

des «tuteurs et à des curateurs» qui ne leur permettaient pas de

frayer librement avec leur père (4 : 1 s.). Bref la loi était incapable
de procurer une véritable connaissance de Dieu. Et pour démontrer
à quel point la sagesse juive était étrangère à la sagesse de Dieu, il
suffisait de la part prise par les scribes à la condamnation de Jésus
au nom de la loi, comme aussi de leur opposition à la prédication
chrétienne à laquelle Paul s'était associé avant sa conversion.

Après avoir constaté dans le v. 21a l'échec du monde dans ses

tentatives pour connaître Dieu, l'apôtre proclame l'acte souverain

par lequel Dieu s'est fait connaître : « il a plu à Dieu de sauver ceux
qui croient par la folie de la prédication » (v. 21b). Tous les termes de

cette déclaration sont riches de sens. EuoOKnaev ó Qeoç « il a

plu à Dieu », il a décidé dans sa grâce absolument libre, mais inclinée

par sa bienveillance envers les hommes, aûiaai toùç mareûovTaç.
« de sauver ceux qui croient ». A noter qu'il n'est plus question que
Dieu se fasse connaître de la sagesse des hommes. Il n'a plus devant
lui des hommes à éclairer par la connaissance, mais des hommes à

sauver. Cela suppose qu'ils sont « perdus », et ils le sont devant
Dieu sinon à leurs propres yeux, ils le sont pour n'avoir pas connu
Dieu, pour n'avoir pas assumé leur condition de créatures et pour
avoir ainsi manqué leur destinée. Dès lors Dieu ne pouvait plus se

faire connaître d'eux qu'en les « sauvant », c'est-à-dire, qu'en renouant
le lien brisé entre lui et eux, en les replaçant dans leur vraie position
par rapport à lui, dans leur condition de créatures dépendantes,
obéissantes, dont l'amour répondrait à son amour, qui seraient à

lui par la foi d'abord et non plus par la connaissance. Et Dieu a fait
cela, et fait cela sans cesse, &ià Tf|ç, uuipi'aç. toO Knputuaroc « par
la folie de la prédication ». Le Krjpurua, c'est littéralement « ce qui
est prêché » : « la croix du Christ » (v. 17), « le Christ crucifié » (v. 23),
« folie » au jugement de la sagesse de ce monde (v. 18 et 20). Le propre
d'une prédication qui place l'auditeur devant pareille « folie », devant
un fait aussi déconcertant pour la raison, c'est de ne pouvoir être
écoutée que dans la foi et acceptée que par la foi. Par une telle
prédication, Dieu met l'homme en demeure de croire, il fait de lui un
croyant, il lui donne la foi par laquelle il le sauve et il atteint ainsi
son but.



L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE SELON L'APÔTRE PAUL 101

Les v. 22-25 reprennent l'affirmation du v. 21 en l'explicitant,
en montrant la réalisation de la décision de Dieu dans le ministère
de l'apôtre.

V. 22. « Alors que les Juifs demandent des signes et que les Grecs
recherchent la sagesse, 23, nous nous prêchons Christ crucifié, scandale

pour les Juifs, folie pour les païens... »

Jusqu'à présent Paul avait confronté la croix du Christ et la
sagesse du monde, maintenant il distingue expressément les deux
fractions d'humanité qui constituent le monde, les Juifs et les Grecs
et les exigences caractéristiques de chacune d'elles, les « signes » et la
« sagesse ». La prédication du Christ crucifié non seulement ne répond
pas à cette double exigence, mais elle la heurte violemment. Elle
provoque la véhémente protestation des Juifs qui s'écrient « scandale

», et le sourire méprisant des Grecs qui se détournent en disant :

« folie ». Paul ne s'y trompe pas cependant : l'exigence des Juifs
et l'exigence des Grecs, si différentes dans leur forme, procèdent
d'une même disposition fondamentale. Les Juifs pour croire à la
parole de Dieu demandent à voir des « signes » qui l'accréditent et qui
autorisent son messager (Mat. 16 : 1 ss.), ils demandent des garanties
qu'ils apprécieront selon leurs critères, entendant bien rester maîtres
de leur décision. Les Grecs pour croire demandent des arguments,
des raisons, un enseignement qui satisfassent leur aspiration à la
sagesse ; eux aussi entendent réserver leur indépendance et répugnent
à s'engager. Or, par le Christ crucifié, de la manière la plus inattendue,
Dieu a prononcé sur les uns et les autres son jugement qui est condamnation

et grâce. Il exige leur abdication totale, l'abandon de toute
exigence préalable, l'acceptation pure et simple de son jugement,
la foi qui lui donne raison à lui seul. Ainsi se réalise la décision de
Dieu de « sauver les croyants par la folie de la prédication ». La
victoire de Dieu doit-elle donc se consommer par l'annihilation de

l'homme, dépouillé de tout ce qui fait sa grandeur : sa pensée, son
jugement, sa liberté Pour être convaincu qu'il n'en est rien, il
suffit d'écouter l'apôtre opposer au jugement des Juifs et des Grecs

sur le Christ crucifié celui des croyants : « mais pour les appelés, tant
Juifs que Grecs, il est Christ, puissance de Dieu, sagesse de Dieu ».

Voici des Juifs et des Grecs confondus dans une catégorie
nouvelle, celle des KXryroi', des « appelés », qui dans la prédication
chrétienne ont perçu un très personnel appel de Dieu auquel ils ont
répondu en croyant. Nouvelle intervention à l'occasion de la
prédication d'un facteur tout à fait irrationnel, l'action secrète de l'Esprit,
qui fait de la foi un don, et qui rend plus tranchée la distinction entre
«ceux qui croient» (v. 21) et «vont au salut» (v. 18) et ceux qui
après avoir entendu la prédication restent des Juifs et des Grecs et
« vont à la perdition » (v. 18). Car le Christ crucifié apparaît aux



102 CHARLES MASSON

« appelés » dans une lumière toute nouvelle, il est pour eux «

puissance de Dieu, sagesse de Dieu ». Ils portent sur le Crucifié le jugement
le plus paradoxal. Ils reconnaissent en celui dont les mains sont
clouées au bois et qui ne peut plus rien ni pour lui-même, ni pour les
autres (Marc 15 : 31) la manifestation la plus éclatante de la
puissance de Dieu, l'acte par lequel il réconcilie le monde avec lui-même
(II Cor. 5 : 18), l'acte par lequel il replace ceux qui croient dans
un juste rapport avec lui, avec toutes les conséquences que ce
renouvellement de leur condition devant Dieu peut avoir pour leur vie
personnelle et pour la société, pour le siècle présent et pour le siècle
à venir. « Puissance de Dieu » évaluée non à l'échelle de la bombe H,
mais à l'échelle de Dieu, dans l'ordre pascalien de la charité. Mais
le Christ crucifié est aussi pour les « appelés » la sagesse de Dieu.
L'acte totalement dénué de sens pour les hommes de ce monde est

pour eux plein de sens ; l'acte que la sagesse de ce monde taxe de
« folie » leur paraît la sagesse même de Dieu. Car si les voies de Dieu
se dévoilent à eux par la croix, elles se révèlent aussi merveilleusement
adaptées à leur fin : «sauver ceux qui croient» (v. 21), réalisant à la
perfection l'œuvre la plus difficile, le salut d'une créature morale
qui ne peut être sauvée malgré elle et sans elle, et l'œuvre la plus
vaste aussi puisqu'elle est aux dimensions du monde, de la création
entière. En Christ crucifié, disait F. Godet, le croyant « contemple
le plan divin qui unit en une seule œuvre d'amour la création, la
rédemption, la réunion de toutes choses sous un seul Chef, la
glorification finale de l'Univers » ».

Ainsi le Christ crucifié est une réponse paradoxale à

l'exigence des Grecs comme à celle des Juifs. Là où les Juifs ne voient
que dérisoire faiblesse, absence et silence de Dieu, se dresse le « signe »

de sa puissance. En ce qui n'est pour les Grecs que « folie », indigne
de retenir un instant l'attention d'un homme cultivé et bien élevé,
se manifeste la sagesse même de Dieu, « de qui, par qui, pour qui
sont toutes les créatures » (Rom. 11 : 35). Un « signe » est offert aux
Juifs, une « sagesse » divine est offerte aux Grecs, à la seule condition
qu'ils croient, qu'ils reconnaissent dans la croix le jugement de toute
prétention humaine à voir un signe et à acquérir la sagesse. Ils ne
peuvent être comblés qu'en se laissant d'abord dépouiller. On
comprend que Paul conclue son étonnante justification de la prédication
du Christ crucifié (v. 23) en disant au v. 25 : « ce que Dieu fait de fou
est plus sage que les hommes, ce que Dieu fait de faible est plus fort
que les hommes ».

La péricope suivante : v. 26-31, contient à l'usage des Corinthiens

une première vérification du paradoxe de la Croix par la

1 La première épître aux Corinthiens, Neuchâtel, 1886, I, p. 99.



L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE SELON L'APÔTRE PAUL IO3

manière dont Dieu a recruté leur communauté. Dieu les a « appelés »

pour la plupart au mépris des qualités qui recommandent au choix
des hommes : sagesse, puissance, naissance. « Dieu a choisi les fous
du monde pour confondre les sages » » (v. 27). En les appelant par
la prédication de la croix, Dieu ôte aux hommes toute possibilité
de se glorifier, car ils ne peuvent y croire sans renoncer à toute
prétention et recevoir de la seule grâce de Dieu la condition toute
nouvelle qui est la leur « en Christ Jésus ». Les croyants n'ont pas plus
de propre sagesse qu'ils n'ont de propre justice ; c'est en Christ
seulement qu'ils sont sages, et seulement tant qu'ils s'approprient
par la foi la sagesse que Dieu leur donne en lui, « afin que, comme
il est écrit, celui qui se glorifie se glorifie du Seigneur » (v. 31).

Et Paul offre aux Corinthiens une nouvelle application du paradoxe

de la Croix en leur rappelant ce que fut son apostolat au milieu
d'eux (2 : 1-5). Il s'est présenté «dans la faiblesse, dans la crainte
et un grand tremblement » (v. 3) ; il faisait piètre figure, et sa
personne n'avait rien pour recommander son message. D'ailleurs il
avait décidé de ne rien savoir parmi eux hormis Jésus-Christ et
Jésus-Christ crucifié (v. 2) 2. Aussi sa prédication n'avait-elle pas
« le prestige de l'éloquence et de la sagesse » (v. 1), elle ne tenait pas
sa force persuasive de la sagesse (v. 4), mais de la démonstration de

l'Esprit et de la puissance propre à la Parole divine, « afin, conclut
l'apôtre, que votre foi ne fût pas fondée sur la sagesse des hommes,
mais sur la puissance de Dieu » (v. 5), tant il est vrai que Dieu sauve
ceux qui croient, et que seule est authentique la foi qu'il fait naître
lui-même « par la folie de la prédication » (1 : 21).

Avec le v. 6 du chapitre 2 la pensée de l'apôtre prend une direction

nouvelle. Jusqu'à présent il a employé toutes les ressources
de sa dialectique à opposer la parole de la croix à la sagesse du monde,
à montrer l'indépendance absolue de la première à l'égard de la
seconde, dont elle est le jugement, et à laquelle elle ne peut rien
emprunter. Après avoir énergiquement répudié l'idée d'une collusion
quelconque entre la prédication chrétienne et la sagesse humaine, il
déclare brusquement que les apôtres ont pourtant une sagesse à

1 II faut rompre une bonne fois avec l'affreuse traduction littérale : « les
choses folles... les choses faibles... les choses viles... » Paul use ici d'adjectifs
au neutre pluriel bien qu'il s'agisse de personnes, parce qu'il les désigne par un
caractère commun. Cf. Bl. Deb. § 138.

2 Les exégètes se demandent si cette décision a été inspirée par les
expériences faites par l'apôtre à Athènes (Actes 17 :16-34). Les uns (p. ex. Joh.
Weiss) répondent par l'affirmative, les autres (p. ex. H. D. Wendland) par la
négative. Le récit des Actes, et particulièrement le discours de Paul, sont
encore trop discutés pour que l'accord puisse se faire sur ce qui s'est passé à
Athènes. Cf. H. Hommel : Neue Forschungen zur Areopagrede Acta 17, ZNTW,
Bd. 46, 1955, p. 145-178.



104 CHARLES MASSON

communiquer : « mais c'est bien une sagesse que nous communiquons
aux croyants accomplis » Notons cette première précision, sur
laquelle nous reviendrons, et qui suffit à distinguer cette sagesse
de l'Evangile prêché à tous : elle est réservée aux chrétiens accomplis »,

parvenus à leur maturité dans la foi et la vie chrétienne, que Paul
qualifie plus loin de «spirituels» (v. 13 ss.). Et cette sagesse est
définie d'abord négativement, puis positivement : « sagesse qui n'est
pas de ce siècle et pas davantage des princes de ce siècle qui vont
être dépouillés de leur pouvoir» (v. 6b). Comme l'Evangile, cette
sagesse est radicalement étrangère à ce monde, et même à ses Princes,
Puissances angéliques invisibles qui gouvernent les peuples et
dirigent leur histoire2. « Mais, continue l'apôtre, nous communiquons

la sagesse de Dieu sous forme de mystère, sagesse cachée,

que Dieu a arrêtée avant les âges pour notre gloire » (v. 8). La « sagesse
de Dieu » dont il est question maintenant est aussi éloignée que
possible d'un enseignement théorique et elle diffère de l'Evangile en
ceci : elle est « cachée », elle n'a pas encore été révélée dans les
événements de l'histoire, elle n'a pas été manifestée dans la croix du
Christ, bien qu'elle ait été « arrêtée d'avance, de toute éternité
pour notre gloire ». Ainsi définie, cette « sagesse » revêt l'aspect
d'un plan divin antérieur à l'histoire du monde et la commandant,
lui imprimant sa direction, l'orientant vers sa fin 3. Cette fin est
indiquée en ces mots eiç ôo£av rjuwv, « en vue de notre gloire ».

Ainsi apparaît le caractère rigoureusement eschatologique de la
« sagesse de Dieu » dans ce texte : elle est cette partie du plan de
Dieu relatif à la destinée dernière des croyants, de l'Eglise et du
monde, à la «gloire» des hommes rendus à leur destinée (Rom. 3 : 23),
à la « gloire » des enfants de Dieu dont l'humanité, dont la création
tout entière attend la révélation (Rom. 8 : 19 ss.). Une confirmation
du caractère eschatologique de la « sagesse de Dieu » dans ce texte
nous est fournie par le v. 8 qui la rattache à l'événement central de
l'histoire du salut, la mort et la résurrection de Jésus-Christ : « sagesse
qu'aucun des Princes de ce siècle n'a connue, car s'ils l'avaient connue,

1 Bien que oi réXetoi « les parfaits » soit un terme de la langue des
cultes de mystère, l'idée d'une initiation est totalement étrangère à Paul. Il
oppose implicitement les croyants « accomplis » dont il parle ici aux vrjnioi
(3 : 1), « aux petits enfants », croyants encore mal assurés dans la foi et la vie
chrétienne.

2 Sur les « Princes de ce siècle », cf. Ad. Schlatter : Paulus, der Bote Jesu,
Stuttgart, 1934, PP- niJii6 ; O. Cullmann : Christ et le temps, Neuchâtel et
Paris, 1947, p. 137-150 ; du même : Dieu et César, Neuchâtel et Paris, 1956,
p. 97-120.

3 Cet aspect de la sagesse selon saint Paul a été bien mis en lumière par
R. Mehl, art. « Sagesse » du Vocabulaire biblique, Neuchâtel et Paris, 2e éd.
1956, P- 272.



L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE SELON L'APÔTRE PAUL I05

ils n'auraient pas crucifié le Seigneur de la gloire ». Jésus est ainsi
appelé en dépit de l'ignominie de la croix, à cause de sa résurrection
sans doute, mais aussi parce que, comme nous venons de le voir,
l'accès à la gloire divine est rendu en lui aux croyants et à l'humanité
entière (Rom. 8: 17, 21). Les «Princes de ce siècle » n'ont pas reconnu
en Jésus de Nazareth «le Seigneur de la gloire», le rôle décisif qui
lui était assigné dans le plan rédempteur de Dieu, dans le
rassemblement de l'Eglise et dans l'affranchissement de l'humanité asservie
à la vanité (Rom. 8 : 20), dans la restauration de la souveraineté de
Dieu sur la création tout entière (I Cor. 15 : 25 ss.). Sans le savoir,
et par leur opposition même à Jésus de Nazareth, les « Princes de ce
siècle » ont réalisé le plan divin qui devait mettre fin à leur domination
sur le monde, témoignant ainsi, et à leurs dépens, de la transcendance
de la sagesse de Dieu, dont les voies leur ont totalement échappé.

Dans les v. 10-16, que nous n'analyserons pas en détail, Paul
insiste sur le caractère spirituel de cette sagesse, révélée par l'Esprit
(v. 10) et qui ne peut être reçue que par des chrétiens « spirituels »

(v. 14 ss.), c'est-à-dire selon l'apôtre, par des croyants qui vivent
par l'Esprit et qui marchent par l'Esprit (Gai. 5 : 25). Pouvons-
nous nous faire une idée du contenu de cette « sagesse de Dieu »

dont Paul réservait la communication aux croyants accomplis
Elle faisait connaître, semble-t-il, ces « mystères », ces événements
eschatologiques, dont il y a deux exemples dans les épîtres de Paul,
et qu'il dit lui-même lui avoir été révélés par l'Esprit. En effet, dans
I Cor. 15 : 51 ss., Paul présente comme un « mystère » la transmutation

nécessaire des croyants vivants ou ressuscites lors de la Parousie,
« mystère » dont on peut rapprocher l'enseignement du même ordre
qui se lit I Th. 4 : 15 s. Un autre « mystère » révélé à l'apôtre se lit
Rom. 11 : 25 et lui permet de donner à l'Eglise l'assurance du salut
final de tout Israël. Telles étaient les perspectives qui s'ouvraient à

lui quand lui étaient révélés par l'Esprit les « mystères » constitutifs
de la « sagesse de Dieu », éléments du plan rédempteur dont l'Eglise
attendait encore l'accomplissement.

A la lumière de 2 : 6-16 nous pouvons conclure que Paul
distinguait soigneusement d'une part, la « Parole de la croix », l'Evangile,

la prédication missionnaire par laquelle Dieu rassemble l'Eglise,
d'autre part, de cette « sagesse de Dieu », eschatologique, apocalyptique,

qu'il réservait aux chrétiens accomplis, spirituels, seuls capables
de la comprendre ». Cette sagesse ne doit pas être confondue avec

1 Alors que trop souvent on pense que dans I Cor. 2 : 6-16, Paul parle
encore de l'Evangile (cf., p. ex., Bornkamm, ThWbNT, IV p. 823 s.), Joh Weiss,
Ad. Schlatter, H. D. Wendland ont reconnu avec raison dans cette « sagesse de
Dieu », un enseignement eschatologique distinct de l'Evangile bien qu'étroite-
ment dépendant de lui.



I06 CHARLES MASSON

la prédication de la croix, bien que Christ crucifié soit la révélation
première et décisive de la «sagesse de Dieu» (i : 24). L'apôtre dira
d'une manière significative 4:1:« Ainsi qu'on nous considère comme
des serviteurs du Christ et des administrateurs des mystères de
Dieu ». Il rappelle en ces termes les deux aspects du ministère
apostolique dont il vient de faire état : « serviteur du Christ », il l'est dans
son ministère de prédicateur, qui ne peut et ne veut savoir que Christ
et Christ crucifié ; « administrateur des mystères de Dieu », il l'est
quand face à l'avenir, à la consommation du salut, il dispense sagement

à l'Eglise les « mystères » qui lui sont dévoilés par l'Esprit.
Les Corinthiens ont-ils admis que Paul était le détenteur d'une sagasse
divine, propre à satisfaire toutes leurs aspirations Ils se plaignaient,
semble-t-il, de n'avoir reçu aucun enseignement de ce genre pendant
son apostolat au milieu d'eux. Paul se justifie (3 : 1-4) en déclarant
qu'il n'a pu leur parler comme à des chrétiens « spirituels », qu'ils
étaient alors de petits enfants en Christ à nourrir de lait et non
d'aliments solides. D'ailleurs, maintenant encore ils ne sont pas «

spirituels ». La preuve qu'ils sont « charnels » Leurs divisions, leurs
querelles, leur façon de se réclamer l'un de Paul, l'autre d'Apollos.
Ainsi donc le critère de la spiritualité, pour Paul, n'est pas l'expérience

spirituelle elle-même, pas davantage les émotions qui
l'accompagnent, mais la qualité de la vie morale, en un mot 1'« agapè »

(I Cor. 13). Paul est revenu ainsi à son point de départ. Le motif
pour lequel il a parlé de la sagesse était donc tout pratique : le besoin
de sagesse, la prétention à la sagesse, la valeur attribuée à la sagesse,
j ouaient un rôle fâcheux dans les divisions des Corinthiens et dans
l'opposition qui se formait contre l'apôtre.

Après avoir défini ses relations avec Apollos et la rôle des ministres
dans l'Eglise (3 : 5-17), Paul reprend brièvement son thème initial
du jugement radical de la sagesse du monde par la croix du Christ
(3 : 18-23). Dans l'Eglise, personne ne doit faire état de sa propre
sagesse, ou vanter la sagesse d'un ministre, pour ne pas se glorifier
soi-même ou se glorifier d'un homme. Car Dieu a mis fin pour les

croyants à toute possibilité de se glorifier en les faisant dépendre
par la croix du Christ de sa grâce seule et en les affranchissant des

jugements de la sagesse du monde : « Tout est à vous, Paul, Apollos,
Cephas, le monde, la vie, la mort, les réalités du présent et celles de
l'avenir, tout est à vous, mais vous êtes à Christ, et Christ est à Dieu »

(v. 21-23).
Au terme de notre enquête sur la notion de « sagesse » dans les

trois premiers chapitres de I Corinthiens, il n'est pas inutile d'en
résumer les résultats.

La «sagesse de Dieu» (1: 21,24) est pour Paul l'ensemble des voies
de Dieu dans son œuvre de création et de rédemption révélées par



L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE SELON L'APÔTRE PAUL I07

la croix du Christ. Loin d'être une connaissance ou une doctrine
d'abord, elle se manifeste dans un événement qui est le jugement
de la sagesse du monde, de la sagesse juive aussi bien que de la
sagesse grecque, le jugement de toute propre sagesse de l'homme
qui ne peut répondre à la prédication de la croix que par l'acquiescement

de la foi ou par le refus de l'incrédulité. Dans le chapitre 2 : 6-16
Paul parle de la « sagesse de Dieu » sous son aspect purement eschatologique

en lui reconnaissant pour objet la gloire du croyant et de

l'Eglise dans le monde à venir (2 :y). Cette sagesse est encore «cachée »,

elle est radicalement inintelligible à l'homme naturel (2 : 10), destinée
aux seuls chrétiens accomplis (2: 6), «spirituels» (2: 13 ss; 3: i)-
Cette sagesse, c'est évident, n'est pas indépendante de l'Evangile,
prédication du Christ crucifié dans lequel se concentre, pour ainsi
dire, toute la sagesse de Dieu ; elle en est aussi inséparable que l'Esprit
est inséparable de Christ.

La « sagesse du monde » est plus difficile à définir, car dans les
textes que nous avons examinés, Paul y fait des allusions, sans
la prendre jamais pour objet de son discours. Cette « sagesse », nous
l'avons noté, n'est ni la raison humaine, ni le savoir humain comme
tels. C'est la sagesse de l'humanité pécheresse face à Dieu, dans
la faillite de ses tentatives pour connaître Dieu, faillite consommée
dans sa totale impuissance à rien dire de valable sur la Croix. La
sagesse dont certains Corinthiens étaient avides était certainement
une sagesse religieuse, voire chrétienne, mais dans quelle mesure les
Grecs parmi eux avaient-ils des exigences rationnelles et désiraient-
ils un message s'adressant à leur intelligence et justifié par une
argumentation Nous ne pouvons le dire. La « sagesse de la parole »

dont l'apôtre ne voulait rien savoir (1 : 17) était-elle seulement
une sagesse communiquée par la parole ou aussi une sagesse informant

le discours et le rendant apte à persuader Il est possible que
Paul ait eu présents à l'esprit ces deux aspects de la sagesse, puisqu'il
déclare expressément (2 : 4) que sa prédication n'a pas recouru à
« la persuasion de la sagesse ». Quoi qu'il en soit, dans sa volonté
arrêtée de ne prêcher autre chose que Christ et Christ crucifié (1 : 2),
il heurtait de front les Grecs qui « recherchaient la sagesse » (1 : 22),
et il était convaincu de ne pouvoir agir autrement sans vider la
Croix de son sens et de son efficace (1: 17).

Telle que saint Paul l'a formulée, l'opposition de l'Evangile à la
sagesse du monde paraît totale. Cependant, pour qu'on ne tire pas
de notre étude des conclusions négatives seulement, nous aimerions
montrer par quelques indications, même sommaires, que le jugement
de la sagesse du monde par la Croix du Christ n'est pas destructeur
des valeurs humaines, mais qu'il les restaure au contraire en les



I08 CHARLES MASSON

mettant à leur place dans une vie rendue à sa fin véritable : le
service de Dieu.

Saint Paul, nous venons de le rappeler, affirme avec véhémence

que la prédication ne saurait devoir sa force à l'éloquence ou à la
sagesse, mais au Christ crucifié seul. Il importe de s'en souvenir, il
s'agit de la prédication apostolique, de la prédication missionnaire
qui doit proclamer l'acte rédempteur de Dieu en Christ pour amener
des Juifs ou des Grecs à la foi. Accordons à l'apôtre que la prédication
missionnaire doit annoncer le Christ crucifié, que le prédicateur
doit s'effacer devant celui qu'il annonce, renoncer à tout vain
ornement de rhétorique, pour que soit entendue la parole de Dieu et
non celle d'un homme, et que son efficace lui vienne de la puissance de
Dieu et non du talent ou de l'habileté d'un homme. Mais dans l'Eglise
aujourd'hui la prédication ordinaire, à l'exception de celle qui retentit
les jours de fêtes chrétiennes ou dans telle circonstance particulière,
n'est pas ce que Paul entendait sous ce terme ; elle est explication de

l'Ecriture, enseignement et exhortation beaucoup plus que
prédication. L'acte rédempteur de Dieu en Christ est toujours supposé
sinon expressément rappelé, mais le prédicateur est moins occupé
à prêcher le Christ crucifié qu'à mettre en lumière toutes les

conséquences de l'événement du salut pour le croyant et pour l'Eglise,
qu'à aider ses auditeurs à prendre conscience de tout ce qui leur est
donné et de tout ce qui leur est demandé en Christ. Et dans cet
enseignement dont le sermon est la forme, toutes les ressources
d'une pensée et d'une parole soumises à la révélation peuvent et
doivent se déployer. Il n'est pas indifférent que cet enseignement
soit donné par un sot et un ignorant ou par un homme intelligent
et cultivé. L'exemple de l'apôtre est instructif à cet égard. Dans ses

épîtres il ne fait plus entendre sa prédication missionnaire, il enseigne,
il exhorte, il dirige les Eglises, il fait œuvre de pasteur. Or, il ne
cesse d'argumenter, à sa manière bien sûr, qui est celle d'un croyant
et d'un théologien, mais avec quelle variété d'arguments, avec quelle
dialectique pressante, toujours en faisant appel au jugement de ses

lecteurs, et dans un style capable de s'élever à la véritable éloquence,
dont Pascal disait qu'elle se moque de l'éloquence ».

1 Calvin, dans son commentaire à I Cor. i : 17, se demande si Paul « entend
qu'il y ait perpétuel discord entre la doctrine de l'Evangile et l'éloquence »

Dans sa longue et remarquable réponse à cette question le réformateur dit
« que ce serait chose bien eslognée de raison que saint Paul condamnast totalement

les arts, lesquels il appert estre dons excellens de Dieu : desquels comme
d'instruments les hommes s'aident à plusieurs bons usages » « l'éloquence
ne contrevient en rien à la simplicité de l'Evangile : quand non seulement elle
se soumet et abaisse volontiers sous icelle, mais aussi lui sert comme la servante
à sa maîtresse »... Et Calvin de conclure : « L'Esprit de Dieu a aussi son
éloquence », dont l'Ecriture nous a conservé des exemples.



L'ÉVANGILE ET LA SAGESSE SELON L'APÔTRE PAUL IO9

L'exemple de saint Paul nous en avertit : la croix du Christ
n'est pas le jugement de la raison humaine dans sa spécificité, dans
sa fonction propre, mais dans sa prétention à connaître Dieu au sens

que cette expression a dans la Bible. Elle est le jugement de la raison
de l'homme perdu. Car selon l'apôtre, Dieu n'a pas devant lui un
homme en quelque état de neutralité ou de disponibilité dont il lui
serait toujours possible de sortir, mais un homme pécheur, qui
devrait aimer Dieu pour le connaître et qui n'aime vraiment que lui-
même. Voilà pourquoi Dieu se révèle à cet homme non par une
communication de connaissances nouvelles, mais par un acte qui
change radicalement sa condition devant lui, qui le replace dans son
juste rapport avec lui, en un mot, qui le sauve, à la seule condition
qu'il y consente, c'est-à-dire qu'il croie. Mais l'homme sauvé par la
folie de la prédication est sauvé tout entier, avec sa raison aussi, et il
ne manque pas d'en faire usage dans sa situation de croyant. C'est
avec elle, éclairée par le Saint-Esprit, qu'il émet sur le Christ crucifié
ce jugement : « sagesse de Dieu, puissance de Dieu » (i : 24). Dans sa
forme, l'activité de juger constitutive de sa pensée ne se distingue
pas de celle de tout homme raisonnable, mais elle s'exerce sur les
données de la révélation, sur des faits que la foi seule reconnaît
comme tels. Ces faits, la pensée chrétienne ne les invente pas ; au
contraire, ils s'imposent à elle et elle doit leur rester soumise. Mais
dans la mesure où elle leur reste soumise, elle discerne les rapports
qu'ils ont les uns avec les autres et les voit s'ordonner dans l'ensemble
du plan divin. Ainsi plus elle médite sur la croix, plus celle-ci lui apparaît

comme le centre de l'histoire du salut, qui se déroule de la création
à la consommation de toutes choses et embrasse le ciel et la terre.
La pensée chrétienne déchiffrera donc la « sagesse de Dieu » à partir
de la paradoxale révélation de la croix du Christ, condamnation de
toute propre sagesse comme de toute propre justice, mais salut de

toute pensée captive de l'obéissance du Christ (II Cor. 10 : 5) à

laquelle elle offre un aliment inépuisable ».

Après avoir indiqué la condition faite à la pensée chrétienne,
dogmatique et éthique, par la croix du Christ, pouvons-nous de
même indiquer la condition de la philosophie Non seulement le
sujet n'est pas de notre compétence, mais il est trop vaste et trop
complexe pour être abordé en quelques lignes. Nous nous bornerons à

une seule affirmation : si la philosophie est d'abord réflexion de la
pensée sur elle-même, sur sa structure, sur ses lois, sur sa portée,

1 Nous rejoignons ainsi la pensée du professeur O. Cullmann, qui voudrait
que l'histoire du salut envisagée à partir de son centre, l'acte rédempteur de
Dieu en Jésus-Christ, donnât son plan à la Théologie du Nouveau Testament
et à la dogmatique elle-même. Cf. Christ et le temps, Neuchâtel et Paris, 1947,
p. 18.



HO CHARLES MASSON

elle est aussi peu condamnée par la croix du Christ que ne l'est en son
principe la recherche scientifique et ses applications techniques ».

Mais la philosophie a d'autres ambitions ; face au Christ crucifié
sont-elles encore légitimes La grande tradition romande des Vinet,
des Secrétan, des Naville, pour ne citer que des morts, a toujours
répondu affirmativement sous des formes diverses et selon les

exigences du temps. Au milieu de nous, par toute son œuvre, Pierre
Thévenaz vient de donner à cette question sa réponse très personnelle,
et singulièrement digne d'attention, de croyant philosophe2. Il
nous plaît de laisser cette question posée, et de voir la théologie et
la philosophie situées l'une et l'autre devant Dieu dans leurs recherches

jamais achevées par une parole de l'apôtre que nous citons
dans la traduction d'un exégète qui est aussi un philosophe : « à

présent, nous contemplons la vérité au moyen d'un miroir, en énigme ;

alors nous la contemplerons face à face. A présent, je n'ai qu'une
connaissance partielle, mais alors je connaîtrai comme j'ai été

connu » (I Cor. 13 : 12) s.

Charles Masson.

1 « Sainct Paul ne condamne pas simplement ou l'intelligence naturelle de
l'homme, ou la prudence acquise par usage et expérience, ou le sens acquis par
Testude des lettres : mais il afferme que tout cela n'a aucune vertu pour aider
à comprendre la sagesse spirituelle. » Calvin, sur I Cor. 1 : 20.

2 Pierre Thévenaz : L'homme et sa raison, « Etre et Penser », 46 et 47,
Neuchâtel, 1956. Cf. aussi : G. Widmer : Pierre Thévenaz, philosophe protestant,
à paraître dans la Rev. d'hist. et de phil. rei. (Strasbourg).

3 Jean Héring : La première épître de sainl Paul aux Corinthiens,
Neuchâtel et Paris, 1949, p. 120.


	L'évangile et la sagesse selon l'apôtre Paul : d'après I Corinthiens I:17 à 3:23

