
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1957)

Heft: 1

Artikel: Un nouveau manuscrit de l'évangile de Jean

Autor: Lasserre, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN NOUVEAU MANUSCRIT
DE L'ÉVANGILE DE JEAN

La découverte d'un papyrus contenant environ les deux tiers de

l'Evangile de Jean intéresse au premier chef les éditeurs du Nouveau
Testament. Mais elle ne peut manquer d'éveiller aussi la curiosité et
peut-être l'inquiétude des exégètes et des théologiens ; c'est pourquoi
il a paru utile de consacrer à la présentation de ce précieux document
une étude dépassant les limites ordinaires d'un compte rendu
bibliographique. En outre, bien qu'on puisse prévoir que les spécialistes
de la critique textuelle néotestamentaire ne tarderont pas à le
soumettre à des examens plus détaillés et plus précis qu'il n'est
possible de le faire sitôt après sa publication et dans le cadre de cette
revue, on a cru bon de ne pas attendre les résultats de leurs travaux
pour mettre dès maintenant en lumière ses caractéristiques immédiatement

évidentes. Elles sont en effet en elles-mêmes assez pleines de

signification pour mériter une divulgation rapide, et notre étude
aura atteint son objectif si les quelques conclusions provisoires qu'elle
tente de formuler répondent aux questions les plus pressantes que ne

manquera pas de susciter le bruit d'une découverte aussi rare.
Le manuscrit que M. Victor Martin a publié à la fin de l'année 1956

sous le titre de Papyrus Bodmer II » fait partie de la collection papy-
rologique de l'importante bibliothèque installée par M. Martin
Bodmer dans la campagne de Cologny près de Genève. Il s'agit d'un
codex de format réduit, originaire d'Egypte, contenant en 108 pages
numérotées les quatorze premiers chapitres de l'Evangile de Jean,
jusqu'au verset 26. L'exemplaire est en très bon état : les marges,
réparées dans l'antiquité, sont encore presque intactes, l'encre a peu
pâli, le fil même de la reliure a laissé quelques tronçons. Seules ont

1 V. Martin : Papyrus Bodmer II, Genève, 1956, 1 vol. in-8, 154 p.,
3 planches hors texte. (Bibliotheca Bodmeriana V.) Un certain nombre de

petits fragments du même papyrus, retrouvés ultérieurement, seront publiés
prochainement dans un appendice. Us appartiennent aux derniers chapitres.



40 FRANÇOIS LASSERRE

disparu les pages 35 à 38, correspondant aux versets 11 à 35 du
chapitre VI, ainsi que les sept derniers chapitres (voir cependant la note 1

de la page précédente). L'écriture indique une date de copie avoisinant
l'an 200 ou de peu postérieure, donc antérieure de quelques décennies
à celle du fameux papyrus Chester Beatty I, qui ne contribue d'ailleurs
à l'Evangile de Jean que pour soixante-dix versets des chapitres X
et XL Les premiers manuscrits sur parchemin dits grands onciaux,
le Sinaiticus et le Vaticanus 1209, sont plus tardifs d'un bon siècle.
En revanche, la bibliothèque Rylands, à Manchester, possède un
mince fragment de codex avec quelques mots du chapitre XVIII, le

Papyrus Rylands 457, qui remonte aux premières décennies du
IIe siècle ou plus haut encore ; antérieur de près d'un siècle au Papyrus

Bodmer, il est actuellement le plus ancien témoin connu non
seulement du Quatrième Evangile, mais de tout le Nouveau Testament.

Mais pour n'être pas le premier dans l'ordre chronologique,
le nouveau manuscrit n'en est pas moins le meilleur exemplaire
conservé sur papyrus et sa date élevée lui confère un très grand prix.

On ne s'étonne plus aujourd'hui de constater que les premiers
textes chrétiens ont été copiés dans des codices plutôt que sur des
rouleaux. En observant en effet, au cours des découvertes papyrolo-
giques de ces cinquante dernières années, que le codex n'était pas lié,
comme on l'avait cru d'abord, au choix du parchemin comme support
de l'écriture, et qu'il s'accommodait aussi bien du papyrus, on en est

venu à chercher ailleurs que dans une différence matérielle les raisons
de son emploi. » Il est apparu alors que ce type de livre devait assurer
aux textes pour lesquels on le réservait les avantages propres aux
tablettes à feuillets utilisées couramment à Rome par les secrétaires
publics ou privés, par les jurisconsultes, par les écoliers : ouverture
facile pour la copie ou la lecture de quelque notice, renouvellement

peu onéreux des cahiers serrés entre les planchettes de bois ou
d'ivoire, conservation et transport peu encombrants. Ces avantages
sont précisément ceux que pouvaient souhaiter les prédicateurs
chrétiens, car l'explication des Ecritures, la mission, l'enseignement, la
diffusion même de l'Evangile demandaient des livres plus maniables,
plus solides et moins chers que ne l'étaient les rouleaux. On constate,
au contraire, que les communautés juives d'Egypte, soit par l'effet
de la tradition, soit parce qu'elles utilisaient leurs textes sacrés autrement

que les communautés chrétiennes, ont conservé longtemps le

système du rouleau. L'origine romaine du codex, dont on pense qu'il
a pu avoir été adopté par Marc pour la publication de son évangile,

1 L'impulsion décisive imprimée aux recherches sur l'origine du codex a été
donnée par le papyrologue anglais C. H. Roberts, dont une monographie
conclusive, The Codex, a paru récemment dans les « Proceedings of the British
Academy », vol. 40, 1953, p. 169-204.



UN NOUVEAU MANUSCRIT DE L'ÉVANGILE DE JEAN 47

s'il est vrai qu'il l'ait rédigé à Rome vers l'an 90, se laisse encore
reconnaître dans le procédé de reliure du Papyrus Bodmer, absolument

identique à celui des tablettes contemporaines ou plus tardives.
Ainsi, de manière certes bien indirecte, ce nouvel Evangile de Jean
témoigne en faveur de la tradition qui veut que l'Egypte ait été
gagnée au christianisme par une mission partie de Rome et conduite
précisément par Marc.

Quoi qu'il en soit des circonstances précises de la propagation du
codex dans les Eglises du IIe siècle, l'exemplaire édité par M. Martin
ne constitue à cet égard en aucune façon une nouveauté. Son écriture
non plus n'a rien d'exceptionnel. Il s'agit d'une honnête écriture
« littéraire », assez révélatrice de la culture du propriétaire ou du
copiste du manuscrit. L'écriture du Papyrus Rylands 457 a le même
caractère, de telle sorte qu'il serait téméraire de prétendre que les
milieux chrétiens du début du IIIe siècle auraient appartenu à une
classe plus aisée que ceux du début du IIe siècle. Ne fallait-il pas
d'ailleurs que le christianisme ait atteint dès son implantation à

Alexandrie une société passablement imbue de culture et de philosophie,

pour que le gnosticisme ait pu se développer en Egypte vers
l'an 150 avec la vigueur que l'on sait » A l'époque où a été copié le

papyrus Bodmer, l'Eglise d'Alexandrie avait déjà son évêque et son
école catéchétique : Clément et Origene y enseignent entre 195 et 230.
Il n'est pas impossible que l'apparence relativement luxueuse de ce

papyrus, où l'on n'a pas économisé la place et dont on a visiblement
soigné la présentation par des artifices graphiques, reflète quelque
chose de l'épanouissement du christianisme alexandrin sous
l'épiscopat de Démétrius (190-233).

Mais plus qu'à l'histoire de l'Eglise en Egypte, c'est à l'histoire du
texte du Nouveau Testament que cet exemplaire du Quatrième Evangile

apporte sa contribution la plus valable et la plus souhaitée.
L'importance de son témoignage dans ce domaine rend ici nécessaire une
description détaillée des circonstances dans lesquelles paraît s'être
exécutée sa copie, condition préalable d'une juste appréciation de sa
valeur. Nous renvoyons pour la plupart des éléments retenus dans le
cadre de cette étude et pour bien d'autres qu'il a fallu en écarter aux
minutieuses analyses consignées par M. Martin dans l'introduction
de sa publication. On y constatera aussi que nous différons parfois
d'avis sur l'interprétation de certains faits de paléographie : qu'on
veuille bien y voir plutôt le souci d'ouvrir un peu plus l'éventail des

hypothèses qu'un penchant à la controverse.

1 Voir sur ce sujet E. R. Hardy : Christian Egypt : Church and People,
New York 1952, p. 1-22, et Sir Harold I. Bell : Cults and Creeds in Greco-
Roman Egypt, Liverpool 1953, chap. IV.



48 FRANÇOIS LASSERRE

Ce qui frappe tout d'abord le lecteur moderne, c'est l'abondance
des fautes d'orthographe de type phonétique dues à la prononciation
identique de certaines voyelles. Ces fautes, qui nous sont bien
connues par les multiples documents d'archivé de l'Egypte hellénistique,
pourraient remonter en partie à l'évangéliste lui-même ; mais les

copistes les ont certainement multipliées, surtout lorsqu'ils écrivaient
sous dictée, mode ordinaire des publications à bon marché. Il se peut
que le Papyrus Bodmer ait été copié de cette façon. Une erreur comme
pvpavToç pour Tiéui)javToç, en 7: 18, en 7 : 34 et en 13 : 21, semble
procéder d'une prononciation régulièrement indistincte de ce mot
plutôt que d'une faute trois fois identique de copie ; mais chacun sait
qu'on peut bredouiller aussi bien de la plume que de la langue. Ou
encore, quand le copiste écrit en 3 : 8 irveu, puis exponctue eu,

ajoute a et surmonte le tout du trait abréviatif, on a l'impression que
le mot irveûua lui était dicté et qu'il s'est rappelé trop tard qu'il devait
le noter par l'abréviation dite sacrée. Dans l'hypothèse d'une dictée,
les rares erreurs considérées ordinairement comme propres à la copie
à vue, telles que les quelques haplographies inventoriées par M. Martin,

devraient être imputées au lecteur chargé de dicter le texte plutôt
qu'au scribe. Mais ces erreurs obligent à compter avec l'hypothèse
également défendable d'une copie.

Après avoir écrit son texte, le scribe l'a révisé et y a porté un
grand nombre de corrections. Tantôt il se sert de l'interligne, tantôt
il gratte ou lave pour récrire ensuite au même endroit, parfois il biffe,
souvent il renvoie son lecteur à la marge pour un supplément de texte.
Jamais il ne produit de variante : tout ce qu'il a récrit avec tant de
soin, il l'a considéré comme une amélioration du premier texte. Il
s'agit dans plusieurs cas de corrections orthographiques, notamment
pour des fautes de phonétique. Plus souvent, la correction remplace
un mot par un autre ou ajoute un mot nouveau : c'est alors une
véritable diorthose. Il serait intéressant de savoir si les corrections
orthographiques ont été faites au hasard ou si le scribe a comparé copie
et modèle : le petit nombre des fautes corrigées et la multitude de
celles qui restent révéleraient dans la seconde éventualité un modèle
aussi mal orthographié que la copie. Mais ce qu'on peut affirmer après
M. Martin, c'est que les corrections et les additions plus importantes
proviennent d'un autre exemplaire que de celui qui a servi à la dictée
et c'est là que réside tout leur intérêt. Car pour qu'on les ait jugées
dignes de remplacer partout le premier texte, il fallait qu'on ait
prêté à cet exemplaire une autorité plus considérable.

Cette autorité se manifeste d'autant plus évidemment que la
correction est moins nécessaire. On le voit par exemple en 7 : 37, où
êKpaZev, leçon du Sinaïticus, devient éxpaEev, leçon du Vaticanus.
En 6 : 10, où x^'oi, leçon correcte du Sinaiticus, devient x^A-ioi,



UN NOUVEAU MANUSCRIT DE L EVANGILE DE JEAN 49

leçon incorrecte du Vaticanus. En il : 29, où ô' devant voyelle devient
ô! malgré l'hiatus. En 2 : 12 encore, où la correction a respecté
l'orthographe fautive de l'exemplaire de correction : êuEivav devient
éueivaiv au lieu de êueivev. Ainsi le papyrus représente non pas un,
mais deux manuscrits, dont le second devait être particulièrement
vénérable. Pour peu que la correction, déjà extrêmement minutieuse,
n'ait omis aucun détail autre qu'orthographique, on devrait admettre
que tout mot non corrigé ou non déplacé se lisait tel quel dans le
second témoin ; mais il conviendra d'user prudemment de cette
inference et de ne pas se fier trop souvent à l'infaillibilité du scribe. Il
reste que l'utilisation du manuscrit de révision donne un très grand
prix à toutes les corrections de diorthose. Aussi fera-t-on bien d'étudier

de tout près la façon dont elles ont été portées dans le texte et de
revenir autant que possible pour cela au papyrus lui-même ou à une
photographie : le texte imprimé ne peut rendre compte avec assez de

fidélité de la réalité. »

Les conditions matérielles de la copie ainsi déterminées, que
faut-il penser du texte Tout d'abord certainement ceci : qu'il ne
constitue en aucune façon l'un des chaînons de la transmission écrite
de l'Evangile de Jean jusqu'à sa réception dans nos manuscrits byzantins

ou médiévaux. Nous tenons seulement dans sa version originale
la copie plus ou moins lointaine d'un manuscrit de base, probablement

conservé à Alexandrie, et dans sa version révisée le témoin
peut-être direct d'un autre manuscrit important. On peut imaginer
par exemple qu'elle a été établie d'après un exemplaire de travail
attaché à l'officine du copiste, puis corrigée sur un exemplaire de

bibliothèque. Ces deux opérations peuvent avoir eu lieu dans le
voisinage immédiat de l'école d'Alexandrie, mais on peut aussi les
imaginer en province. 2 On doit donc tenir compte de la possibilité qu'il y
ait eu autant de copistes entre l'exemplaire de base duquel dérive le

Papyrus Bodmer et ce papyrus qu'entre ce même exemplaire de base,

ou l'un de ses frères, et, par exemple, l'Alexandrinus copié à Alexandrie
deux siècles plus tard. Si l'une des copies intermédiaires entre l'exemplaire

alexandrin et le Papyrus Bodmer a été l'objet de corrections et

1 La typographie n'est pas toujours sûre. En 1 : 8, elle donne a\\ iva, leçon
du Sinaiticus, alors qu'on lit sur le fac-similé aXka. iva. En 6 : 58, on lit Karaßac
vujv, la syllabe vujv ayant été annulée comme parasite, selon M. Martin : la leçon
originale était certainement xaTaßaiviuv, avec le Sinaiticus, et le scribe Ta
corrigée en xaxaßac, leçon du Vaticanus.

2 M. Martin suggère que la copie a pu se faire dans le scriptorium de quelque
couvent : l'hypothèse s'expose à des objections d'ordre chronologique. L'érémi-
tisme paraît avoir commencé en Palestine au début du IIIe siècle et après 250
en Egypte ; la vie conventuelle ne se laisse pas identifier avant la retraite de
Saint-Antoine, soit vers 285. Même si on la rapproche des origines de Térémi-
tisme, d'ailleurs sans preuve, sa date la plus ancienne rejoint difficilement la
date la plus basse qu'on puisse assigner au papyrus.



50 FRANÇOIS LASSERRE

de surcharges analogues à celles qu'il montre, toute sa descendance

pouvait être irrémédiablement corrompue, soit par une mauvaise
interprétation des corrections, soit par un choix arbitraire ou simplement

négligent entre les leçons doubles.
En comparant l'évangile du papyrus avec le texte imprimé de

l'une des éditions actuellement en usage, celle d'Alexandre Souter, »

M. Martin relève environ 370 variantes inédites, dont plus de 70
concernent l'ordre des mots. Ces chiffres correspondent au texte révisé
mais ne comprennent pas les fautes d'orthographe : ils devraient être
augmentés de plusieurs dizaines pour le texte original. Jamais, dans
la littérature profane, un texte de même longueur n'est à ce point
aberrant. Il est vrai que presque toutes ces variantes sont insignifiantes,

mais leur grand nombre risquerait de faire impression, voire
d'ébranler la confiance qu'on aimerait pouvoir accorder au texte littéral
de l'Ecriture sainte, s'il n'apparaissait à d'autres comparaisons que
cette situation est parfaitement normale et même nettement plus
saine que ce n'est le cas pour une foule de nos meilleurs manuscrits.

M. Martin a en effet choisi comme point de comparaison une
recension qui reproduit par l'intermédiaire de l'édition de Palmer
(1881) à peu près le Textus Receptus, 2 c'est-à-dire en dernière analyse

le travail hâtif de typographes collationnant, sous la direction
d'Erasme, quelques mauvais manuscrits byzantins. 3 Le texte de
Souter devrait ressembler assez à celui de l'une des éditions dites
éclectiques puisqu'il a recueilli, au cours de sa préhistoire, une quantité

de leçons de toute provenance. Et pourtant, on a pu compter
que dans les cinq premiers chapitres de l'Evangile de Marc il diffère
déjà 191 fois du texte éclectique de Westcott-Hort En réalité, quel
qu'il soit, éclectique ou non, le texte imprimé est toujours un mauvais
point de comparaison, non seulement parce que son apparat élimine
une quantité de variantes secondaires, mais surtout parce qu'il ajoute
aux différences qui séparent les uns des autres les manuscrits d'une
même famille, les différences qui séparent les familles entre elles. Son
seul avantage — et M. Martin devait naturellement le préférer à tout
autre dans le type de publication qui lui était imposé — c'est d'être
facilement accessible. Mais une fois qu'on replace le Papyrus Bodmer
dans la famille à laquelle il a géographiquement le plus de chance
d'appartenir, la famille alexandrine, le tableau se modifie passable-

1 La première édition date de 1910. La seconde, parue en 1947, ne change
rien au texte mais modifie l'apparat critique.

2 Selon K. W. Clark, The effect of recent textual criticism upon New Testament

studies, dans The Background of the New Testament and its Eschatology.
Studies in honour of C. H. Dodd, Cambridge, 1956, p. 27-51.

3 L. Vaganay, Initiation à la critique textuelle nêotestamentaire, Paris 1934,
p. 122-126.



UN NOUVEAU MANUSCRIT DE L'ÉVANGILE DE JEAN 5I

ment. Il est même si favorable que l'appartenance du papyrus à cette
famille, jusqu'à présent seulement suggérée avec une sage prudence
par M. Martin, ne permet désormais plus guère le doute.

Il faut d'abord observer qu'entre les deux représentants les plus
anciens de la famille alexandrine, le Sinaiticus et le Vaticanus 1209,
tous deux datés du début du IVe siècle par les paléographes, on
compte pour les quatorze premiers chapitres de l'Evangile de Jean
au moins 650 différences : ' presque deux fois plus qu'entre le papyrus
et le texte de Souter Comparé avec le Sinaiticus, le Papyrus Bodmer
accuse aussi environ 650 différences. Mais comparé avec le Vaticanus,
il n'en accuse plus que 420. Comme il s'accorde d'autre part 440 fois
avec ce dernier contre le Sinaiticus et seulement 210 fois avec le
Sinaiticus contre le Vaticanus, il ne lui reste finalement que 210 leçons
ignorées de ces deux manuscrits. C'est déjà beaucoup moins que les

370 variantes inédites révélées par la collation du texte de Souter.
Mais ce chiffre diminue encore quand on en retranche les leçons
attestées par d'autres bons représentants de la famille alexandrine.
L'Alexandrinus (Ve siècle) l'abaisse de 20 unités ; 2 le grand oncial de
la collection Freer à Washington (Ve siècle), qui n'est pourtant
utilisable qu'à partir du chapitre V, l'abaisse de 20 autres. 3 Les citations
d'Origène, dans les cinq premiers chapitres de son commentaire à

l'Evangile de Jean, écrits avant son départ pour Antioche, l'abaissent
encore de 5 unités pour quelques versets seulement. Ainsi, les leçons
du papyrus inconnues des principaux témoins du texte alexandrin se

ramènent au chiffre d'environ 165 : quatre fois moins que le nombre
des divergences entre le Sinaiticus et le Vaticanus. En poursuivant les
mêmes comparaisons entre l'un de ces deux manuscrits et l'ensemble
des autres, on obtiendrait probablement un chiffre assez semblable.
C'est dire que le Papyrus Bodmer se trouve bien placé dans cette
famille. Il est probable aussi que d'autres collations avec des manuscrits

plus lointains ou même étrangers diminueraient encore notablement

ses particularités.
Ainsi déterminée par rapport à l'ensemble des manuscrits du

Nouveau Testament, la place du Papyrus Bodmer au milieu de la

1 Nous avons pris pour base le Novum Testamentum Graece ex Sinaitico
codice, édité par Tischendorf à Leipzig en 1865. Cette édition a sur la reproduction

en fac-similé l'avantage d'ajouter à la transcription du Sinaiticus une
collation complète, encore que hâtive, du Vaticanus. La collation des fac-similés
apportera certainement des rectifications de détail, surtout pour le Vaticanus.
Nous n'avons tenu compte que des premières mains de ces deux manuscrits.

2 Collationné d'après C. G. Woide : Novum Testamentum Graece ex anti-
quissimo codice Alexandrino, édition revue par B. H. Cowper, Londres, i860.

3 Collationné d'après le fac-similé publié par les soins de H. A. Sanders,
Facsimile of the Washington Manuscript of the Gospels in the Freer CoUection,
New-York, 1912.



52 FRANÇOIS LASSERRE

famille alexandrine lui assigne la fonction d'arbitre. On peut espérer
qu'une étude détaillée de son texte original et de ses corrections fera
peu à peu apparaître la raison des accords qui le lient avec des manuscrits

non alexandrins et permettra de définir plus rigoureusement le
terme de « famille neutre » qui est souvent employé pour la famille
alexandrine. Il semble déjà probable que sa parenté plus étroite avec
le Vaticanus atteste la supériorité de ce dernier sur le Sinaiticus,
supériorité d'autant plus remarquable qu'elle est confirmée un siècle

plus tôt par le petit fragment du Papyrus Rylands 457 : dans les

quelques débris qu'il conserve des seuls versets 31-33 et 37-38 du
chapitre 18, le texte est absolument identique à celui du Vaticanus
alors qu'il s'écarte quatre fois de celui du Sinaiticus. Peut-être
son témoignage permettra-t-il aussi de circonscrire la recension
d'Hésychius, qui se place entre l'époque de la copie du Papyrus
Bodmer et celle de la copie du Vaticanus. On peut donc entrevoir
qu'il aidera au moins à éliminer un certain nombre d'erreurs. Mais il
est bien connu qu'aucun manuscrit d'aucune famille n'est indemne
de contaminations, de telle façon qu'il ne faut pas s'attendre à ce que
celui-ci résolve tous les problèmes. > On se gardera d'autant plus de

corriger le texte de l'Evangile de Jean sur la seule foi de son autorité
de bon témoin alexandrin : une bonne leçon vaut toujours mieux
qu'un bon manuscrit.

Le nombre relativement petit de leçons originales du Papyrus
Bodmer fait que la plupart des problèmes que pourraient soulever ses

variantes les plus intéressantes ont été déjà traités à propos des
manuscrits où ces variantes ont été trouvées pour la première fois.
Quant aux quelques 165 leçons inédites ou probablement inédites —
on verra plus loin que deux d'entre elles sur les trois que nous avons
citées étaient en réalité déjà connues — qui distinguent encore ce
texte de celui de ses congénères alexandrins, la plupart concernent
l'ordre des mots, la présence ou l'absence d'un article facultatif, le
choix des particules de liaison. Quelques-unes seulement affectent la
construction de la phrase ou le style, d'ailleurs sans altérer le sens.
Enfin, il nous a paru qu'il s'en détachait après un premier examen
trois plus importantes, qui pourraient entraîner une modification des

traductions ordinaires si on les préférait au texte traditionnel. Aussi

1 Voir à ce sujet le résultat de l'enquête menée sur le témoignage des papyrus

par P. L. Hedley, The Egyptian Texts of the Gospels and Acts, dans « The
Church Quarterly Review » 118, 1934, P- 23_39 e^ 188-230. La circulation rapide
des écrits religieux d'un bout à l'autre du monde chrétien, condition préalable
des premières contaminations, est bien illustrée par la présence à Oxyrhynque
vers Tan 200 d'un fragment d'un traité d'irénée écrit à Lyon vers 180 (d'après
C. H. Roberts : Early Christianity in Egypt : three Notes, dans « The Journal of
Egyptian Archaeology» 40, 1954, P- 94)-



UN NOUVEAU MANUSCRIT DE L EVANGILE DE JEAN 53

leur avons-nous accordé une attention plus grande. Il appartiendra
aux exégètes de se prononcer sur leur valeur : l'étude de la tradition
permet seulement d'affirmer qu'il s'agit dans ces trois cas de leçons
garanties antérieurement à la copie du papyrus par l'autorité d'un
ou de deux manuscrits.

La première se trouve en i : 27 et nuance à peine la version
traditionnelle, qui restera : « Je ne suis pas digne de délier la courroie de

ses souliers. » Au lieu de âEioç (digne), qui serait au témoignage des

apparats la leçon unanime des manuscrits, le Papyrus Bodmer produit

kavoç (capable). Comme le texte a subi une retouche au mot
précédent, un è-rui supplémentaire qui le fait passer de la rédaction
du Sinaiticus à celle du Vaticanus, il y a lieu de penser que les deux
manuscrits consultés s'accordaient sur bcavoç,. L'intérêt de cette
variante, stylistiquement insignifiante, c'est qu'elle restitue à la
déclaration de saint Jean-Baptiste le libellé exact des Evangiles synoptiques

pour le même passage (Mat. 3 : n ; Marc 1:7; Luc 3 : 16) :

ou oùk eiui ixavoç... Réminiscence involontaire Tendance à
l'harmonisation Trace d'un commentaire analogue à ceux d'Origène et
de son adversaire Héracléon, qui glosent en effet tous les deux ctéioç

par ÎKavoç Leçon authentique Ou encore, si cette leçon est assez

antique, récupération du texte d'un protévangile, comme T. C. Skeat
l'a supposé de la leçon primitive du Sinaiticus pour Mat. 6 : 28,
attestée dans un évangile apocryphe et sous-jacente à Luc 12 : 27 :

« Considérez les lis des champs : ils ne cardent (au lieu de ils croissent),
ni ne filent, ni ne travaillent. » '

La deuxième leçon pose un problème plus délicat parce qu'elle
porte sur un verset apparemment corrompu dans tous nos manuscrits.
En 8 : 25-26, à la question des Juifs : « Qui es-tu, lui dirent-ils »

on lit partout la réponse : Eîirev aùroîç ó JnooOç • Trjv àp\r|v 8 ti koi
Xa\û) ùuTv • noWà êxuj itepi ûuuùv XaXeîv Kat Kpi'veiv, c'est-à-dire : « Jésus
leur répondit : Ce que je vous dis dès le commencement. J'ai beaucoup

de choses à dire de vous et à juger en vous. » En corrigeant
d'après son second manuscrit, le scribe insère au début de la réponse
un eTtiov ùuîv qui donne alors à peu près ce sens à la réponse de Jésus :

« Je vous ai dit au commencement que je vous parle aussi parce que
j'ai (éxujv au lieu de ëxuj) beaucoup de choses à dire de vous et à

juger en vous. » Le passé eurov s'accorde certainement mieux avec
TTiv àpxriv que le présent XaXûj : c'est sa plus grande qualité. Il rend
en tout cas superflues les conjectures en (Torrey) et oùk êxuj öti
(Holwerda) qui devraient remplacer on ou ô ti des manuscrits. Cette
rédaction inédite s'apparente pour le sens à la vieille traduction

1 The Lilies of the Field, dans « Zeitschrift für die neutestamentliche
Wissenschaft » 36, 1937, p. 211-214



54 FRANÇOIS LASSERRE

syro-sinaïtique, faite pourtant sur le texte traditionnel : « La
première chose que je vous dirai, c'est que j'ai beaucoup de choses à

dire de vous et à juger en vous. »'
S'il fallait donner cette signification au texte ainsi corrigé, on

devrait admettre que Jésus ne répond pas à la question posée : « Qui
es-tu » Les traducteurs modernes, au contraire, lui attribuent une
réponse indirecte, par une allusion à un verset précédent révélant sa
nature. Par exemple, le verset 12 : « Je suis la lumière du monde. »

Or, il semble bien que la révélation du Christ et de son identité avec le
Messie soit au centre de sa prédication de la Fête des Tabernacles, à

laquelle appartient ce chapitre. 2 Dans le nouveau libellé, au contraire,
Jésus retarde sa réponse, mouvement acceptable dans la perspective
de la dernière partie des six dialogues avec les Juifs qui occupent
les chapitres 7 et 8. Dès le verset 12, en effet, le récit de Jésus est
dominé par l'affirmation : « Je suis la lumière du monde. » Sa nature
d'envoyé du Père garantit dans les versets 12 à 20 l'autorité de son
jugement (v. 16 : Mon jugement est vrai, car je ne suis pas seul...) et
dans les versets 21 à 30 l'autorité de sa parole (v. 28 : Je parle selon
ce que le Père m'a enseigné...). La transition entre la déclaration sur
son jugement et la déclaration sur sa parole se trouve dans le verset
contesté et s'accommoderait assez bien de la nouvelle leçon du papyrus

: « Je vous ai dit au commencement que je vous parle aussi... »

La réponse sur la nature du Christ est alors rejetée au verset 28 :

« Quand vous aurez élevé le Fils de l'Homme, alors vous connaîtrez
ce que je suis. »

Cette interprétation présente deux inconvénients. Le premier est
d'ordre stylistique : on ne peut traduire par aussi le koi de öti ko\

\a\ûi sans faire violence à l'usage qui règle sa position. On ne peut
d'ailleurs de toute façon pas le traduire, aussi bien dans la version du

papyrus que dans celle de la tradition : la phrase grecque demeure
incorrecte à cet endroit et emov ùuîv ne l'améliore en rien. Le second
inconvénient est d'ordre logique ; en disant : « Je vous ai dit au
commencement que je vous parle aussi parce que j'ai beaucoup à dire... »

le Christ ferait allusion à une phrase qu'il n'a prononcée, en réalité,
à aucun moment. Aussi paraît-il nécessaire d'assigner à eïrrov ùuîv

une autre signification et de renoncer à l'interprétation de la version
syriaque, si l'on veut éliminer par cette intéressante leçon la corruptèle
qui grève les versets 25 et 26. Une solution relativement simple serait
de ponctuer avant koi \a\w : «Qui es-tu lui dirent-ils. Jésus leur

1 D'après A. Merx : Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten
bekannten Texte I, Berlin, 1897.

2 Voir C. H. Dodd : The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge, 1953,
P' 349-352-



UN NOUVEAU MANUSCRIT DE L EVANGILE DE JEAN 55

répondit : Je vous ai dit au commencement ce que <je suis>. Et je vous
parle parce que j'ai beaucoup de choses à dire de vous... » Cependant
cette solution nécessite encore une correction dans le texte, où il
faudrait soit changer un mot de place : « Jésus leur répondit : Ce que je
vous ai dit au commencement... » (ô ti duov ùuîv ttiv àpxrjv), soit
conjecturer un mot de plus, comme nous l'avons fait ci-dessus : eîirov

ùuîv ttiv àpxriv ö rt <eiu{>. Dans un texte corrompu, la correction
est de rigueur, et il est certain que la leçon ajoutée dans la marge du

papyrus permet une correction plus facile que le texte ordinaire. '
Mais on se gardera d'oublier qu'elle est peut-être déjà une tentative
de correction, même si elle est revêtue de l'autorité d'un bon manuscrit.

Espérons que des collations exhaustives pour ce passage apporteront

un jour la variante complémentaire qui expliquera cet intéressant

eîTTov ùuîv
La troisième leçon, enfin, soulève une question doctrinale. Les

hésitations significatives des manuscrits à cet endroit semblent attester

que cette question avait été déjà agitée dans les premières Eglises ;

d'où son intérêt pour nous. En 12 : 47, Jésus dit : « Si quelqu'un
entend mes paroles et ne les garde pas, moi je ne le juge pas. » C'est
le texte traditionnel fondé sur le Sinaiticus, le Vaticanus, l'Alexandrinus,

etc. Mais le manuscrit de Freer double la négation : « Si

quelqu'un n'entend pas mes paroles et ne les garde pas... » Quant au
papyrus, le scribe y a copié d'abord le texte ordinaire : « Si quelqu'un
entend mes paroles et ne les garde pas... » Puis, sur la foi du second
manuscrit, il a supprimé la négation, ce qui donne : « Si quelqu'un
entend mes paroles et les garde, moi je ne le juge pas. » Or, c'est la
leçon même de la Vêtus Latina : Si quis audierit uerba mea et custo-
dierit...2 II ne s'agit donc pas d'une inadvertance mais d'une variante
ancienne.

Du point de vue du sens, cette leçon est défendable. Quand Christ
continue en disant : « Car je suis venu non pour juger le monde, mais

pour sauver le monde », il oppose le salut au jugement sans établir de

rapport particulier entre ce salut ou ce jugement et le péché d'infidélité.

En somme, il prend simplement prétexte de l'affirmation : « Je ne
le juge pas » pour rappeler qu'il n'est pas juge, mais Sauveur. Introduite

à cet endroit, sa déclaration prépare une autre opposition, plus

1 Facilité contre laquelle plusieurs critiques cherchent à faire prévaloir la
règle lectio brevior, potior. Dans le chapitre 7 de l'Evangile de Jean, étudié
tout récemment sous ce rapport par le Père Boismard : Revue biblique 58,1951,
p. 161-168, le Papyrus Bodmer se trouve toujours du côté de la leçon plus
longue, avec la plupart des manuscrits grecs. En 7 : 37, la leçon plus longue
provient de la révision.

2 D'après le texte reconstruit par H. J. Vogels : Vulgatastudien, Münster,
1928, p. 320.



56 FRANÇOIS LASSERRE

essentielle, avec la révélation du verset suivant : « Celui qui me rejette
et qui ne reçoit pas mes paroles a son juge. La parole que j'ai annoncée,

c'est elle qui le jugera au dernier jour. » Dans cette rédaction,
l'occasion du jugement est secondaire : il s'agit avant tout de savoir
qui juge, thème johannique par excellence. ' Au surplus, il faut renoncer

à fonder sur ces deux versets, même à titre accessoire, une
distinction entre péché d'incrédulité et péché de désobéissance.

En revanche, les rédactions qui comportent une ou deux négations

dans la première partie du verset 47 invitent à séparer ce verset
de son contexte et mettent un accent plus marqué sur les différentes
façons de refuser ou de trahir le Christ révélé. Désobéissance par
ignorance dans la rédaction : « Si quelqu'un n'entend pas mes paroles
et ne les garde pas... », désobéissance par infidélité dans la rédaction
plus adroite : « Si quelqu'un entend mes paroles et ne les garde pas... »,

désobéissance par rébellion dans le verset 48 : « Celui qui me rejette
et qui ne reçoit pas mes paroles. » Il y a un cas semblable de

négation controversée en 9 : 27, où le texte traditionnel dit : « Je
vous l'ai déjà dit, et vous n'avez pas entendu ; pourquoi voulez-
vous l'entendre encore Voulez-vous aussi devenir ses disciples »

Le papyrus à cet endroit, à l'instar des deux manuscrits qu'il reproduit
et avec l'accord de certaines versions de la Vêtus Latina, de la
Vulgate et de la vieille version syriaque, omet la négation : « Je vous
l'ai déjà dit et vous avez entendu ; pourquoi voulez-vous l'entendre
encore Voulez-vous aussi devenir ses disciples »

On trouvera peut-être que c'est beaucoup solliciter ces textes que
de prêter une signification théologique à une simple négation. Ne
suffit-il pas d'invoquer des motifs stylistiques Nous laissons aux
théologiens le soin de peser les différences de sens qui résultent de
l'inclusion ou de l'omission des négations litigieuses, et de décider de
la meilleure solution. Mais dans le verset qui nous a le plus occupé, les
raisons de style jouent en faveur de la rédaction la moins satisfaisante,
celle du papyrus après révision : « Si quelqu'un entend mes paroles et
les garde... » Car dans ce cas, l'adjonction de la négation se présente
comme une correction de bon sens destinée à justifier la déclaration :

« Je ne le juge pas, car je suis venu non pour juger le monde mais

pour sauver le monde. » En d'autres termes, la correction atteste
l'existence d'un texte primitif qu'obérait une lectio difjficilior, situa-

1 Selon le sens qu'on donne à Kpi'veiv dans le verset 47 et dans ses deux
seuls parallèles de Jean (3 : 17 et 8 : 15), discriminer ou condamner, le rapport
des versets 47 et 48 se resserre ou se relâche. Dans la rédaction du papyrus
révisé, il faudrait comprendre que la parole opère une discrimination entre celui
qui accepte (v. 47) et celui qui rejette (v. 48) la parole, au cours d'un jugement
où Jésus n'est pas le justicier (« Je suis venu non pour juger... »). Voir Dodd :

op. cit., p. 208-212.



UN NOUVEAU MANUSCRIT DE L'ÉVANGILE DE JEAN 57

tion qui commande en général de rejeter l'amélioration proposée. Il
doit donc être permis de voir dans ce verset, et probablement aussi
dans l'autre, la trace d'une controverse théologique : les modifications
apportées au texte reçu pouvaient doter certaines jeunes Eglises d'une
arme scripturaire à brandir contre les hérésies. L'option entre les
différentes leçons ressortit dès lors au domaine de la théologie. On
fera bien toutefois de ne pas décider de la forme à donner à ces deux
versets sans procéder au préalable à des collations plus étendues que
celles dont il est fait état ici.

S'il faut, au terme de cet aperçu sommaire, porter un jugement
global sur le témoignage du Papyrus Bodmer, ce jugement pourrait
être provisoirement le suivant : il n'introduit dans le texte du
Quatrième Evangile aucun élément totalement inconnu. Il confirme donc
l'enseignement des découvertes de la papyrologie biblique de ces

cinquante dernières années, à savoir que le texte du Nouveau Testament

est solidement fixé dès la première moitié du IIe siècle, ou tout
au moins que l'amplitude des variations possibles ne franchit jamais
des marges d'interprétation étroitement contrôlées par l'enseignement
traditionnel des premières Eglises. Il confirme donc que nous n'avons
aucunement à redouter la découverte ultérieure de quelque nouvelle
leçon qu'un futur Guignebert pourrait qualifier de leçon « à faire
trembler ». I II enseigne enfin, en rejoignant constamment dans ses
variantes et ses corrections des rédactions déjà connues, que les
différentes versions des Evangiles utilisées dans les premières générations
post-apostoliques ont été dès les temps les plus reculés de l'histoire de

l'Eglise comparées entre elles, amendées les unes par les autres, scrutées

jusque dans leur lettre. N'est-il pas tentant de voir dans cette
activité un signe tangible de la volonté d'œcuménisme et d'unité qui
animait les premières communautés chrétiennes, en même temps que
leur souci de rester fidèles, avant toute chose, à la Parole de Dieu

François Lasserre.

1 Ch. Guignebert : Jésus, Paris, 1933, p. 44.


	Un nouveau manuscrit de l'évangile de Jean

