
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1956)

Heft: 4

Vereinsnachrichten: Société romande de philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Le io juin 1956 a eu lieu au Casino de Morges l'assemblée générale de la
Société romande de philosophie, sous la présidence du professeur Henri-L.
Miéville, président central.

Elle réunit une vingtaine de participants. A Tordre du jour, une conférence
du professeur Fernand Brunner (Neuchâtel) intitulée : La doctrine de la matière
chez Avicébron. Ses antécédents, sa signification. On a pu lire ci-dessus le texte
de cette conférence d'une fort belle tenue ; elle fut suivie, dans la séance de
l'après-midi, d'une discussion dont le compte-rendu est donné plus loin.

L'assemblée de cette année était la 50e réunion des philosophes de Suisse
romande. Elle fut ouverte par un rapport du président central dont voici quelques
extraits.

Les réunions annuelles de Rolle

La Société romande de philosophie célèbre aujourd'hui non pas le 50e
anniversaire de sa fondation — car elle ne date que de Tannée 1923 —¦ mais celui des
séances annuelles qui furent d'abord, jusqu'en 1923, celles de Rolle. Elles se
tinrent au début dans la grande salle du pittoresque vieux château de Rolle,
obligeamment mis à la disposition des philosophes romands par la Municipalité
de Rolle.

L'initiative de la première réunion de Rolle est due à J.-J. Gourd, professeur

de philosophie à l'Université de Genève, secondé par M. Charles Werner,
son futur successeur et qui fut l'organisateur des réunions de Rolle jusqu'à la
fondation de la Société romande de philosophie. Le premier « Rolle » eut lieu en

juin 1906. J.-J. Gourd y présenta une importante étude où il exposait ses vues
sur le problème religieux, celles qu'il développera plus tard dans sa Dialectique
religieuse. Il eut pour contradicteur Maurice Millioud, professeur à
l'Université de Lausanne.

Des hommes éminents qui furent des maîtres ont participé aux rencontres d e

Rolle et les ont alimentées, de sorte que la tradition a pu s'en conserver vivante.
Je ne citerai que les noms de quelques disparus : les Philippe Bridel, les Adrien
Naville, les Théodore Flournoy, les Claparède, les Abauzit, et plus -tard les
Wavre, les de la Harpe, les Bailly, les Juvet. Ces hommes n'avaient pas les
mêmes opinions ; ils n'étaient pas du même bord ni religieusement, ni
politiquement ; ils n'étaient pas du même tempérament, mais ils s'accordaient pour
tenir haut et ferme le flambeau d'une pensée libre, uniquement soucieuse de
vérité. Et qu'est-ce que la philosophie, si ce n'est l'essor d'une pensée toujours
prête à reconquérir sa liberté sur l'engourdissement des habitudes, des fausses



RAPPORT DU PRÉSIDENT 281

sécurités, d'une pensée qui se veut en tout domaine juge et non prisonnière de

son œuvre et pour laquelle penser n'est pas une occupation secondaire, un
luxe, mais une vocation, une nécessité vitale, comme elle le fut — prenons un
exemple moderne — pour un Husserl qui écrivait dans son Journal que, « pour
pouvoir vivre, il lui fallait arriver à plus de clarté ». « Il me faut arriver à une
consolidation intérieure ; je sais bien qu'il s'agit là de quelque chose de grand,
de ce qu'il y a de plus grand ; je sais que de grands génies y ont échoué et que,
si je voulais me mesurer à eux, je devrais d'emblée désespérer. »

Les contacts entre philosophes romands, tels qu'ils furent établis et
périodiquement renouvelés à Rolle, aboutirent en 1923 à la fondation de la Société
romande de philosophie, grâce à l'initiative d'un groupe de « jeunes » (Jean de
la Harpe, Jean Piaget, Gustave Juvet). La Société romande se composera de

groupes cantonaux unis en faisceau avec un président central et des statuts
communs. Chacun de ces groupes (ou de ces sections) organisera son travail en
pleine liberté, et il y aura, comme par le passé, une rencontre annuelle commune
qui sera l'assemblée générale de la société.

De nombreux travaux dont un bon nombre eurent les honneurs de l'impression

furent présentés dans les séances des groupes et dans les assemblées générales

de la société au cours des trente-trois années qui se sont écoulées depuis
sa fondation. La vie intellectuelle du pays en profita certainement. Rappelons
en outre que la Société romande de philosophie peut faire valoir un certain
droit de paternité à l'endroit de la Société suisse de philosophie, sa cadette qui
n'aurait probablement pas vu le jour, si la Société romande n'avait existé
avant elle et ne lui avait montré la voie.

Hommage à Pierre Thévenaz

L'an dernier, en ouvrant l'Assemblée générale de notre société, je dus excuser

l'absence de l'un des nôtres, le professeur Pierre Thévenaz, non encore remis
d'une grave opération qui l'avait privé du bras droit. Atteint d'un mal qui ne
pardonne pas, Pierre Thévenaz mourait deux mois plus tard, soutenu jusqu'au
bout par une rare fermeté d'âme et par le courage admirable d'une épouse
intimement associée à sa pensée et à sa foi. Nous sommes tous profondément émus,
en songeant à cette vie encore pleine de promesses qu'un coup de foudre a

brusquement brisée.
Pierre Thévenaz était professeur de philosophie à la Faculté des lettres de

l'Université de Lausanne. Il avait occupé pendant plusieurs années la chaire de

philosophie de l'Ecole polytechnique fédérale, à Zurich, et avait débuté dans
l'enseignement philosophique comme professeur remplaçant à Lausanne et
comme privat-docent à Neuchâtel.

En la personne de Pierre Thévenaz, la Société romande de philosophie a

perdu l'un de ses membres les plus actifs et les plus productifs. Son décès creuse
un nouveau vide dans les rangs des philosophes romands déjà éclaircis par
d'autres départs. Heureusement que des forces jeunes montent à la brèche ou
se préparent à y monter : la philosophie ne mourra pas en terre romande.

Pierre Thévenaz a présenté de nombreux travaux dans nos groupes, et il fit,
en 1944, à la séance annuelle de Rolle, une conférence intitulée Intériorité et
méthode reflexive, publiée dans la Revue de théologie et de philosophie en 1945
(p. 33-55). Pierre Thévenaz a pris part à la plupart des assemblées générales
de notre société, et ses interventions se faisaient remarquer par une note très
personnelle qui trahissait une pensée en travail, encore à la recherche d'elle-



282 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

même, mais déjà orientée dans un sens que définiront avec une netteté
croissante ses travaux ultérieurs, notamment ses remarquables études sur
la phénoménologie, parues dans trois numéros de la Revue de théologie et de

philosophie, en 1952, sous le titre de Qu'est-ce que la phénoménologie — puis
sa leçon inaugurale à l'Université de Lausanne : Valeur de la connaissance

philosophique, sa communication faite au Congrès de Strasbourg : Evénement
et historicité et Tune de ses dernières conférences faite, en 1954, à. Rome :

Dieu des philosophes et Dieu des chrétiens.
Pierre Thévenaz occupait une place à part dans le groupe des philosophes

romands, groupe non pas compact et monolithique, loin de là, mais relativement

homogène cependant par sa formation et ses tendances. Il subit plus
fortement que ses aînés et que la plupart de ses contemporains l'influence des

penseurs de Tentre-deux guerres, des Mounier, des Gabriel Marcel, des Karl
Barth, des phénoménologues et des existentialistes contemporains. H était le
fils de cette époque de mise en question passionnée des valeurs ou des pseudovaleurs

sur lesquelles s'appuyait une civilisation ruinée par ses contradictions
internes. Et il avait conscience, sinon de rompre avec ce qu'on peut appeler la
tradition philosophico-théologique romande, du moins d'avoir reçu la tâche de
la renouveler en la sortant des ornières où il craignait de la voir s'enliser.

Il porta son effort principal sur deux problèmes centraux qui intéressent,
l'un le philosophe purement philosophe, l'autre le philosophe qui professe une
foi chrétienne : le problème de la raison — du pouvoir de la raison —¦ et le
problème des relations de cette raison avec la foi chrétienne.

Poursuivant à travers l'histoire de la philosophie occidentale l'évolution de
la pensée rationnelle née du génie de la Grèce antique, Pierre Thévenaz constate

qu'ayant eu à répondre au défi de la foi chrétienne qui « méprise la sagesse
de ce monde », elle fut ébranlée dans son assurance première et se prit à s'interroger

sur ses titres. Elle perdit alors son innocence, car elle avait été dans son
jeune âge naturellement et innocemment métaphysicienne. Cherchant à se
refaire une bonne conscience, à retrouver son assurance, elle se maria avec la
nouvelle foi dans l'intime fusion de l'illumination augustinienne. Cet essai

n'ayant point donné toute satisfaction — car la pensée rationnelle risquait d'y
perdre son autonomie sur laquelle pesaient les impératifs du dogme, et le dogme
risquait d'être déformé à son tour — la pensée médiévale, sous la forme du
thomisme, chercha la solution du problème, en assignant à la raison un domaine
de compétence où la foi n'avait pas à pénétrer, celle-ci demeurant « l'indication
permanente d'un autre ordre que celui de la nature, d'une autre exigence que
celle de la raison ». Ainsi la foi paraissait sauve et, dans les limites de son
domaine, la raison paraissait assurée de sa pleine autonomie.

Solution encore insatisfaisante pourtant, en dépit de son apparente
simplicité. Car c'était par le détour d'une théologie que la raison était censée
retrouver « sa confiance ingénue en elle-même » et que, rassurée sur elle-même

par la garantie qu'elle tirait de la foi en Dieu, elle allait une fois de plus
s'endormir sur ses illusions. « Dieu peut tout fonder, sauf une philosophie. »

Vint, au XVIIe siècle, Descartes dont le coup de génie consista à résoudre le
problème que pose à l'esprit la possibilité — un instant envisagée — d'un doute
non pas seulement méthodique, mais radical (hypothèse du trompeur subtil ou
du malin génie). Descartes découvrit dans le cogito un point où la pensée et l'être
sont immédiatement liés et se posent l'une en fonction de l'autre dans un même
acte intellectuel qui les unit, l'hypothèse du malin génie, en tant qu'acte de
pensée connu comme tel, attestant l'existence d'un sujet pensant. Nulle garantie



RAPPORT DU PRÉSIDENT 283

divine n'étant d'ailleurs requise pour fonder cette évidence, Descartes libérait
en fait la pensée de toute tutelle étrangère ; il en proclamait l'autonomie, et cela
en dépit des inconséquences qui le firent retomber par ailleurs dans le système
périmé des garanties divines.

Quelles sont les conséquences de cette autonomie Pierre Thévenaz s'est
proposé de les dégager et il s'est surtout appliqué à déterminer ce qu'on pourrait
appeler la rançon de l'autonomie de la raison, en traçant les limites de sa compétence.

Rejetée sur elle-même, cessant d'être divine ou quasi divine, la raison
perd sa dignité ontologique. Ce n'est plus qu'une raison humaine engagée avec
l'homme dans un contexte social et cosmique. La philosophie dont elle est
l'instrument doit en conséquence renoncer à vouloir dépasser jamais le donné
contingent (qu'il s'agisse des « actes » de l'esprit ou des phénomènes qu'ils « inten-
tionnent » d'appréhender). Le Nécessaire, l'Eternel et l'Absolu sont hors de sa
portée. Elle doit se résigner — les modernes en ont été de plus en plus conscients
— à n'en rien dire. Songez à la réserve critique de Kant, à l'agnosticisme
positiviste. Il en suit que la philosophie ne peut plus prétendre être une « philosophie

divine » ; elle doit se contenter du rôle plus modeste de philosophie
« humaine ». La seule philosophie possible que la raison puisse avouer est une
« philosophie sans absolu ».

Pierre Thévenaz pensait que du même coup le problème des relations de la
foi et de la raison qui a suscité tant de discussions et de querelles se trouvait
sinon résolu, du moins posé en des termes susceptibles de rallier philosophes
et théologiens en leur octroyant une pleine liberté de mouvement, étant admis
d'ailleurs que la foi est par définition un acte d'adhésion du sujet personnel, qui
n'est pas exigible de tout esprit, la vérité religieuse n'étant pas de Tordre des
vérités dont la rationalité garantit l'universalité. Philosophes et théologiens ne
se meuvent pas sur le même terrain ; ils ne touchent pas aux mêmes objets de
pensée. C'est la « coexistence pacifique » assurée grâce au fait que la pensée
rationnelle a conquis sa pleine autonomie en renonçant une fois pour toutes à
ses illusions de jeunesse, c'est-à-dire en reconnaissant que la transcendance lui
est inaccessible par quelque voie qu'elle tenterait de l'atteindre et sous
n'importe lequel de ses « aspects ». A la foi seule, proclame le radicalisme de Pierre
Thévenaz, cette transcendance se donne à connaître en la personne du seul
révélateur, qui est le Christ de la tradition chrétienne.

Mais, ajoute-t-il, « la foi du philosophe croyant, sera toujours encore une
fides quaerens intellecium... Parce qu'elle est la foi en Dieu d'un philosophe (et
non une foi « philosophique »), elle réclame l'appui de toutes les facultés de
l'homme pour éclairer la situation de l'homme dans l'univers et devant Dieu. »

L'impuissance de la raison devant la transcendance n'empêchera donc pas la
théologie qui part de la foi de faire son œuvre qu'on pourra appeler philosophie
chrétienne (catholique ou protestante), et cette œuvre sera soumise, comme
toute œuvre de la pensée humaine, à de périodiques et nécessaires révisions.

Je pense avoir esquissé sommairement quelques points essentiels de la position

philosophique et religieuse de Pierre Thévenaz. Mais ce trop bref aperçu
ne donne pas une idée de la variété et de la subtilité de ses analyses qui ne laissent

pas d'être suggestives, même si elles suscitent parfois des réserves et
provoquent la contradiction. Il est regrettable que Pierre Thévenaz n'ait pas eu le
temps de développer ses idées et d'aborder de front quelques-unes des difficultés
qui découlent de ses positions sur le problème de la raison. On est tenté de lui
demander entre autres comment la foi peut utiliser à son service, pour « éclairer

» son contenu, une raison réellement autonome, c'est-à-dire soumise à sa



284 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

législation propre, ayant ses propres critères de validité, mais dépourvue, nous
dit-on, de tout moyen d'atteindre les objets que se donne la foi religieuse. Et
quels sont ces objets Ne varient-ils pas selon les religions et même selon les
confessions au sein de la religion chrétienne Peuvent-ils être définis de manière
à laisser intact le domaine de compétence de la pensée rationnelle Par exemple,
s'il s'agit de faits touchant à l'histoire

C'est uniquement par son application à des questions précises et concrètes
qu'une théorie générale, de quelque ordre qu'elle soit, s'éprouve et se justifie
pleinement. Pierre Thévenaz a-t-il abordé dans des textes encore inconnus
quelques-uns des problèmes brûlants que le heurt des croyances chrétiennes
traditionnelles avec les méthodes et les découvertes des sciences modernes de la
nature et de l'esprit ont imposées à des générations de théologiens et de
penseurs religieux La publication des inédits de notre collègue défunt nous
l'apprendra. Dans les textes que nous connaissons de lui, il s'est borné à définir
une position de principe que lui dictaient l'idée qu'il avait acquise des exigences
et de la problématique de la recherche philosophique et, d'autre part, les
certitudes qu'il puisait dans sa foi religieuse.

Remarquable par sa continuité qu'aucune objection ne pouvait faire dévier
de sa ligne, l'effort de pensée de Pierre Thévenaz m'apparaît comme digne de
sérieuse attention. Il était bon qu'un effort pareil fût tenté et que de vieux
problèmes fussent posés à nouveau sous l'aspect qu'ils devaient prendre aux
yeux de bon nombre d'esprits formés par un siècle de grands bouleversements.

Je note en effet que la pensée de Pierre Thévenaz trouva un écho favorable
dans plus d'un milieu théologique et philosophique. Elle rassurait les théologiens

auxquels elle donnait carte blanche au nom de la philosophie, et elle
s'inscrivait au tableau des études phénoménologiques fort en vogue depuis quelques
années. Pierre Thévenaz a fait de nombreuses communications et conférences
en Suisse et hors de Suisse. Il eut une activité étonnante, puisqu'à côté de ses

charges déjà redoutables de professeur, il avait fondé et dirigeait la collection
des Cahiers intitulés Etre et Penser, édités par la Baconnière et qui se proposa —¦
en 1943, en pleine guerre — le but éminemment utile de rétablir et de maintenir
le dialogue interrompu entre Français, Allemands et Suisses. Ajoutons que
Pierre Thévenaz joua aussi un rôle important dans l'équipe qui reprit en mains,
dès 1951, la Revue de théologie et de philosophie, le seul organe de la pensée
philosophique en Suisse romande, et qu'il donnait à l'Université populaire de
Lausanne un cours qui attirait de nombreux auditeurs.

Je voudrais terminer cet hommage rendu à Pierre Thévenaz au nom de
la Société romande de philosophie — au nom de la philosophie romande —
en citant quelques lignes de lui qui caractérisent excellemment l'esprit philosophique

— car il l'a défini plus clairement, ce me semble, qu'il ne parvint à

expliquer et à justifier l'attitude du « philosophe croyant ». « L'amour de la
vérité, a-t-il écrit, ne se mesure pas aux certitudes et aux assurances que nous
croyons avoir au départ, ni aux garanties qui soutiennent notre démarche. »

Noble parole qu'il me plaît de souligner, car elle signifie : acceptation sans réserve
du risque de la condition humaine. Elle exprime une foi : nous ne pouvons aimer
la vérité, si nous n'y avons point accès, si, d'une manière ou d'une autre, ne
nous est promise une vérité qui rende témoignage à elle-même, garante d'elle-
même : verum index sui. L'amour de la vérité est une foi — faut-il dire
philosophique faut-il dire religieuse — Je pense pour mon compte qu'on peut
dire et qu'on doit dire qu'elle est Tune et l'autre et qu'il n'y a pas de paroi
étanche qui sépare le domaine philosophique et le domaine religieux.



DISCUSSION DE MORGES 285

DISCUSSION DE LA CONFÉRENCE DE M. BRUNNER

M. Ch. Werner : Avicébron, dans sa théorie de la Substance intermédiaire
entre Dieu et le monde, s'écarte d'Aristote, en mettant la matière sur le même
plan que la forme. M. Brunner a même parlé, à ce propos, d'une primauté de la
matière sur la forme, ce qui me semble aller trop loin, car la forme universelle,
d'après Avicébron, ne le cède en rien à la matière universelle, laquelle introduit
un élément de réceptivité. C'est là précisément, dans la doctrine, un point difficile.

Avicébron est conduit à poser l'Intelligence, c'est-à-dire la Substance
intermédiaire, comme finie, en tant qu'elle est créée. Or, il déclare en même temps
qu'elle est éternelle et parfaite. Observons d'ailleurs que cette difficulté se

trouve déjà, sur le plan humain, chez Aristote, puisqu'il admet, outre l'intellect
actif, un intellect passif, ce qui obscurcit gravement sa théorie de l'âme. Pour
remonter au plan divin, on pourrait, sans trop de paradoxe, rapprocher de la
théorie d'Avicébron la théorie de Descartes sur Dieu, créateur des vérités
éternelles. C'est à bon droit que Leibniz a réagi contre cette pensée. On doit
admettre que l'Intelligence, bien loin d'être une créature, exprime l'essence
même de Dieu, et c'est seulement de ce point de vue, en tenant compte des
autres éléments compris dans l'essence divine, qu'il est possible d'élaborer une
juste théorie de la nature de Dieu et de la création.

Réponse à M'. Werner. — J'ai cru pouvoir affirmer la primauté de la matière
chez Avicébron en vertu surtout de la correspondance que ce philosophe établit
entre la matière et l'Essence divine, lieu suprême de toutes choses. Mais je
reconnais qu'à un autre point de vue, c'est la notion d'actualisation, donc la
forme, qui passe au premier plan.

M. Werner n'approuve pas que l'Intelligence soit finie, quoique éternelle et
parfaite. Peut-être faut-il répondre que l'Intelligence, en effet, n'est pas absolument

éternelle et parfaite, car, en tant que créée, elle a un commencement, sine
tempore il est vrai. Avicébron parle de l'intelligence de Dieu, mais il ne l'analyse
pas, contrairement à T Intelligence-substance, en forme et en matière, car
l'intelligence de Dieu se confond avec l'infinité divine. Il y a donc deux niveaux de

l'intelligence : l'Intelligence créée, lieu des déterminations formelles, et l'Intelligence

divine transformelle, dont nous ne pouvons parler que par analogie.
Quant à l'intellect passif d'Aristote, n'a-t-il pas pour objet d'expliquer que

nous ne sommes pas dès l'origine en possession de tous les objets intelligibles
Il rend compte du devenir de l'intellection humaine comme la matière explique
le devenir sensible. Mais sans doute la nature de l'intellect passif, comme celle
du reste de l'intellect actif, est assez obscure.

La comparaison de la théorie gabirolienne de l'Intelligence créée avec la
doctrine cartésienne de la création des vérités éternelles est très suggestive,
mais les types d'intelligence, chez Avicébron et chez Descartes, étant entièrement

différents, je préférerais comparer la doctrine du Fons vitae à celle des
Ennéades.

M. Arnold Reymond : A propos du devenir et de son actualisation par les
formes, il faudrait distinguer entre la position de Platon et celle d'Aristote.

Pour Platon, le monde des Idées donne naissance à celui des Formes, lorsque
le Démiurge, dans sa bonté, infuse les Idées dans la matière. Le monde des Idées
se suffit à lui-même puisqu'il est la suprême réalité.. Comme la matière, vu sa

19



286 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

parfaite instabilité, est incapable de recevoir les Formes dans leur plénitude,
le devenir s'installe dans la réalité, y introduit d'affreux désordres.

Aristote considère le monde des Idées comme une duplication fâcheuse et
inutile, et déclare que le monde des Formes est inhérent à la matière. Formes et
matière sont éternellement inséparables. Comme d'autre part les individus sont
incapables de réaliser pleinement l'espèce et le genre qui leur sont propres, ils
sont fatalement soumis à la naissance et à la mort, et l'Univers est condamné à

un devenir cyclique qui se répète éternellement le même.
Pour Platon, au contraire, le devenir constitue la nature même de la matière,

laquelle est toujours informe et vide, ne donnant aucune prise possible à la
pensée. La mort seule, en délivrant l'âme de sa prison terrestre qu'est le corps,
permet à cette âme d'acquérir l'immortalité.

Je me permets de poser en terminant les deux questions que voici :

i. Le réalisme que professe l'astronomie arabe sur les sphères cristallines
transparentes a-t-il influencé Avicébron

2. Ibn Gabirol a-t-il suggéré en partie à Spinoza sa conception sur l'essence
divine et ses attributs éternels qui sont la Pensée et l'Etendue

Réponse à M. Reymond. — Il est vrai que la matière, chez Platon, est, en un
sens, le lieu de l'exil des formes, tandis qu'elle est, pour Aristote, leur séjour
normal. Mais malgré cette différence, la fonction de la matière, chez les deux
auteurs, est, je crois, la même. La matière, dans le Timée, est moins le devenir
que la condition du devenir. De même chez Aristote la matière première est la
condition de la génération et de la corruption. Si le devenir chez Platon est
entaché d'imperfection alors qu'il est saisi chez Aristote dans sa valeur positive,
c'est, m'a-t-il semblé, que Platon définit le niveau du changement corporel par
rapport au niveau supérieur de l'être stable, tandis que le Stagirite considère le
niveau du corps pour lui-même.

Les sphères célestes d'Avicébron sont corporelles. L'auteur du Fons vitae
adopte en effet la cosmologie de son milieu culturel arabe. Mais ce réalisme
paraît avoir déjà son origine chez Aristote.

Il serait très intéressant de comparer les doctrines d'Avicébron et de Spinoza.
Le philosophe hollandais cependant n'a pas utilisé le Fons vitae parce que cet
ouvrage était ignoré au XVIIe siècle. Mais l'influence d'Avicébron a pu s'exercer
sur lui indirectement. Du reste, la pensée et l'étendue cartésiennes ont une
ressemblance imparfaite avec la forme et la matière. On peut remarquer aussi que
pour Spinoza la pensée et l'étendue appartiennent au même titre à la Substance
divine, tandis que pour Avicébron la matière se rapporte à l'Essence et la forme
à la Volonté.

M. Samuel Gagnebin : Le dualisme radical de la forme et de la matière
considérées toutes deux comme des principes intelligibles, serait à discuter.
Mais je ne poserai qu'une question particulière sur leur actualisation, puisque
forme et matière ont toutes deux leur actualité. Y a-t-il un principe d'actualisation

Ce principe est-il, chez Ibn Gabirol, la volonté de Dieu seulement Le
principe d'actualisation est-il nécessaire ou comporte-t-il une certaine contingence

Pour Aristote, il n'y a de rigoureusement nécessaire que les êtres incorruptibles

et éternels sans lesquels le monde n'existerait pas. Mais il y a d'autres êtres
soumis à la génération et à la corruption et qui, à côté de leur forme spécifique
fixe, d'où dérive une certaine nécessité, comportant aussi une finalité, revêtent



DISCUSSION DE MORGES 287

des formes accidentelles dues au hasard et qui ne peuvent être objet de science
d'après le Stagirite. En particulier, la matière psychologique est faite de choses

qui peuvent être autrement, alors que le nécessaire est précisément ce qui n'est
pas susceptible d'être autrement et existe d'une seule façon. Cette contingence
est le fondement de la possibilité d'un choix et de l'existence de la liberté pour
Aristote. La matière, substrat de ce qui change et capacité de changement est
bien l'origine ultime de cette contingence.

Il semble que Platon ménage aussi le lieu d'une contingence, soit dans sa
dialectique de l'être et du non-être, qu'il expose dans le Sophiste par exemple,
soit dans le Timée où il parle de la « cause errante » (48 a) dont il reste quelque
chose dans le réceptacle « qui est en dehors de toute forme » (50 b) et « participe
de l'intelligible d'une manière très embarrassante et très difficile à entendre »

(51 a).
En élevant la matière à la hauteur d'un principe intelligible, Ibn Gabirol

retient-il l'enseignement de ses grands prédécesseurs et pose-t-il la question des

rapports de l'intelligible et du réel
Pour ce qui est de la tendance des Arabes à matérialiser les sphères d'Eudoxe,

dont a parlé M. Arnold Reymond, elle est déjà très nette chez Aristote. Callippe,
qui ajoutait sept sphères aux vingt-six d'Eudoxe, ne prétendait, pas plus
qu'Eudoxe, expliquer les phénomènes, mais seulement fournir la représentation
géométrique des mouvements des cinq planètes du Soleil et de la Lune. Au
livre A § 8 de la Métaphysique, Aristote déclare : « Mais il est nécessaire, pour
que toutes ces sphères combinées puissent expliquer les phénomènes, qu'il y ait,
pour chacune des planètes, d'autres sphères en nombre égal, moins une, et que
ces sphères tournent en sens inverse et ramènent à la même position la sphère
la plus éloignée de l'astre qui, dans chaque cas, est placé en deçà de l'astre en
question. C'est à cette condition seulement que toutes ces forces à l'œuvre
produisent la translation des planètes » (trad. Tricot, J. Vrin, 1948, t. II, p. 181). En
partant du calcul de Callippe il y aurait donc vingt-deux sphères compensatrices
et le nombre total des sphères serait de cinquante-cinq. Or, ceci montre à
l'évidence qu'Aristote tient les sphères purement géométriques d'Eudoxe pour réelles
et il leur attribue une matière, la matière locale, qui n'est pas soumise à un
changement selon la substance, c'est-à-dire la génération et la corruption.
Chacune de ces sphères a d'ailleurs un moteur immobile agissant comme une fin.

Réponse à M. S. Gagnebin. — Oui, le principe qui donne à la matière et à la
forme leur réalité propre est la Volonté divine créatrice. Cependant, il arrive
que la matière soit rattachée directement à l'Essence divine et que la forme le
soit exclusivement à la Volonté. La matière est en effet le lieu des êtres, tandis
que la forme, de par la Volonté, est leur agent actualisateur.

Sur la question de la contingence que le principe d'actualisation peut laisser
subsister, je suis embarrassé, car il me semble qu'Avicébron ne traite ni du
hasard ni des irrégularités qu'il y a dans le monde. Mais, du point de vue de la
primauté de la forme, il voit comme Platon dans la matière inférieure un principe

d'imperfection. Il mentionne aussi le fait qu'aux niveaux les plus bas de
l'échelle des êtres, l'union de la matière et de la forme est moins solide et stable
qu'aux niveaux supérieurs. C'est donc une thèse essentielle de son système que
l'intelligible se réalise au niveau du sensible compte tenu du pouvoir limité de

réceptivité de la matière inférieure.

M. H.-L. Miéville : Si la forme est, de par la volonté, l'agent actualisateur

des êtres, comment faut-il comprendre la chose



288 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

U y a une hiérarchie de formes : singulières, spécifiques, génériques. Y aura-
t-il autant de volontés agissantes, celle de l'individu, de l'espèce et celle du
genre Et dans quels rapports ces volontés seront-elles entre elles Ou bien
faut-il admettre qu'il n'y a qu'un agent actualisateur, la volonté divine agissant

par l'intermédiaire des formes hiérarchisées Comment échapper alors
au panthéisme radical Autre question : Y a-t-il soit pour les volontés qui
s'exerceraient à des niveaux ontologiques divers, soit pour la volonté divine
unique des futurs contingents

Si de telles questions ne se posent pas pour Avicébron, cela n'est-il pas le
signe que son système si ingénieux est conçu dans un style trop purement
intellectualiste Le facteur volonté n'y entre pas réellement.

Réponse à M. Miéville. — Il est difficile de parler de la Volonté, car Avicébron

a écrit un ouvrage sur ce sujet qui ne nous est pas parvenu. On peut affirmer

en tout cas que le Fons Vitae attribue à l'homme une certaine indépendance,

puisqu'il incombe à l'homme de s'attacher au monde supérieur par la
connaissance et par la pratique. La science que nous devons atteindre est
présentée par le livre premier comme l'actualisation d'une puissance. Cette
actualisation est le fruit non seulement d'un bon naturel, mais encore de l'étude.
La forme de l'homme ne se réalise donc pas sans la collaboration de l'homme.
Cette réalisation obtenue, on peut dire sans doute que la volonté de l'homme
est parfaite en ce sens qu'elle s'accorde avec celle de Dieu.

M. Maurice Gex : M. Brunner a fait allusion aux conceptions modernes de
la matière, en affirmant que les distinctions métaphysiques (forme-matière)
peuvent se maintenir face aux analyses de nos physiciens. Voilà une énergique
revendication de la pérennité de la métaphysique dans ses formes les plus
classiques, malgré l'évolution des notions scientifiques

Je pense que le progrès des sciences doit inévitablement retentir sur la
philosophie, celle-ci étant toujours imprégnée, qu'elle en soit consciente ou non,
des conceptions scientifiques de l'époque qui Ta vue naître (métaphysique
d'Aristote influencée par les idées biologiques de l'époque). La matière, au sens
moderne du mot, ne peut plus s'analyser, actuellement, d'une manière
adéquate au moyen des notions métaphysiques complémentaires « forme » et
« matière ». Il faut leur substituer les notions d'« activité » et de « structure ».

C'est l'activité qui fonde les structures : l'activité étant logiquement antérieure
aux structures, elle ne saurait reposer sur une structure préalable. La structure
est une apparence qui varie suivant l'échelle à laquelle se fait l'observation.

Il est d'ailleurs aisé de montrer le caractère non exhaustif des notions forme-
matière. La matière est ce qui reçoit les déterminations, la forme ce qui les
constitue. Il doit donc y avoir un « au-delà des déterminations » qui est leur
source (activité créatrice). Je serais heureux de connaître la place réservée à

cette notion dans le système d'Avicébron.

Réponse à M. Gex. — Le couple activité-structure ne me paraît pas
remplacer le couple forme-matière, car la forme est précisément activité et structure.
On demandera donc encore sur quoi s'exerce l'activité et ce qu'elle structure.

La forme est l'agent actif des structures. Si Ton dépasse, chez Avicébron, la
complémentarité forme-matière, on atteint la Volonté et l'Essence divines.

M. René Schaerer : M Brunner vient de nous présenter un philosophe
original qui « valorise la matière », position surprenante, à coup sûr, si Ton
rattache cette pensée à la tradition de l'Académie, du Lycée ou de l'école néo-



DISCUSSION DE MORGES 289

platonicienne. Serait-il hasardeux d'admettre qu'une influence stoïcienne se

soit exercée indirectement sur elle en s'unissant à la conception judéo-chrétienne

d'une matière positivement bonne, en tant que création divine
Quoi qu'il en soit, la doctrine d'Avicébron réhabilite un principe de base et

fournit un exemple de plus de cette oscillation qui caractérise l'histoire de la
philosophie, que deux exigences complémentaires sollicitent alternativement :

une exigence quantitative, qui incite la réflexion à défaire les structures pour
remonter à l'Un, à l'homogène, au substrat, à ce qui paraît divin et premier
par sa permanence et sa solidité ; une exigence qualitative, qui l'appelle en sens
contraire vers les ensembles complexes, les harmonies, les mixtes aux fins d'en
légitimer l'excellence et la beauté, non moins divines. Dès l'origine de la pensée

rationnelle, ces deux tendances s'affirment avec une force et une originalité
remarquables, tantôt décomposant le cosmos, tantôt le recomposant, parfois
même unissant les deux démarches en une résultante, comme dans le système
d'Empedocle où l'Amour et la Haine se renvoient la balle, une balle qui est
l'Univers.

En valorisant la matière, Avicébron réagit sans doute contre un structuralisme

qui, selon lui, dépréciait le substrat au profit du composé, l'un en
faveur du multiple ; il ne veut plus d'une matière réduite au statut indigne de
fondement amorphe : il l'élève au-dessus des structures et lui reconnaît une
eminente dignité. Ainsi l'univers entier s'inscrit entre deux unités premières,
celle de Dieu, qui demeure incomparable et absolue, et celle de la matière qui,
bien que créée, n'en occupe pas moins un niveau supérieur à celui des ensembles
qu'elle autorise.

M. Brunner approuve-t-il cette manière de voir
Réponse à M. Schaerer. — Je suis très heureux que M. Schaerer soulève la

question de l'influence stoïcienne. Elle est visible dans le Fons vitae, mais je ne
puis dire si la doctrine de la primauté de la matière, que j'ai cru apercevoir, doit
être rattachée au stoïcisme.

M. Schaerer traduit d'une manière intéressante par les termes de décomposition

et de recomposition du cosmos les deux points de vue que j'ai présentés.
Du point de vue de la décomposition de l'univers, la matière est première :

l'univers se résorbe en elle et finalement en Dieu. Du point de vue de la
recomposition, la forme est première.

M. A. de Muralt : M. le professeur Schaerer vient de souligner que la
difficulté principale qui obscurcit la compréhension de la doctrine d'Avicébron, est
la multiplicité des points de vue qui y interfèrent et qui s'y croisent, en donnant
l'air de s'exclure. Je voudrais en particulier en retenir deux : le point de vue du
couple matière-forme, et celui du couple un-multiple.

Selon Avicébron, la matière est introduite en Dieu, mais il faut faire attention

à bien comprendre cette thèse. Car, comme Ta souligné M. le professeur
Brunner, si la matière comporte une certaine actualité, c'est qu'il s'agit, en
partie du moins, d'une transposition métaphysique d'une considération logique.
Avicébron fait en effet, de la matière, un certain genre. Or le genre, logiquement
parlant, est un universel. Comme tel, il comporte une certaine détermination
formelle, un certain quid. Si donc la matière est un genre pour Avicébron, ce
sera douer la matière d'une certaine détermination formelle, l'actualiser, ou
comme le dit M. le professeur Schaerer, la valoriser. Mais en logique, le genre est,
malgré sa détermination, potentiel : il est puissance par rapport à des
différences spécifiques (c'est pourquoi l'adage logique dit : genus sumitur a materia).



290 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Mais Avicébron est trop aristotélicien pour admettre en Dieu une puissance,
même s'il ne voit pas en la matière une puissance pure, comme l'est la matière
d'Aristote. La valorisation de la matière mène donc nécessairement à une
conception de la matière comme surdétermination : la matière serait actuellement-
virtuellement (même si les mots semblent contradictoirement s'entrechoquer)
toutes les déterminations ultérieures : celles-ci — émanant de l'essence divine —
la restreindraient, la « rétréciraient » en quelque manière, en l'explicitant. C'est
déjà la formulation (anticipée) du principe nominaliste (sauf erreur) : determi-
natio negatio, qui revient à considérer l'absolu comme la totalité (infinie) de
ses parties (ce qui est à mon sens le principe sous-jacent de la métaphysique
spinoziste, et de celle que Ton pourrait inférer de la phénoménologie husserlienne)

Mais alors, on en arrive précisément à la problématique de l'un et du
multiple. Si la matière de Dieu, c'est-à-dire son essence, est le « genre » de toutes
les déterminations qui procèdent d'elle de par l'effet et l'intermédiaire du verbe-
volonté, c'est que la matière est l'un de ce multiple ultérieur. Le couple matière-
forme se recoupe, mais sous un autre point de vue, avec le couple un-multiple.
Ceci permettrait de comprendre en quel sens Avicébron ne donne pas dans un
panthéisme moniste, mais qu'il subsiste malgré tout une certaine univocité
radicale dans sa pensée entre l'essence divine et les manifestations créées qui
en procèdent par une quasi-émanation.

Car la problématique de l'un et du multiple introduit un certain ordre de

primauté, c'est-à-dire une distinction et donc une différenciation entre le principe

(Dieu) et ses effets (créatures). Il n'y a pas différence d'être ni de détermination

formelle, puisque l'essence divine, étant surdétermination, contient,
c'est-à-dire est éminemment toutes ces déterminations ultérieures : mais il y a
une différence dans le degré d'intensité d'être, c'est-à-dire que la distance du
créé au créateur est variable, et c'est là le principe de différenciation
(d'individualisation) des êtres par rapport à Dieu. En bref, s'il y a univocité, il s'agit
de l'univocité qui existe entre le principe exemplaire (idéal ou valeur) et ce qui
participe à ce principe (en le « copiant », T« imitant », en s'en approchant asymp-
totiquement). On aboutit ainsi, en partant d'un couple d'apparence aristotélicienne,

matière-forme, en usant d'une transposition métaphysique d'une
position logique, à la dialectique de la participation platonicienne, exprimée
sous sa forme la plus pure de l'exemplarité. Il ne s'agit donc pas d'un panthéisme
au sens « crasse » où tout est identiquement Dieu, mais d'une pensée où les
effets procèdent du principe par dégradation, ou plus exactement par «

rétrécissement » de la surdétermination de la matière, où dégradation signifie
communauté univoque dans la détermination formelle, mais distinction dans l'intensité
d'êlre.

Cette vue d'Avicébron — qui repose uniquement sur la conférence que vous
nous avez donnée, c'est-à-dire sur ce que j'ai pu en saisir, et non sur une
connaissance personnelle de cet auteur, est-elle exacte

Réponse à M. de Murait. — Je suis, dans l'ensemble, tout à fait d'accord avec
M. de Murait. U y a, en effet, deux sortes de puissances : la puissance-réceptivité
de la matière aristotélicienne et, en platonisme, la puissance surdétermination
de la réalité supérieure par rapport à la réalité inférieure. La matière comparée
à l'essence divine ne semble pas pouvoir être interprétée autrement que comme
surdétermination.

M. de Murait a expliqué avec habileté comment cette doctrine échappe au
panthéisme. L'être inférieur est le même que l'être supérieur, puisqu'il est



DISCUSSION DE MORGES 29I

celui-ci « rétréci » ou « limité ». Mais aussi bien il n'est pas le même, puisqu'il
réside à un autre degré de perfection. Les effets de Dieu, n'ayant pas la perfection

de Dieu, montrent assez qu'ils sont autres que Dieu.
Du reste, il ne s'agit pas ici de platonisme pur, puisque l'Essence divine se

limite et s'extériorise d'abord dans la Volonté. L'univers est perçu comme une
œuvre voulue, car c'est la Volonté divine qui se manifeste dans la dégradation
des niveaux de l'être. La forme tient sa vertu informatrice de la Volonté. Ainsi
se concilient platonisme et judaïsme.

M. Charles Gagnebin : Après avoir évoqué la cosmologie aristotélicienne
comme l'un des antécédents de la pensée d'Ibn Gabirol, M. Brunner a montré
comment, chez ce philosophe, la matière envisagée comme support de la forme
l'emporte en quelque sorte sur elle, puisque la forme se trouve « portée » par la
matière « portante ». Du point de vue de l'auteur du Fons vitae, est-il possible
de considérer la pensée d'Aristote sur la forme et la matière comme un cas

particulier de leurs rapports

Réponse à M. Ch. Gagnebin. — Je ne sais si la doctrine gabirolienne est
plus générale que celle d'Aristote, mais je parlerais volontiers d'un traitement
plus libre des notions de matière et de forme dans le Fons vitae. A l'usage habituel

de ces notions, l'auteur en ajoute un nouveau. Considérée en effet comme
douée d'une réalité propre, la matière peut se présenter comme supérieure à
la forme. Selon Aristote, la forme actualisatrice descend dans la matière pour
l'actualiser. A quoi Avicébron ajoute l'interprétation inverse du mouvement
de la forme vers la matière : la forme actualisée monte vers la matière pour
transcender la limitation de son actualisation. Dans le premier cas, la forme
apporte quelque chose à la matière ; dans le second, c'est la matière qui est
plus riche que la forme. Ou encore : à l'indétermination par défaut de la matière
aristotélicienne s'ajoute, chez Avicébron, l'indétermination par excès, la
surdétermination dont nous parlions tout à l'heure.

M. D. Christoff : Est-ce en définitive la matière ou la forme qui constitue,
selon Avicébron, le principe d'individuation et ce philosophe a-t-il jugé nécessaire
de traiter expressément cette question

Un « moderne », amené à considérer la matière comme un support actif, n'y
verrait-il pas un principe de désir ou un élan irrationnel à la manière de Bergson,
principe d'unité et d'activité en même temps Mais qu'est-ce alors qui
constituerait le principe de passivité

Les idées néoplatoniciennes de procession à partir de l'Un et de retour à l'Un
ne peuvent-elles pas autoriser aussi une interprétation des schémas présentés

par M. Brunner du point de vue de la condition humaine

Réponse à M. Christoff. — Je ne vois pas qu'Avicébron ait traité du
problème de l'individuation. Il dit que l'âme individuelle est une partie de la
substance simple et qu'on acquiert la connaissance de l'âme individuelle par
l'étude de l'âme et de l'intelligence universelles.

Il me semble que la matière-surdétermination ne doit pas être conçue comme
un désir aveugle ou un élan irrationnel, car elle est Essence, c'est-à-dire
Intelligibilité transcendante.

En effet, les deux schémas que j'ai présentés en terminant mon exposé, l'un
ayant Dieu pour centre, c'est-à-dire pour point de départ, et l'autre, l'homme,
correspondent d'une certaine manière à la procession néoplatonicienne et au
retour.



292 SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

M. G. Widmer : D'une manière très sommaire, je me demande s'il y a une
différence entre la structure temporelle de la matière universelle et première
selon Ibn Gabirol et celle de la matière inférieure et ses diverses modalités. La
matière première, si j'ai bien compris votre interprétation, est créée par la
Volonté qui, elle-même, est émanée de l'Auteur transcendant, hors du temps.
C'est cet acte de' création qui confère à la matière première son statut temporel

; elle n'est pas hors du temps, mais dans le temps. Comment faut-il
comprendre cet acte de création La Volonté est-elle un acte qui actualise
constamment la matière La création serait alors une sorte de création continue
dans un sens proche de la conception biblique Ou bien est-elle un acte unique
fondamental, qui donnerait à la matière et à la forme premières une autonomie,
une durée propre, une structure temporelle indépendante de celle de la Volonté
Ou bien faut-il concevoir l'acte créateur de la Volonté dans son rapport avec
sa création d'une autre manière, dans un contexte plus néo-platonicien, où
seule la matière inférieure et les formes qui lui sont propres auraient un statut
temporel, tandis que la matière universelle jouirait d'une sorte d'éternité
analogue à celle de la Volonté

Réponse à M. Widmer. — On ne peut douter que la matière universelle, chez
Avicébron, ne soit créée, mais elle est une réalité trop élevée pour être située
au niveau du temps. Il ne s'ensuit pas que la matière universelle ait l'éternité de
Dieu, puisqu'elle a un commencement. Il y a plusieurs types de durée. Le temps
au niveau des corps en est un, le plus bas. Le créé n'est pas nécessairement un
être temporel. On trouve même chez Avicébron l'affirmation qu'à proprement
parler seules la matière et la forme transtemporelles doivent l'existence à un
acte de création. Les autres êtres viennent à l'existence par composition.

M. Ph. Muller : La clarté de l'exposé de M. Brunner me paraît de nature à
faire saillir les problèmes mêmes d'une interprétation historique en philosophie.
Les divers schémas qu'il a imaginés pour éclaircir le rapport des conceptions et
l'architecture des systèmes, les termes dont il s'est servi, et dont il a précisé
encore la signification dans la discussion, n'ont pas laissé de me causer un
malaise croissant. Tout se passe comme si nous nous étions cantonnés jusqu'ici
dans le plan de la pensée « neutralisée », comme dit Husserl, c'est-à-dire d'une
pensée dont on supprime la vection originelle vers la vérité, qu'on considère en
elle-même, dans sa cohérence opératoire, ou dans les particularités de son
auteur, ou dans la composition de ses différents éléments. Je veux bien qu'il
s'agisse là d'un effort nécessaire, préalable à toute interprétation philosophique,
mais il me semble indispensable de faire tomber, à un certain moment, les parenthèses

qu'on a mises, et de « dé-neutraliser » la pensée étudiée.
Dès lors, on se demandera, par exemple, dans quel sens, et dans quelle

mesure, Ibn Gabirol dit plus vrai qu'Aristote, et si ces deux penseurs conservent
assez d'attache avec le vrai, tel qu'il nous apparaît aujourd'hui avec dix siècles
supplémentaires de réflexion philosophique, pour mériter qu'on s'y attarde si

longuement. On se préoccupera de retrouver, derrière les termes que leur
inscription à un moment donné de l'histoire et de la tradition philosophique, que
leur propre formation intellectuelle, leur suggéraient pour formuler la vérité, la
signification dernière que ces termes ont, c'est-à-dire l'aspect du réel qu'ils
traduisent, formulent ou révèlent. C'est dans ce sens que j'interprète la question
posée tout à l'heure par M. Gex, et je ne suis pas sûr qu'elle ait reçu jusqu'ici
toute sa réponse.



DISCUSSION DE MORGES 293

Il est inévitable, dans cette perspective, qu'on sorte du système étudié, pour
le confronter avec une expression différente de la vérité, dont cependant on
chercherait à montrer qu'elle se ramène en dernière analyse à ces notions,
aujourd'hui moins familières en philosophie, mais qui conservent leur légitime
place dans notre pensée. En d'autres termes, à l'historien de la philosophie doit
succéder le philosophe tout court, non pas pour établir entre les systèmes une
clef de traduction, tout en laissant à chacun sa neutralité fondamentale, comme
cela se produit inévitablement dans la recherche des influences ou des descendances

d'une notion, mais pour esquisser ce qui est la tâche propre et eminente
de la philosophie, une formulation de la vérité sur le monde, sur l'homme et sur
le principe. Il me semble que c'est dans cette direction que la discussion devrait
s'engager, s'il n'était trop tard, et que c'est à ce prix qu'elle serait réellement
philosophique, au-delà du heurt des opinions, peut-être chacune respectable,
mais chacune, à ce niveau d'opinion, aussi peu fondée et aussi peu consistante,

Réponse à M. Mulier. — Je tiens à rassurer M. Mulier : je ne me suis pas
intéressé à Avicébron pour le plaisir de secouer la poussière des vieux livres.
La connaissance de l'histoire de la philosophie suppose une clé qui est la
philosophie elle-même et je ne conçois pas d'histoire de la philosophie qui ne soit
philosophie. Je cherche, chez les auteurs que j'étudie, quelque chose qui réponde
à la vie philosophique en moi. Loin donc de supprimer la « vection vers la
vérité » de la pensée d'Avicébron, je l'ai eue présente à l'esprit à chaque instant.
Il y a chez cet auteur une élévation métaphysique à laquelle je tente d'accéder
et que je regrette sincèrement de n'avoir pas vu relever par M. Mulier. En
matière de vérité métaphysique, le temps ne fait rien à l'affaire. Apparu il y a

dix siècles, parce qu'il était métaphysicien, Avicébron parle au métaphysicien
aujourd'hui comme autrefois.


	Société romande de philosophie

