Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1956)

Heft: 4

Vereinsnachrichten: Société romande de philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Le 10 juin 1956 a eu lieu au Casino de Morges l'assemblée générale de la

Société romande de philosophie, sous la présidence du professeur Henri-L.
Miéville, président central.

' Elle réunit une vingtaine de participants. A I'ordre du jour, une conférence
du professeur Fernand Brunner (Neuchatel) intitulée : La doctrine de la matiéve
chez Avicébron. Ses antécédents, sa signification. On a pu lire ci-dessus le texte
de cette conférence d’une fort belle tenue ; elle fut suivie, dans la séance de
I’aprés-midi, d’une discussion dont le compte-rendu est donné plus loin.

L’assemblée de cette année était la 508 réunion des philosophes de Suisse
romande. Elle fut ouverte par un vapport du président central dont voici quelques
extraits. ‘

Les véunions annuelles de Rolle

La Société romande de philosophie céleébre aujourd’hui non pas le 50¢ anni-
versaire de sa fondation — car elle ne date que de I’'année 1923 — mais celui des
séances annuelles qui furent d’abord, jusqu’en 1923, celles de Rolle. Elles se
tinrent au début dans la grande salle du pittoresque vieux chitean de Rolle,
obligeamment mis & la disposition des philosophes romands par la Municipalité
de Rolle. '

L’initiative de la premiére réunion de Rolle est due & J.-J. Gourd, profes-
seur de philosophie & I'Université de Genéve, secondé par M. Charles Werner,
son futur successeur et qui fut I'organisateur des réunions de Rolle jusqu’a la
fondation de la Société romande de philosophie. Le premier « Rolle » eut lieu en
juin 1906. J.-J. Gourd y présenta une importante étude on il exposait ses vues
sur le probléme religieux, celles qu’il développera plus tard dans sa Dialectique
veligieuse. I1 eut pour contradicteur Maurice Millioud, professeur a 1’Uni-
versité de Lausanne.

Des hommes éminents qui furent des maitres ont participé aux rencontres de
Rolle et les ont alimentées, de sorte que la tradition a pu s’en conserver vivante.
Je ne citerai que les noms de quelques disparus’: les Philippe Bridel, les Adrien
Naville, les Théodore Flournoy, les Claparéde, les Abauzit, et plus-tard les
Wavre, les de la Harpe, les Bailly, les Juvet. Ces hommes n’avaient pas les
mémes opinions ; ils n’étaient pas du méme bord ni religieusement, ni politi-
quement ; ils n’'étaient pas du méme tempérament, mais ils s’accordaient pour
tenir haut et ferme le flambeau d’'une pensée libre, uniquement soucieuse de
vérité. Et qu’est-ce que la philosophie, si ce n’est Pessor d’une pensée toujours
préte A reconquérir sa liberté sur 'engourdissement des habitudes, des fausses



RAPPORT DU PRESIDENT 281

sécurités, d'une pensée qui se veut en tout domaine juge et non prisonniére de
son ceuvre et pour laquelle penser n’est pas une occupation secondaire, un
luxe, mais une vocation, une nécessité vitale, comme elle le fut — prenons un
exemple moderne — pour un Husserl qui écrivait dans son Journal que, « pour
pouvoir vivre, il lui fallait arriver A plus de clarté ». « Il me faut arriver 3 une
consolidation intérieure ; je sais bien qu’il s’agit 14 de quelque chose de grand,
de ce qu'il y a de plus grand ; je sais que de grands génies y ont échoué et que,
si je voulais me mesurer a eux, je devrais d’emblée désespérer. »

Les contacts entre philosophes romands, tels qu’ils furent établis et périodi-
quement renouvelés & Rolle, aboutirent en 1923 a la fondation de la Société
romande de philosophie, grice a l'initiative d’'un groupe de « jeunes » (Jean de
la Harpe, Jean Piaget, Gustave Juvet). La Société romande se composera de
groupes cantonaux unis en faisceau avec un président central et des statuts
communs. Chacun de ces groupes (ou de ces sections) organisera son travail en
pleine liberté, et il y aura, comme par le passé, une rencontre annuelle commune
qui sera ’assemblée générale de la société.

De nombreux travaux dont un bon nombre eurent les honneurs de I'impres-
sion furent présentés dans les séances des groupes et dans les assemblées géné-
rales de la société au cours des trente-trois années qui se sont écoulées depuis
sa fondation. La vie intellectuelle du pays en profita certainement. Rappelons
en outre que la Société romande de philosophie peut faire valoir un certain
droit de paternité a I'’endroit de la Société suisse de philosophie, sa cadette qui-
n’aurait probablement pas vu le jour, si la Société romande n’'avait existé
avant elle et ne lui avait montré la voie.

Hommage o Pierre Thévenaz

L’an dernier, en ouvrant I’Assemblée générale de notre société, je dus excu-
ser 'absence de I'un des nétres, le professeur Pierre Thévenaz, non encore remis
d’une grave opération qui l'avait privé du bras droit. Atteint d’un mal qui ne
pardonne pas, Pierre Thévenaz mourait deux mois plus tard, soutenu jusqu’aun
bout par une rare fermeté d’ame et par le courage admirable d'une épouse inti-
mement associée a sa pensée et A sa foi. Nous sommes tous profondément émus,
en songeant a cette vie encore pleine de promesses qu'un coup de foudre a
brusquement brisée.

Pierre Thévenaz était professeur de philosophie a la Faculté des lettres de
I'Université de Lausanne. Il avait occupé pendant plusieurs années la chaire de
philosophie de 1'Ecole polytechnique fédérale, a Zurich, et avait débuté dans
I’enseignement philosophique comme professeur remplagant & Lausanne et
comme privat-docent & Neuchitel.

En la personne de Pierre Thévenaz, la Société romande de philosophie a
perdu I'un de ses membres les plus actifs et les plus productifs. Son décés.creuse
un nouveau vide dans les rangs des philosophes romands déja éclaircis par
d’autres départs. Heureusement que des forces jeunes montent & la bréche ou
se préparent & y monter : la philosophie ne mourra pas en terre romande.

Pierre Thévenaz a présenté de nombreux travaux dans nos groupes, et il fit,
en 1944, i la séance annuelle de Rolle, une conférence intitulée Intériorité et
wméthode réflexive, publiée dans la Revue de théologie et de philosophie en 1945
(p. 33-55). Pierre Thévenaz a pris part a la plupart des assemblées générales
de notre société, et ses interventions se faisaient remarquer par une note trés
personnelle qui trahissait une pensée en travail, encore a la recherche d’elle-



282 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

méme, mais déjd orientée dans un sens que définiront avec une netteté
croissante ses travaux ultérieurs, notamment ses remarquables études sur
la phénoménologie, parues dans trois numéros de la Revue de théologie et de
philosophie, en 1952, sous le titre de Qu'est-ce que la phénoménologie ? — puis
sa lecon inaugurale & I'Université de  Lausanne: Valeur de la connaissance
philosophigque, sa communication faite au Congrés de Strasbourg: Evénement
et historicité et 1'une de ses dernitres conférences faite, en 1954, & Rome:
Dieu des philosophes et Diew des chrétiens.

Pierre Thévenaz occupait une place & part dans le groupe des philosophes
romands, groupe non pas compact et monolithique, loin de 1a, mais relative-
ment homogéne cependant par sa formation et ses tendances. Il subit plus
fortement que ses ainés et que la plupart de ses contemporains 'influence des
penseurs de l'entre-deux guerres, des Mounier, des Gabriel Marcel, des Karl
Barth, des phénoménologues et des existentialistes contemporains. Il était le
fils de cette époque de mise en question passionnée des valeurs ou des pseudo-
valeurs sur lesquelles s’appuyait une civilisation ruinée par ses contradictions
internes. Et il avait conscience, sinon de rompre avec ce qu’'on peut appeler la
tradition philosophico-théologique romande, du moins d’avoir recu la tiche de
la renouveler en la sortant des orniéres ou il craignait de la voir s’enliser.

Il porta son effort principal sur deux problémes centraux qui intéressent,
T'un le philosophe purement philosophe, 'autre le philosophe qui professe une
foi chrétienne : le probldme de la raison — du pouvoir de la raison — et le
probléme des relations de cette raison avec la foi chrétienne.

Poursuivant a travers 'histoire de la philosophie occidentale I'évolution de
la pensée rationnelle née du génie de la Gréce antique, Pierre Thévenaz cons-
tate qu’ayant eu A répondre au défi de la foi chrétienne qui « méprise la sagesse
de ce monde », elle fut ébranlée dans son assurance premiére et se prit a s’inter-
roger sur ses titres. Elle perdit alors son innocence, car elle avait été dans son
jeune 4ge naturellement et innocemment métaphysicienne. Cherchant a se
refaire une bonne conscience, a retrouver son assurance, elle se maria avec la
nouvelle foi dans lintime fusion de l'illumination augustinienne. Cet essai
n’ayant point donné toute satisfaction — car la pensée rationnelle risquait d'y
perdre son autonomie sur laquelle pesaient les impératifs du dogme, et le dogme
risquait d’étre déformé a son tour — la pensée médiévale, sous la forme du
thomisme, chercha la solution du probléme, en assignant 3 la raison un domaine
de compétence oul la foi n’avait pas a pénétrer, celle-ci demeurant « I'indication
permanente d'un autre ordre que celui de la nature, d’une autre exigence que
celle de la raison ». Ainsi la foi paraissait sauve et, dans les limites de son
domaine, la raison paraissait assurée de sa pleine auntonomie.

Solution encore insatisfaisante pourtant, en dépit de son apparente sim-
plicité. Car c’était par le détour d’une théologie que la raison était censée
retrouver « sa confiance ingénue en elle-méme » et que, rassurée sur elle-méme
par la garantie qu’elle tirait de la foi en Dieu, elle allait une fois de plus s’en-
dormir sur ses illusions. « Dieu peut tout fonder, sauf une philosophie. »

Vint, au XVIIe siécle, Descartes dont le coup de génie consista 4 résoudre le
probléme que pose a I'esprit la possibilité — un instant envisagée — d’un doute
non pas seulement méthodique, mais 7adical (hypothése du trompeur subtil ou
du malin génie). Descartes découvrit dans le cogifo un point ou la pensée et I'étre
sont immédiatement liés et se posent I'une en fonction de I’autre dans un méme
acte intellectuel qui les unit, ’hypothése du malin génie, en tant qu’acte de
pensée connu comme tel, attestant V'existence d’un sujet pensant. Nulle garantie



RAPPORT DU PRESIDENT 283

divine n’étant d’ailleurs requise pour fonder cette évidence, Descartes libérait
en fait la pensée de toute tutelle étrangére ; il en proclamait I'autonomie, et cela
en dépit des inconséquences qui le firent retomber par ailleurs dans le systéme
périmé des garanties divines.

Quelles sont les conséquences de cette autonomie ? Pierre Thévenaz s’est
proposé de les dégager et il s’est surtout appliqué a déterminer ce qu’on pourrait
appeler la vangon de I’autonomie de la raison, en tracant les limites de sa compé-
tence. Rejetée sur elle-méme, cessant d’étre divine ou quasi divine, la raison
perd sa dignité ontologique. Ce n’est plus qu’'une raison humaine engagée avec
T'homme dans un contexte social et cosmique. La philosophie dont elle est I'ins-
trument doit en conséquence renoncer a vouloir dépasser jamais le donuné con-
tingent (qu’il s’agisse des « actes » de 1'esprit ou des phénoménes qu’ils « inten-
tionnent » d’appréhender). Le Nécessaire, I’Eternel et 1’Absolu sont hors de sa
portée. Elle doit se résigner — les modernes en ont été de plus en plus conscients
— a n’en rien dire. Songez A la réserve critique de Kant, & ’agnosticisme posi-
tiviste. Il en suit que la philosophie ne peut plus prétendre étre une « philoso-
phie divine»; elle doit se contenter du rble plus modeste de philosophie
« humaine ». La seule philosophie possible que la raison puisse avouer est une
« philosophie sans absolu ». _

Pierre Thévenaz pensait que du méme coup le probléme des relations de la
foi et de la raison qui a suscité tant de discussions et de querelles se trouvait
sinon résolu, du moins posé en des termes susceptibles de rallier philosophes
et théologiens en leur octroyant une pleine liberté de mouvement, étant admis
d’ailleurs que la foi est par définition un acte d’adhésion du sujet personnel, qui
n’est pas exigible de tout esprit, la vérité religieuse n’étant pas de l'ordre des
vérités dont la rationalité garantit I'universalité. Philosophes et théologiens ne
se meuvent pas sur le méme terrain ; ils ne touchent pas aux mémes objets de
pensée. C’est la « coexistence pacifique » assurée grice au fait que la pensée -
rationnelle a conquis sa pleine autonomie en renongant une fois pour toutes a
ses illusions de jeunesse, c’est-i-dire en reconnaissant que la transcendance lui
est inaccessible par quelque voie qu’elle tenterait de I'atteindre et sous n’im-
porte lequel de ses « aspects ». A la foi seule, proclame le radicalisme de Pierre
Thévenaz, cette transcendance se donne & connaitre en la personne du seul
révélateur, qui est le Christ de la tradition chrétienne.

Mais, ajoute-t-il, «la foi du philosophe croyant, sera toujours encore une
fides quaerens intellectum... Parce qu’elle est la foi en Dieu d'un philosophe (et
non une foi « philosophique »), elle réclame l'appui de toutes les facultés de
I'homme pour éclairer la situation de ’homme dans I'univers et devant Dieu. »
L’impuissance de la raison devant la transcendance n’empéchera donc pas la
théologie qui part de la foi de faire son ceuvre gqu’on pourra appeler philosophie
chrétienne (catholique ou protestante), et cette ceuvre sera soumise, comme
toute ceuvre de la pensée humaine, 4 de périodiques et nécessaires révisions.

Je pense avoir esquissé sommairement quelques points essenti¢ls de la posi-
tion philosophique et religieuse de Pierre Thévenaz. Mais ce trop bref apercu .
ne donne pas une idée de la variété et de la subtilité de ses analyses qui ne lais-
sent pas d’étre suggestives, méme si elles suscitent parfois des réserves et pro-

. voquent la contradiction. I1 est regrettable que Pierre Thévenaz n’ait pas eu le
temps de développer ses idées et d’aborder de front quelques-unes des difficultés
qui découlent de ses positions sur le probléme de la raison. On est tenté de lui
demander entre autres comment la foi peut utiliser & son service, pour « éclai-
rer » son contenu, une raison réellement aufonome, c’est-a-dire soumise a sa



284 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

législation propre, ayant ses propres critéres de validité, mais dépourvue, nous
dit-on, de tout moyen d’atteindre les objets que se donne la foi religieuse. Et
quels sont ces objets ? Ne varient-ils pas selon les religions et méme selon les
confessions au sein de la religion chrétienne ? Peuvent-ils étre définis de maniére
a laisser intact le domaine de compétence de la pensée rationnelle ? Par exemple,
§’il s’agit de faits touchant & 'histoire ?

C’est uniquement par son application a des questions précises et concrétes
qu’'une théorie générale, de quelque ordre qu’elle soit, s’éprouve et se justifie
pleinement. Pierre Thévenaz a-t-il abordé dans des textes encore inconnus
quelques-uns des problémes brilants que le heurt des croyances chrétiennes
traditionnelles avec les méthodes et les découvertes des sciences modernes de la
nature et de U'esprit ont imposées & des générations de théologiens et de pen-
seurs religieux ? La publication des inédits de notre collégue défunt nouis
I’apprendra. Dans les textes que nous connaissons de lui, il s’est borné & définir
une position de principe que lui dictaient I'idée qu'il avait acquise des exigences'
et de la problématique de la recherche philosophique et, d’autre part, les certi-
tudes qu’il puisait dans sa foi religieuse.

Remarquable par sa continuité qu’aucune objection ne pouvait faire dévier
de sa ligne, I'effort de pensée de Pierre Thévenaz m’apparait comme digne de
sérieuse attention. Il était bon qu’'un effort pareil fit tenté et que de vieux
problémes fussent posés & mouveau sous l'aspect qu’ils devaient prendre aux
yeux de bon nombre d’esprits formés par un siécle de grands bouleversements.

Je note en effet que la pensée de Pierre Thévenaz trouva un écho favorable
dans plus d’un milieu théologique et philosophique. Elle rassurait les théolo-
giens auxquels elle donnait carte blanche au nom de la philosophie, et elle s’ins-
crivait au tableau des études phénoménologiques fort en vogue depuis quelques
années. Pierre Thévenaz a fait de nombreuses communications et conférences
en Suisse et hors de Suisse. Il ent une activité étonnante, puisqu’d c6té de ses
charges déja redoutables de professeur, il avait fondé et dirigeait la collection
des Cahiers intitulés Etre et Penser, édités par la Baconniére et qui se proposa —
en 1943, en pleine guerre — le but éminemment utile de rétablir et de maintenir
le dialogue interrompu entre Frangais, Allemands et Suisses. Ajoutons que
Pierre Thévenaz joua aussi un rdle important dans I'équipe qui reprit en mains,
dés 1951, la Revue de théologie et de philosophie, le seul organe de la pensée phi-
losophique en Suisse romande, et qu’il donnait a 1'Université populaire de Lau-
sanne un cours qui attirait de nombreux auditeurs.

Je voudrais terminer cet hommage rendu 4 Pierre Thévenaz au nom de
la Société romande de philosophie — au nom de la philosophie romande —
en citant quelques lignes de lui qui caractérisent excellemment ’esprit philoso-
phique — car il I'a défini plus clairement, ce me semble, qu’il ne parvint a
expliguer et & justifier l'attitude du « philosophe croyant ». ¢ L’amour de la
vérité, a-t-il écrit, ne se mesure pas aux certitudes et aux assurances que nous
croyons avoir au départ, ni aux garanties qui soutiennent notre démarche. »
Noble parole qu'il me plait de souligner, car elle signifie : acceptation sans réserve
du risque de la condition humaine. Elle exprime une fof : nous ne pouvons aimer
la vérité, si nous n’'y avons point accés, si, d'une maniére ou d’une autre, ne
nous est promise une vérité qui rende témoignage & elle-méme, garante d’elle-
méme : verum index sui. L'amour de la vérité est une foi — faut-il dire philo-
sophique ? faut-il dire veligicuse ? — Je pense pour mon compte gu’on peut
dire et qu'on doit dire qu’elle est 'une ef I'autre et qu’il n’'y a pas de paroi
étanche qui sépare le domaine philosophique et le domaine religieux.



DISCUSSION DE MORGES : 285

DISCUSSION DE LA CONFERENCE DE M. BRUNNER

M. CH. WERNER : Avicébron, dans sa théorie de la Substance intermédiaire -
entre Dieu et le monde, s’écarte d’Aristote, en mettant la matiére sur le méme
plan que la forme. M. Brunner a méme parlé, a ce propos, d’une primauté de la
matiére sur la forme, ce qui me semble aller trop loin, car la forme universelle,
d’aprés Avicébron, ne le céde en rien & la matiére universelle, laquelle introduit
un élément de réceptivité. C'est 1a précisément, dans la doctrine, un point diffi-
cile. Avicébron est conduit & poser I'Intelligence, c’est-a-dire la Substance inter-
médiaire, comme finie, en tant qu’elle est créée. Or, il déclare en méme temps
qu’elle est éternelle et parfaite. Observons d’ailleurs que cette difficulté se
trouve déja, sur le plan humain, chez Aristote, puisqu’il admet, outre 'intellect
actif, un intellect passif, ce qui obscurcit gravement sa théorie de 1’Ame. Pour
remonter au plan divin, on pourrait, sans trop de paradoxe, rapprocher de la
théorie d’Avicébron la théorie de Descartes sur Dieu, créateur des vérités éter-
nelles. C’est & bon droit que Leibniz a réagi contre cette pensée. On doit
admettre que l'Intelligence, bien loin d’'étre une créature, exprime l'essence
méme de Dieu, et c’est seulement de ce point de vue, en tenant compte des
autres éléments compris dans 'essence divine, qu'’il est possible d’élaborer une
juste.théorie de la nature de Dieu et de la création.

Réponse a M. Werner. — ]’ai cru pouvoir affirmer la primauté de la matiére
chez Avicébron en vertu surtout de la correspondance que ce philosophe établit
entre la matiére et I'Essence divine, lieu supréme de toutes choses. Mais je
reconnais qu’a un autre point de vue, c’est la notion d’actualisation, donc la
forme, qui passe au premier plan.
M. Werner n’approuve pas que I'Intelligence soit finie, quoique éternelle et
parfaite. Peut-étre faut-il répondre que 1’Intelligence, en effet, n’est pas absolu-
~ment éternelle et parfaite, car, en tant que créée, elle a un commencement, sine
tempore il est vrai. Avicébron parle de I'intelligence de Dieu, mais il ne 'analyse
pas, contrairement a 1'Intelligence-substance, en forme et en matiére, car 'intel-
ligence de Dieu se confond avec l'infinité divine. I1 y a donc deux niveaux de
I'intelligence : 1’Intelligence créée, lieu des déterminations formelles, et I'Intel-
ligence divine transformelle, dont nous ne pouvons parler que par analogie.
Quant a l'intellect passif d’Aristote, n’a-t-il pas pour objet d’expliquer que
' nous ne sommes pas dés l'origine en possession de tous les objets intelligibles ?
11 rend compte du devenir de I'Intellection humaine comme la matiére explique
le devenir sensible. Mais sans doute la nature de l'intellect passif, comme celle
du reste de l'intellect actif, est assez obscure. _

La comparaison de la théorie gabirolienne de 1'Intelligence créée avec la
doctrine cartésienne de la création des vérités éternelles est trés suggestive,
mais les types d’intelligence, chez Avicébron et chez Descartes, étant entiére-
ment différents, je préférerais comparer la doctrine du Fons vitae 3 celle des
Ennéades. :

M. ArNoLD REYMOND : A propos du devenir et de son actualisation par les
formes, il faudrait distinguer entre la position de Platon et celle d’Aristote.
Pour Platon, le monde des Idées donne naissance a celui des Formes, lorsque
le Démiurge, dans sa bonté, infuse les Idées dans la matiére. Le monde des Idées
se suffit & lui-méme puisqu'il est la supréme réalité. Comme la matidre, vu sa

19



286 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

parfaite instabilité, est incapable de recevoir les Formes dans leur plénitude,
le ‘devenir s’installe dans la réalité, y introduit d’affreux désordres.

Aristote considére le monde des Idées comme une duplication ficheuse et
inutile, et déclare que le monde des Formes est inhérent a la matiére. Formes et
matiére sont éternellement inséparables. Comme d’autre part les individus sont
incapables de réaliser pleinement 'espéce et le genre qui leur sont propres, ils
sont fatalement soumis & la naissance et & la mort, et I'Univers est condamné a
un devenir cyclique qui se répete éternellement le méme.

Pour Platon, au contraire, le devenir constitue la nature méme de la matiére,
laquelle est toujours informe et vide, ne donnant aucune prise possible a la
pensée. La mort seule, en délivrant 1’dme de sa prison terrestre qu’est le corps,
permet a cette 4me d’acquérir 1'immortalité. _

Je me permets de poser en terminant les deux questions que voici :

1. Le réalisme que professe I’astronomie arabe sur les sphéres cristallines
transparentes a-t-il influencé Avicébron ?

2. Ibn Gabirol a-t-il suggéré en partie a-Spinoza sa conception sur 1’essence
divine et ses attributs éternels qui sont la Pensée et 'Etendue ?

Réponse @ M. Reymond. — Il est vrai que la matiére, chez Platon, est, en un
sens, le lieu de I'exil des formes, tandis qu’elle est, pour Aristote, leur séjour
normal. Mais malgré cette différence, la fonction de la matiére, chez les deux
auteurs, est, je crois, la méme. La matiére, dans le Timée, est moins le devenir
que la condition du devenir. De méme chez Aristote la mati¢re premiére est la
condition de la génération et de la corruption. Si le devenir chez Platon est
entaché d’imperfection alors qu'il est saisi chez Aristote dans sa valeur positive,
¢’est, m’a-t-il semblé, que Platon définit le niveau du changement corporel par
rapport au niveau supérieur de 1'étre stable, tandis que le Stagirite considére le
niveau du corps pour lui-méme.

Les sphéres célestes d’Avicébron sont corporelles. L’auteur du Fons vitae
adopte en effet la cosmologie de son milieu culturel arabe. Mais ce réalisme
parait avoir déja son origine chez Aristote.

Il serait trés intéressant de comparer les doctrines d’Avicébron et de Spinoza.
Le philosophe hollandais cependant n’a pas utilisé le Fons vifae parce que cet
ouvrage était ignoré au XVIIe si¢cle. Mais I'influence d’Avicébron a pu s’exercer
sur lui indirectement. Du reste, la pensée et 1'étendue cartésiennes ont une res-
semblance imparfaite avec la forme et la matiére. On peut remarquer aussi que
pour Spinoza la pensée et I’étendue appartiennent au méme titre & la Substance

divine, tandis que pour Avicébron la matiére se rapporte & I'Essence et la forme
a la Volonté.

M. SAMUEL GAGNEBIN : Le dualisme radical de la forme et de la matiére
considérées toutes deux comme des principes intelligibles, serait a discuter.
Mais je ne poserai qu’'une question particuliére sur leur actualisation, puisque
forme et matiére ont toutes deux leur actualité. Y a-t-il un principe d’actuali-
sation ? Ce principe est-il, chez Ibn Gabirol, la volonté de Dieu seulement ? Le
principe d’actualisation est-il nécessaire ou comporte-t-il une certaine contin-
gence ? '

Pour Aristote, il n’y a de rigoureusement nécessaire que les étres incorrup-
tibles et éternels sans lesquels le monde n’existerait pas. Mais il y a d’autres étres
soumis & la génération et & la corruption et qui, & c6té de leur forme spécifique
fixe, d’olt dérive une certaine nécessité, comportant aussi une finalité, revétent



DISCUSSION DE MORGES. 287

des formes accidentelles dues au hasard et qui ne peuvent étre objet de science
d’aprés le Stagirite. En particulier, la matiére psychologique est faite de choses
qui peuvent étre autrement, alors que le nécessaire est précisément ce qui n’est
Pas susceptible d’étre autrement et existe d'une seule fagon. Cette contingence
est le fondement de la possibilité d’un choix et de I'existence de la liberté pour
Aristote. La matiére, substrat de ce qui change et capacité de changement est
bien l'origine ultime de cette contingence.

I1 semble que Platon ménage aussi le lieu d’une contingence, soit dans sa
dialectique de I'étre et du non-étre, qu’il expose dans le Sophiste par exemple,
soit dans le Timée o il parle de la « cause errante » (48 a) dont il reste quelque
chose dans le réceptacle « qui est en dehors de toute forme » (50 b) et « participe
de l'intelligible d’une maniére trés embarrassante et trés difficile & entendre»
(51 a). |

En élevant la matiére a la hauteur d’un principe intelligible, Ibn Gabirol
retient-il I'enseignement de ses grands prédécesseurs et pose-t-il la question des
rapports de l'intelligible et du réel ?

~ Pour ce qui est de la tendance des Arabes a matérialiser les sphéres d’Eudoxe,
dont a parlé M. Arnold Reymond, elle est déja trés nette chez Aristote. Callippe,
qui ajoutait sept sphéres aux vingt-six d’Eudoxe, ne prétendait, pas plus
qu'Eudoxe, expliquer les phénomeénes, mais seulement fournir la représentation
géométrique des mouvements des cinq planétes du Soleil et de la Lune. Au
livre A § 8 de la Métaphysique, Aristote déclare : « Mais il est nécessaire, pour
que toutes ces sphéres combinées puissent expliquer les phénoménes, qu’il y ait,
pour chacune des planétes, d’autres sphéres en nombre égal, moins une, et que
ces sphéres tournent en sens inverse et raménent & la méme position la sphére
la plus éloignée de 'astre qui, dans chaque cas, est placé en dega de I'astre en
question. C’est & cette condition seulement que toutes ces forces & I’ceuvre pro-
duisent la translation des planétes » {trad. Tricot, J. Vrin, 1948, t. II, p. 181). En
partant du calcul de Callippe il y aurait donc vingt-deux spheéres compensatrices
et le nombre total des spheres serait de cinquante-cinq. Or, ceci montre A 'évi-
dence qu’Aristote tient les sphéres purement géométriques d’Eudoxe pour réelles
et il leur attribue une matiére, la matiére locale, qui n'est pas soumise & un
changement selon la substance, c’est-a-dire la génération et la corruption.
Chacune de ces sphéres a d’ailleurs un moteur immobile agissant comme une fin.

Réponse a M. S. Gagnebin. — Oui, le principe qui donne a la matiére et a la
forme leur réalité propre est la Volonté divine créatrice. Cependant, il arrive
que la matiére soit rattachée directement & I’Essence divine et que la forme le
soit exclusivement 4 la Volonté. La matiére est en effet le lieu des étres, tandis
que la forme, de par la Volonté, est leur agent actualisateur. '

Sur la question de la contingence que le principe d’actualisation peut laisser
subsister, je suis embarrassé, car il me semble qu’Avicébron ne traite ni du
hasard ni des irrégularités qu’il y a dans le monde. Mais, du point de vue de la
primauté de la forme, il voit comme Platon dans la matiére inférieure un prin-
cipe d’imperfection. I1 mentionne aussi le fait qu’aux niveaux les plus bas de
I’échelle des étres, I'union de la matiére et de la forme est moins solide et stable
gu’aux niveaux supérieurs. C’est donc une thése essentielle de son systéme que
I'intelligible se réalise au niveau du sensible compte tenu du pouvoir limité de
réceptivité de la matiére inférieure.

M. H.-L. MifviLLe : Sila forme est, de par la volonté, l'agent actualisa-
teur des étres, comment faut-il comprendre la chose ?



288 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

I1 y a une hiérarchie de formes : singuliéres, spécifiques, génériques. Y aura-
t-il autant de volontés agissantes, celle de l'individu, de I'espece et celle du
genre ? Et dans quels rapports ces volontés seront-elles entre elles ? Ou bien
faut-il admettre qu’il n’y a qu'un agent actunalisateur, la volonté divine agis-
sant par l'intermédiaire des formes hiérarchisées ? Comment échapper alors
au panthéisme radical ? Autre question: Y a-t-il soit pour les volontés qui
s'exerceraient & des niveaux ontologiques divers, soit pour la volonté divine
unique des futurs contingents ?

Si de telles questions ne se posent pas pour Avicébron, cela n’est-il pas le
signe que son systéme si ingénieux est congu dans un style trop purement intel-
lectualiste ? Le facteur volonté n’y entre pas réellement.

Réponse & M. Miéville. — 11 est difficile de parler de la Volonté, car Avicé-
bron a écrit un ouvrage sur ce sujet qui ne nous est pas parvenu. On peut affir-
mer en tout cas que le Fons Vifae attribue & 'homme une certaine indépen-
dance, puisqu’il incombe & I’homme de s’attacher au monde supérieur par la
connaissance et par la pratique. La science que nous devons atteindre est pré-
sentée par le livre premier comme l'actualisation d'une puissance. Cette actua-
lisation est le fruit non seulement d’un bon naturel, mais encore de I'étude.
La forme de ’homme ne se réalise donc pas sans la collaboration de ’'homme.
Cette réalisation obtenue, on peut dire sans doute que la volonté de ’'homme
est parfaite en ce sens qu’elle s’accorde avec celle de Dieun.

M. Mavuric GEx : M. Brunner a fait allusion aux conceptions modernes de
la mati¢re, en affirmant que les distinctions métaphysiques (forme-matidre)
peuvent se maintenir face aux analyses de nos physiciens. Voila une énergique
revendication de la pérennité de la métaphysique dans ses formes les plus
classiques, malgré 1'évolution des notions scientifiques !

Je pense que le progrés des sciences doit inévitablement retentir sur la
philosophie, celle-ci étant toujours imprégnée, qu’elle en soit consciente ou non,
des conceptions scientifiques de 1I'époque qui I'a vue naitre (métaphysique
d’Aristote influencée par les idées biologiques de 1'époque). La matiére, au sens
~moderne du mot, ne peut plus s’analyser, actuellement, d’'une maniére adé-
quate au moyen des notions métaphysiques complémentaires «forme» et
« matiére ». Il faut leur substituer les notions d’«activité » et de «structure ».
C’est I'activité qui fonde les structures : I’activité étant logiquement antérieure
aux structures, elle ne saurait reposer sur une structure préalable. La structure
est une apparence qui varie suivant I'échelle & laquelle se fait I’'observation.

I1 est d’ailleurs aisé de montrer le caractére non exhaustif des notions forme-
matiére. La matiére est ce qui recoit les déterminations, la forme ce qui les
constitue. Il doit donc y avoir un « au-deld des déterminations» qui est leur
source (activité créatrice). Je serais heureux de connaitre la place réservée a
cette notion dans le systéme d’Avicébron.

Réponse a M. Gex. — Le couple activité-structure ne me parait pas rem-
placer le couple forme-matiére, car la forme est précisément activité ef structure.
On demandera donc encore sur quoi s'exerce I'activité et ce qu’elle structure.

La forme est I’'agent actif des structures. Si 'on dépasse, chez Avicébron, la
complémentarité forme-matit¢re, on atteint la Volonté et I’Essence divines.

M. RENE ScHAERER: M Brunner vient de nous présenter un philosophe
original qui « valorise la matiére », position surprenante, & coup sfir, si I'on
rattache cette pensée a la tradition de 1’Académie, du Lycée ou de 1’école néo-



DISCUSSION DE MORGES 289

platonicienne. Serait-il hasardeux d’admettre qu’une influence stoicienne se
soit exercée indirectement sur elle en s'unissant a la conception judéo-chré-
tienne d’une matiére positivement bonne, en tant que création divine ?

Quoi qu’il en soit, la doctrine d’Avicébron réhabilite un principe de base et
fournit un exemple de plus de cette oscillation qui caractérise l'histoire de la
philosophie, que deux exigences complémentaires sollicitent ‘alternativement :
une exigence quantitative, qui incite la réflexion a défaire les structures pour
remonter & 'Un, & ’homogeéne, au substrat, & ce qui parait divin et premier
par sa permanence et sa solidité ; une exigence qualitative, qui 'appelle en sens
contraire vers les ensembles complexes, les harmonies, les mixtes aux fins d’en
légitimer 'excellence et la beauté, non moins divines. Dés P'origine de la pen-
sée rationnelle, ces deux tendances s’affirment avec une force et une originalité
remarquables, tantdét décomposant le cosmos, tantdét le recomposant, parfois
méme unissant les deux démarches en une résultante, comme dans le systéme
d’Empédocle ot I’Amocur et la Haine se renvoient la balle, une balle qui est.
I'Univers.

En valorisant la matieére, Avicébron réagit sans doute contre un structu-
ralisme qui, selon lui, dépréciait le substrat au profit du composé, I'un en
faveur du multiple ; il ne veut plus d’une matiére réduite au statut indigne de
fondement amorphe : il I'éleve au-dessus des structures et lui reconnait une
éminente dignité. Ainsi l'univers entier s’inscrit entre deux unités premiéres,
celle de Dieu, qui demeure incomparable et absolue, et celle de la matiére gui,
bien que créée, n’en occupe pas moins un niveau supérieur a celui des ensembles
qu’elle autorise.

M. Brunner approuve-t-il cette maniére de voir ?

Réponse & M. Schaerer. — Je suis trés heureux que M. Schaerer souléve la
question de l'influence stoicienne. Elle est visible dans le Fons vitae, mais je ne .
puis dire si la doctrine de la primauté de la matiére, que j’ai cru apercevoir, doit
étre rattachée au stoicisme.

M. Schaerer traduit d’une maniére intéressante par les termes de décompo-
sition et de recomposition du cosmos les deux points de vue que j’ai présentés.
Du point de vue de la décomposition de I'univers, la matiére est premitre :
Tunivers se résorbe en elle et finalement en Dieu. Du point de vue de la recom-
position, la forme est premiére.

- M. A. pE MURALT : M. le professeur Schaerer vient de souligner que la diffi-
culté principale qui obscurcit la compréhension de la doctrine d’Avicébron, est
la multiplicité des points de vue qui y interférent et qui s’y croisent, en donnant
Pair de s’exclure. Je voudrais en particulier en retenir deux : le point de vue du
couple matiéve-forme, et celui du couple un-multiple.

Selon Avicébron, la matiére est introduite en Dieu, mais il faut faire atten-
tion & bien comprendre cette thése. Car, comme l'a souligné M. le professeur
Brunner, si la matiére comporte une certaine actualité, c¢’est qu’il s’agit, en
partie du moins, d’une transposition métaphysique d’une considération logique.
Avicébron fait en effet, de la matiére, un certain genre. Or le genre, logiquement
parlant, est un universel. Comme tel, il comporte une certaine détermination
formelle, un certain guid. Si donc la matiére est un genre pour Avicébron, ce
sera douer la matiére d’une certaine détermination formelle, ’actualiser, ou
comme le dit M. le professeur Schaerer, la valoriser. Mais en logique, le genre est,
malgré sa détermination, potentiel : il est puissance par rapport & des diffé-
rences spécifiques (c’est pourquoi I'adage logique dit : genus sumitur a materia).



290 SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Mais Avicébron est trop aristotélicien pour admettre en Dieu une puissance,
méme s’il ne voit pas en la matiére une puissance pure, comme l’est la matiére
d’Aristote. La valorisation de la matiére méne donc nécessairement & une con-
ception de la matiére comme surdétermination : la matiére serait actuellement-
virtuellement (méme si les mots semblent contradictoirement s’entrechoquer)
toutes les déterminations ultérieures : celles-ci — émanant de 1’essence divine —
la restreindraient, la « rétréciraient » en quelque maniére, en I'explicitant. C'est
déja la formulation (anticipée) du principe nominaliste (sauf erreur) : defermi-
natio negatio, qui revient a considérer 1'absolu comme la totalité (infinie) de
ses parties (ce qui est 4 mon sens le principe sous-jacent de la métaphysique
spinoziste, et de celle que 'on pourrait inférer.de la phénoménologie husser-
lienne). ‘

Mais alors, on en arrive précisément a la problématique de 'un et du mul-
tiple. Si la matiére de Dieu, c’est-a-dire son essence, est le « genre » de toutes
les déterminations qui procédent d’elle de par U'effet et 'intermédiaire du verbe-
velonté, c’est que la matiére est I'un de ce multiple ultérieur. Le couple matiére-
forme se recoupe, mais sous un autre point de vue, avec le couple un-multiple.
Ceci permettrait de comprendre en quel sens Avicébron ne donne pas dans un
panthéisme moniste, mais qu’il subsiste malgré tout une certaine univocité
radicale dans sa pensée entre I'essence divine et les manifestations créées qui
en procédent par une quasi-émanation.

Car la problématique de 'un et du multiple introduit un certain ordre de
primauté, c’est-a-dire une distinction et donc une différenciation entre le prin-
cipe (Dieu) et ses effets (créatures). Il n’y a pas différence d’étre ni de détermi-
nation formelle, puisque l'essence divine, étant surdétermination, contient,
c'est-d-dire est éminemment toutes ces déterminations nltérieures : mais il y a
une différence dans le degré d’intensité d’étre, c’est-a-dire que la distance du
créé au créateur est variable, et c’est 14 le principe de différenciation (d’indivi-
dualisation) des étres par rapport a Dieu. En bref, s’il y a univocité, il s’agit
de 'univocité qui existe entre le principe exemplaire (idéal ou valeur) et ce qui
participe a ce principe (en le « copiant », '« imitant », en s’en approchant asymp-
totiguement). On aboutit ainsi, en partant d’un couple d’apparence aristoté-
licienne, matiére-forme, en usant d’'une transposition métaphysique d’une
position logique, a la dialectique de la participation platonicienne, exprimée
sous sa forme la plus pure de I’exemplarité. 11 ne s’agit donc pas d'un panthéisme
au sens ¢ crasse» ot tout est identiquement Dieu, mais d’une pensée oi1 les
effets procédent du principe par dégradation, ou plus exactement par ¢ rétré-
cissement » de la surdétermination de la matiére, ol dégradation signifie com-
munauté univogque dans la détevmination formelle, mais distinction dans I'intensité
d’éive. ‘

Cette vue d’Avicébron — qui repose uniquement sur la conférence que vous
nous avez donnée, c’'est-a-dire sur ce que j'ai pu en saisir, et non sur une con-
naissance personnelle de cet auteur, est-elle exacte ?

Réponse & M. de Murall. — Je suis, dans 'ensemble, tout & fait d’accord avec
M. de Muralt. 11 y a, en effet, deux sortes de puissances : la puissance-réceptivité
de la matiére aristotélicienne et, en platonisme, la puissance surdétermination
de la réalité supérieure par rapport & la réalité inférienre. La matiére comparée
a I'essence divine ne semble pas pouvoir étre interprétée antrement que comme
surdétermination. :

M. de Muralt a expliqué avec habileté comment cette doctrine échappe au
panthéisme. L’8tre inférieur est le méme que I'étre supérieur, puisqu’il est



DISCUSSION DE MORGES 201

celui-ci « rétréci » ou « limité ». Mais aussi bien il n’est pas le méme, puisqu’il
réside a un autre degré de perfection. Les effets de Dieu, n’ayant pas la perfec-
tion de Dien, montrent assez qu’ils sont autres que Dieu.

Du reste, il ne s’agit pas ici de platonisme pur, puisque I'Essence divine se
limite et s’extériorise d’abord dans la Volonté. L’univers est per¢u comme une
ceuvre voulue, car c’est la Volonté divine qui se manifeste dans la dégradation
des niveaux de I'étre. La forme tient sa vertu informatrice de la Volonté. Ainsi
se concilient platonisme et judaisme.

M. CuarLEs GAGNEBIN : Aprés avoir évoqué la cosmologie aristotélicienne
comme 'un des antécédents de la pensée d’Ibn Gabirol, M. Brunner a montré
comment, chez ce philosophe, la matiére envisagée comme support de la forme
I'emporte en quelque sorte sur elle, puisque la forme se trouve « portée » par la
matiére « portante ». Du point de vue de 'auteur du Fons vitae, est-il possible
de considérer la pensée d’Aristote sur la forme et la matiére comme un cas
particulier de leurs rapports ?

Réponse a M. Ch. Gagnebin. — Je ne sais si la doctrme gabirolienne est
plus générale que celle d’Aristote, mais je parlerais volontiers d'un traitement
plus libre des notions de matiére et de forme dans le Fons vitae. A 'usage habi-
tuel de ces notions, I'auteur en ajoute un nouveaun. Considérée en effet comme
douée d’une réalité propre, la matiére peut se présenter comme supérieure a
la forme. Selon Aristote, la forme actualisatrice descend dans la matiére pour
T'actualiser. A quoi Avicébron ajoute l'interprétation inverse du mouvement
de la forme vers la matiére : la forme actualisée monte vers la mati¢re pour
transcender la limitation de son actualisation. Dans le premier cas, la forme
apporte quelque chose a la matieére ; dans le second, c’est la matiére qui est
plus riche que la forme. Ou encore : a I'indétermination par défaut de la matiére
aristotélicienne s’ajoute, chez Avicébron, l'indétermination par excés, la sur-
détermination dont nous parlions tout & 1’heure.

M. D. CuristOFF : Est-ce en définitive la matiére ou la forme qui constitue,
selon Avicébron, le principe d’individuation et ce philosophe a-t-il jugé nécessaire
de traiter expressément cette question ?

Un ¢« moderne », amené a considérer la mati¢re comme un support actif, n’y
verrait-il pas un principe de désir ou un €lan irrationnel 2 la maniére de Bergson,
principe d’'unité et d’activité en méme temps ? Mais qu’est-ce alors qui consti-
tuerait le principe de passivité ?

Les idées néoplatoniciennes de procession & partir de I'Un et de retour 4 1’Un
ne peuvent-elles pas autoriser aussi une interprétation des schémas présentés
par M. Brunner du point de vue de la condition humaine ?

Réponse a M. Christoff. — Je ne vois pas qu’Avicébron ait traité du pro-
bléme de l'individuation. Il dit que I'ame individuelle est une partie de la
substance simple et qu'on acquiert la connaissance de I'Ame individuelle par
I’étude de I'ame et de I'intelligence universelles.

Il me semble que la mati¢re-surdétermination ne doit pas étre congue comme
un désir aveugle ou un élan irrationnel, car elle est Essence c’est-a-dire Intelli-
gibilité transcendante.

En effet, les deux schémas que j’ai présentés en terminant mon exposé l'un
ayant Dieu pour centre, c’est-a-dire pour point de départ, et I'autre, ’homme,
correspondent d’'une certaine maniére a4 la procession néoplatonicienne et au
retour.



292 ' SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

M. G. WIDMER : D’une maniére trés sommaire, je me demande s’il y a une
différence entre la structure temporelle de la matiére universelle et premiére
selon Ibn Gabirol et celle de la matiére inférieure et ses diverses modalités. La
matiére premiére, si j'ai bien compris votre interprétation, est créée par la
Volonté qui, elle-méme, est émanée de 1’Auteur transcendant, hors du temps.
C’est cet acte de création qui confére a4 la matiére premiére son statut tempo-
tel ; elle n’est pas hors du temps, mais dans le temps. Comment faut-il com-
prendre cet acte de création ? La Volonté est-elle un acte qui actualise cons-
tamment la matiére ? La création serait alors une sorte de création continue
dans un sens proche de la conception biblique ? Ou bien est-elle un acte unique
- fondamental, qui donnerait & la matiére et & la forme premiéres une autonomie,
une durée propre, une structure temporelle indépendante de celle de la Volonté ?
Ou bien faut-il concevoir I'acte créateur de la Volonté dans son rapport avec
sa création d’une autre maniére, dans un contexte plus néo-platonicien, ol
seule la matiére inférieure et les formes qui lui sont propres auraient un statut
temporel, tandis que la matiére universelle jouirait d’'une sorte d’éternité ana-
logue a celle de la Volonté ?

Réponse a M. Widmer. — On ne peut douter que la matiére universelle, chez
Avicébron, ne soit créée, mais elle est une réalité trop élevée pour étre située
au niveau du temps. I1 ne s’ensuit pas que la matiére universelle ait I'éternité de
Dieu, puisqu’elle a un commencement. 11 y a plusieurs types de durée. Le temps
au niveau des corps en est un, le plus bas. Le créé n’est pas nécessairement un
étre temporel. On trouve méme chez Avicébron l'affirmation qu’a proprement
parler seules la matiére et la forme transtemporelles doivent 1'existence & un
acte de création. Les autres étres viennent a l'existence par composition.

M. Pu. MULLER : La clarté de 1’exposé de M. Brunner me parait de nature a
faire saillir les problémes mémes d’une interprétation historique en philosophie.
Les divers schémas qu’il a imaginés pour éclaircir le rapport des conceptions et
I'architecture des systemes, les termes dont il s’est servi, et dont il a précisé
encore la signification dans la discussion, n’ont pas laissé de me causer un
.malaise croissant. Tout se passe comme si nous nous étions cantonnés jusqu'ici
dans le plan de la pensée ¢« neutralisée », comme dit Husserl, c¢’est-a-dire d’une
pensée dont on supprime la vection originelle vers la vérité, qu'on considére en
elle-méme, dans sa cohérence opératoire, ou dans les particularités de son
auteur, ou dans la composition de ses différents éléments. Je veux bien qu’il
s’agisse 1a d’un effort nécessaire, préalable a toute interprétation philosophique,
mais il me semble indispensable de faire tomber, 4 un certain moment, les paren-
théses qu’on a mises, et de « dé-neutraliser » la pensée étudiée.

Dés lors, on se demandera, par exemple, dans quel sens, et dans quelle
mesure, Ibn Gabirol dit plus vrai qu’Aristote, et si ces deux penseurs conservent
assez d’attache avec le vrai, tel qu’il nous apparait aujourd’hui avec dix siécles
supplémentaires de réflexion philosophique, pour mériter qu'on s’y attarde si
longuement. On se préoccupera de retrouver, derriére les termes que leur ins-
cription a un moment donné de 'histoire et de la tradition philosophique, que
leur propre formation intellectuelle, leur suggéraient pour formuler la vérité, la
signification derni¢re que ces termes ont, ¢’est-a-dire 'aspect du réel qu'ils tra-
duisent, formulent ou révélent. C’est dans ce sens que j’interpréte la question
posée tout a I'heure par M. Gex, et je ne suis pas siir qu’elle ait regcu jusqu’ici
toute sa réponse. '



DISCUSSION DE MORGES 293

I1 est inévitable, dans cette perspective, qu’on sorte du systéme étudié, pour
le confronter avec une expression différente de la vérité, dont cependant on
chercherait & montrer qu’elle se raméne en derni¢re analyse & ces notions,
aujourd’hui moins familiéres en philosophie, mais qui conservent leur légitime
place dans notre pensée. En d’autres termes, & I’historien de la philosophie doit
succéder le philosophe tout court, non pas pour établir entre les systémes une
clef de traduction, tout en laissant & chacun sa neutralité fondamentale, comme
cela se produit inévitablement dans la recherche des influences ou des descen-
dances d’une notion, mais pour esquisser ce qui est la tiche propre et éminente
de la philosophie, une formulation de la vérité sur le monde, sur I'homme et sur
le principe. Il me semble que c’est dans cette direction que la discussion devrait
s’engager, s’il n’était trop tard, et que c’est & ce prix qu’elle serait réellement
philosophique, au-dela du heurt des opinions, peut-étre chacune respectable,
mais chacune, & ce niveau d’opinion, aussi peu fondée et aussi peu consistante,

Réponse a M. Muller. — Je tiens a rassurer M. Muller : je ne me suis pas
intéressé a Avicébron pour le plaisir de secouer la poussiére des vieux livres,
La connaissance de l'histoire de la philosophie suppose une clé qui est la philo-
sophie elle-méme et je ne congois pas d’histoire de la philosophie qui ne soit
philosophie. Je cherche, chez les auteurs que j’étudie, quelque chose qui réponde
a la vie philosophique en moi. Loin donc de supprimer la « vection vers la.
vérité » de la pensée d’Avicébron, je 1’ai eue présente a I’esprit & chaque instant.
I1 y a chez cet auteur une élévation métaphysique a laquelle je tente d’accéder
et que je regrette sincérement de n’avoir pas vu relever par M. Muller. En
matiére de vérité métaphysique, le temps ne fait rien i I'affaire. Apparuily a
dix siécles, parce qu’il était métaphysicien, Avicébron parle au métaphysicien
aujourd’hui comme autrefois.



	Société romande de philosophie

