Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1956)

Heft: 4

Artikel: Les pharisiens : d'aprés quelgues ouvrages récents
Autor: Margot, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PHARISIENS

d’apres quelques ouvrages récents

Les ouvrages récents consacrés entiérement au sujet particulier
du mouvement pharisien sont rares. Bien plus, & notre connaissance,
il n’en est point paru en francais depuis longtemps, si I'on excepte
le livre assez connu de Herford, Les pharisiens, publié par les éditions
Payot, en 1928, mais qui est en réalité une traduction de I'anglais.
Par contre, un certain nombre de publications (parmi lesquelles des
articles de revues ou de dictionnaires) se rapportant & I’histoire
du judaisme ou & l'histoire des origines chrétiennes, contiennent
des études plus ou moins développées sur cette importante secte
juive. Les quelques notes qui suivent ont pour but simplement de
montrer, d’aprés les plus marquantes de ces publications, dans
quelle direction s’orientent actuellement les recherches concernant
le role joué par le pharisaisme * a I'époque des origines chrétiennes.

I. Ouvrages et articles tendant @ véhabiliter le pharisaisme

Dans cette catégorie, 1'ouvrage le plus connu, sinon le plus
convaincant, est celui de Herford (déja cité ci-dessus), The Pharisees .
Herford, savant anglais spécialiste de la littérature rabbinique, fut
jusqu’en 1914 président du groupe unitaire mondial. Cest 4 la fin
de sa vie qu’il publia ce livre, le plus célebre de ceux qu’il a écrits.
Voici quelles sont ses théses essentielles :

1. Il reproche aux savants chrétiens d’avoir jugé les pharisiens
le plus souvent exclusivement sur le témoignage de leurs adversaires.

1 Ce terme est employé généralement dans un sens péjoratif. Dans cet
article, nous 'employerons au sens de « mouvement pharisien » (ou aussi de :
forme de pensée qu’implique ce mouvement). Il serait peut-étre plus exact de
parler de « pharisianisme ». _

2 R. TRAVERS HERFORD : The Pharisees, 1924. Traduction francaise : Les
phavisiens, Paris, Payot, 1928.



LES PHARISIENS 295

Ils ont utilisé comme sources surtout Joséphe, le Nouveau Testament
et les Apocalypses, mais ont négligé la littérature rabbinique qu'ils
connaissaient mal. Or, il est indispensable, pour bien connaitre les
pharisiens et se faire une opinion impartiale & leur sujet, d’écouter
leur propre témoignage tel qu’il nous est livré dans les textes
talmudiques.

2. Le pharisaisme se caractérise par son souci primordial de
rechercher, avec l'aide de la «halakah» (ou interprétation de la
partie législative de la Torah), l'accomplissement toujours plus
parfait de la volonté de Dieu dans toutes les circonstances de la vie.
Le christianisme, selon Herford, met la foi en une personne et le
credo en premier, tandis que la morale vient en second. Au contraire,
le pharisaisme, ainsi que le judaisme ultérieur qu’il a marqué de
son empreinte, place l'accomplissement de la volonté de Dieu en
premier, tandis que la foi (en Dieu, et non en une personne) vient en
second. Il n'est d’ailleurs pas nécessaire d’opter d’une maniére
définitive pour l'une ou l'autre de ces deux tendances: en réalité,
ne jouent-elles pas des roles complémentaires dans le développement
religieux de I’humanité, le christianisme ayant présenté aux paiens
la religion sous une forme qui leur était plus accessible, tandis que
le judaisme préserve intact le trésor dont il est le dépositaire jusqu’a
ce que le monde soit en état de l’accepter ? '

3. L’image que le Nouveau Testament offre du pharisaisme est
faussée pour plusieurs raisons: 1° Elle ne couvre qu'une partie
infime de I'histoire du pharisaisme. 2° Elle émane de témoins hostiles
au pharisaisme. 3° Ni Jésus, ni ses disciples n’étaient d’origine
pharisienne. Ils sortaient du cercle de '« Am ha haretz » (ou peuple
de la terre). Ils connaissaient donc mal le pharisaisme. Quant au
témoignage de saint Paul, il date d’aprés sa conversion, ce qui suffit
a le rendre suspect. :

4. Le conflit entre Jésus et les pharisiens a sa source dans une
conception différente de la manifestation de l'autorité divine. Pour
les pharisiens, cette autorité est saisie a travers la Loi et ses préceptes
au moyen de l'intelligence et du discernement moral, tandis que
pour Jésus elle est saisie et confessée dans une expérience immeédiate.
Apres la mort de Jésus, la controverse prendra un tour nouveau du
fait que les chrétiens (et saint Paul parmi les premiers) placeront
une personne au centre de la religion.

5. Quant a l'accusation d’hypocrisie portée contre les pharisiens,
elle est par trop sommaire. Si la communauté pharisienne n’avait
été composée que d’hypocrites, elle n’aurait pas subsisté, Les pha-
risiens étaient eux-mémes conscients des dangers que leur faisait



296 JEAN-CLAUDE MARGOT

courir leur systéme. Le Talmud ne mentionne-t-il pas sept catégories
de faux pharisiens, dont les hypocrites ? Mais cela n’enléve rien
au sérieux avec lequel, d'une maniére générale, ils ont recherché un
accomplissement toujours plus poussé de la volonté divine.

Ces théses ont suscité un certain nombre de critiques, on s’en
doute. Parmi les plus pertinentes, relevons celles du professeur
M. Goguel :: En reprochant aux savants chrétiens de négliger la
littérature rabbinique, remarquait en particulier Goguel, Herford
ignore totalement I'effort des talmudistes chrétiens modernes (Strack
et Billerbeck, O. Holtzmann, Fiebig, G. Kittel, et d’autres encore).
D’ailleurs, la méthode de Herford lui-méme est discutable: en
utilisant essentiellement des textes rabbiniques pour la rédaction
de son ouvrage, il ne s’est pas assez soucié de leur date. « Il ne se
demande pas, déclare justement Goguel, si les conditions dans
lesquelles la tradition rabbinique a été fixée n’ont pas exercé sur
elle une influence qui ne permettrait pas de s’en servir comme de
témoignage précis sur le pharisaisme du premier siécle.» Goguel
se demande encore si 1'élément dogmatique n’a pas joué dans le
pharisaisme un réle plus important que celui que lui attribue Herford,
et si l'enseignement des pharisiens a toute la souplesse qu’il lui
préte. Quant a la partie de 'ouvrage ou sont confrontés pharisaisme
et christianisme 2, elle est tout a fait insatisfaisante.

Joachim [eremias, de son c6té, dans un ouvrage dont nous aurons
a reparler 3, considére le livre de Herford comme compromis a la
base pour cette raison que I'auteur n’a pas su discerner la différence
entre scribes et pharisiens (nous aurons l'occasion de revenir plus
loin sur cette distinction).

A ces quelques critiques, il faut ajouter les remarques suivantes :
I1 est inexact de prétendre que Jésus a mal connu le pharisaisme. Il
a fort probablement été formé dans la synagogue, dont les pharisiens
étaient les véritables maitres. Quant a saint Paul, il avait été, comme
on le sait, 1’éléve entre autres du grand pharisien Gamaliel, et il
n’est pas suffisant de dire que le fanatisme du nouveau converti
explique ce qu’ont de défavorable les jugements qu’il a portés sur
le pharisaisme.

I Voir Revue d'histoive et de philosophie veligieuses, Strasbourg, 1929,
numéro 3, mai-juin, p. 269 s. : R. T. HERFORD, Les pharisiens, compte rendu
de M. Goguel.

2 HERFORD, op. cit., chapitre VIII: Le pharisaisme dans le Nouveau
Testament, P. 245 Ss.

3 J. JErREMIAS : Jerusalem zur Zeit jesu. 11 B, 1. Hauptteil, Leipzig, 1929.
Chapitre 4, « Die Pharisder », p. 115 ss., voir p. 115, note 1, au sujet du livre
de Herford.



LES PHARISIENS 297

A c6té de Herford, on pourrait citer bon nombre d’autres défen-
seurs du pharisaisme. Nous nous bornerons & mentionner deux
d’entre eux encore, l'un juif et I'autre protestant.

Le professeur Joseph Klausner, de 1I'Université hébraique de
Jérusalem, a écrit, il y a une trentaine d’années, un ouvrage, souvent
fort intéressant, sur Jésus r. A propos du conflit entre Jésus et les
pharisiens, il formule quelques remarques dignes d’attention 2. Il
reconnait certains dangers du systéme pharisien, par exemple celui
qui consistait & s’attacher de préférence aux devoirs concernant les
relations avec Dieu (ce qu’il appelle les pratiques, pratiques cultuelles
et rituelles) aux dépens des devoirs concernant les rapports avec
le prochain (les régles morales). En principe, les seconds étaient
aussi importants que les premiers, mais le peuple en vint & admettre
que le culte passait avant la morale. C'est ce qui amena Jésus a se
dresser contre les pharisiens, car la morale importait beaucoup plus
a ses yeux que les «pratiques». L’opposition entre Jésus et les
pharisiens réside en bonne partie dans cette conception différente
du role et de la place de la morale et des pratiques. Jésus met au
centre de son enseignement le messianisme. Il croit & l'imminence
de la fin, et préche par conséquent une morale intransigeante, détachée
de la vie nationale. Les « pratiques », si importantes pour le maintien
du judaisme, n’avaient plus la méme importance dans cette perspec-
tive eschatologique. Les pharisiens, au contraire, redoutaient en
général les conséquences ficheuses d'un messianisme. L’essentiel,
pour eux, était d’imprégner la vie nationale de I'esprit de la Torah,
plutdt que de se lancer dans des aventures hasardeuses. Cependant,
il ne faut pas pousser trop loin cette opposition : en fait, déclare
Klausner, seules les exagérations de Jésus ne sont pas juives 3. Dans
tout ’Evangile, il n’y a pas un seul précepte de morale qui n’ait
son équivalent dans 1’Ancien Testament, les apocryphes ou la litté-
rature midrashique et talmudique de I'époque de Jésus. Jésus a
simplement eu le mérite de remettre en évidence des préceptes
importants qui étaient ailleurs comme noyés dans un ensemble touffu.

Klausner, auteur juif, ne pouvait tenir compte d'une des données
essentielles du probléme : 1'autorité unique de Jésus-Christ. I1 consi-
dére Jésus comme un grand moraliste, mais n’attribue pas une
valeur déterminante i sa personne et a son ceuvre. Son livre n’en
reste pas moins intéressant par le désir d’objectivité qui s’y manifeste.

I JosErH KLAUSNER: Jésus de Nazaveth. Som temps, sa vie, sa doctrine.
Traduction frangaise, Payot, Paris, 1933. (L’édition originale en hébreu a
paru & Jérusalem, en 1922.)

2 Ces remarques ont été recueillies ¢ca et 14 dans le cours de l'ouvrage,
a partir du livre II, chapitre ITI, p. 283 ss.

3 Op. cit.,, p. 566,



298 JEAN-CLAUDE MARGOT

Le professeur G. Schrenk, de Zurich, a également pris la défense
des pharisiens dans un article de la revue Judaica, de juillet 1945 .
«Si I'on prend la peine d’étudier 'histoire du pharisaisme, dit-il,
on se rend compte qu’il ne faut pas en parler uniquement pour
mettre en garde 1’Eglise contre I'hypocrisie et le formalisme. En
réalité, I’Eglise doit reconnaitre le rdle positif qu’il a joué et dont
elle bénéficie : les pharisiens ont exercé une influence déterminante
sur la constitution du canon de I’Ancien Testament ; leur notion
de l'inspiration de I’Ecriture a été adoptée par 1'Eglise primitive ;
leur doctrine de la résurrection est pour une bonne part a la base
de la foi chrétienne en la résurrection ; ils accordaient aussi une
importance primordiale a la pratique de la charité. » 2 Schrenk évoque
encore 4 l'actif du mouvement de grandes figures comme Hillel ou
Gamaliel. 11 montre, en outre, comment, dans 1'époque troublée qui a
précédé la venue de Jésus, le pharisaisme a sauvé la nation juive d'une
contamination étrangére qui aurait pu devenir catastrophique. A cet
égard, leur programme de défense spirituelle et nationale peut se
résumer ainsi: Loi, temple, autel, sacrifice. Dans I'application de
ce programme, ils furent opposés, d'une part, aux « Am ha-aretz »
(qui négligeaient la Loi) et, d’autre part, aux sadducéens (plus
opportunistes au point de vue politique). Pédants et intolérants, ils
I'ont été peut-étre, mais on les comprend mieux si 'on tient compte
du but qu'’ils s’étaient fixé. Précisons, de plus, qu’ils n’ont pas voulu
étre une secte, mais un mouvement populaire 3,

Parmi ces remarques du professeur Schrenk, I'argument le plus
fort A faire intervenir en faveur des pharisiens est cette affirmation
du role providentiel joué par le mouvement dans I'histoire d’Isragl.
Et cet argument est vrai & un double point de vue : Dans les deux
siecles précédant la venue de Jésus-Christ, les pharisiens ont préservé
le judaisme d’une dangereuse contamination étrangére ; puis, apres
la catastrophe de %0, ils ont sauvé le judaisme de 1’anéantissement,
car leur organisation, centrée sur la synagogue, lui a permis de
survivre malgré la disparition du temple et du sacerdoce 4.

1 G. SCHRENK : Rabbinische Chavakierkopfe im urchristlichen Zeitalter, in
Judaica, 17® année, numéro 2z, Ziirich, juillet 1945, p. 117-156.

2 Encore faut-il s’entendre sur le sens de ce terme. Albright remarque
que si «les pharisiens pratiquaient la charité, celle-ci ne s’accompagnait pas
de véritable sympathie, car leur puritanisme croyait que la misére est le résultat
du péché ». (ALBRIGHT : De I'dge de la pievve & la chrétienté, Paris, Payot, 1951,
p- 289)

3 On peut se demander, cependant, si leur rigorisme ne rendait pas inévitable
le sectarisme. ‘

4 A propos de ce dernier aspect de la question, voir I'article de R. MEYER :
Die Bedeutung des Pharisdismus fiiv Geschichie und Theologie des [udewntums,
in : Theologische Litevatur Zeitung, 77. Jahrgang, numéro 11, novembre 1952,
col. 677 ss.



LES PHARISIENS 299

11. La position de quelques autewrs catholiques et protestants

Face aux arguments de la défense, pour la plupart énumérés
ci-dessus, les auteurs catholiques reprennent en gros (et non sans
force, souvent) les accusations traditionnelles portées contre les
pharisiens. C’est, par exemple, le cas de spécialistes du judaisme
comme les Péres Lagrange et Bonsirven 1. Ils relévent les tares
suivantes que le systéme rendait presque inévitables: formalisme,
ritualisme, particularisme, et 'exclusivisme qui va de pair avec un
nationalisme étroit. Le Pére Bonsirven remarque que leur culte
excessif de la Loi élimina peu a peu toute tendance ascétique et
mystique 2 (ce qui devait provoquer des réactions au sein méme
du judaisme, plus tard) et que, si leurs intentions a l'origine étaient
certainement sincéres, la pratique ne put correspondre a la théorie
trop exigeante 3. :

I1 est frappant de constater que les auteurs catholiques ne relévent
pas, dans le conflit entre Jésus et les pharisiens, le role qu'y a joué .
la question de la tradition. O. Cullmann, dans I'article « pharisiens »
du dictionnaire encyclopédique de la Bible, de Westphal 4, attire
notre attention sur ce point particulier. Les pharisiens prétendaient
se servir de la tradition uniquement pour commenter les textes
de I’Ancien Testament et les appliquer & des situations nouvelles.
En fait, d'une part, cette tradition a pris peu a peu plus d’importance
que la Loi méme et, d’autre part, par ses multiples distinguo, elle
a dégénéré en une casuistique nouvelle. Jésus s’est opposé avant
tout & cet aspect-1a du pharisaisme (il suffit de penser, en particulier,
aux antithéses ‘du sermon sur la montagne : le « Mais moi1 je vous
dis... » est l'affirmation d'un retour a D'esprit de la loi primitive,
faussé par la tradition).

A propos de la relation entre pharisaisme et tradition, le grand
archéologue américain Albright émet une affirmation paradoxale (&
premiére vue) 5. Alors qu’ordinairement on définit le pharisaisme
‘entre autres comme un mouvement de réaction contre toute influence
étrangére, il déclare, lui, que ce mouvement représente 1’hellénisation
de la tradition juive normative. Cette hellénisation se constate, en

T M. J. LAGRANGE : Le judaisme avamt Jésus-Christ, Paris, 1931, et:
J. BONSIRVEN : Le judaisme palestinien aw temps de Jésus-Christ. Sa théologie.
2 vol., Paris, 1934.

2 Op. cit, vol. I, p. 54s.

3 Id., p. 71.

4+ Dictionnaive encyclopédique de la Bible, publié sous la direction de
Al, Westphal. T. II. Valence, 1935, p- 381-383.

5 W. F. ALBRIGHT : From the stome age to the chvistianity. Traduction
francgaise : De I’dge de la pierve & la chvétienté, Payot, Paris, 1951, p. 259 sS.



300 JEAN-CLAUDE MARGOT

particulier, dans les méthodes d’exégése et de dialectique employées
par les pharisiens afin de développer la loi rituelle. Sont hellénistiques
également l'importance accordée a la valeur et & 'ampleur des études
systématiques (avec l'idée que I'homme le plus pauvre peut devenir
un grand savant s'il a du ze¢le), et l'insistance avec laquelle les
pharisiens veulent étendre 'exercice de la loi pour qu’elle s’adapte
aux conditions nouvelles et a toutes les éventualités possibles.

Le point de vue du savant américain mériterait a lui seul toute
une étude ; nous ne pouvons donc le discuter en détail ici. Disons
simplement ceci: Certainement, l'influence de I'hellénisme a été
importante en Palestine jusqu’a la période des guerres des Macchabées
(milieu du II® siécle avant Jésus-Christ), c’est-a-dire au moment de
la formation du mouvement pharisien . Beaucoup de Juifs savaient
le grec et furent marqués par la culture hellénistique. Cependant,
il ne faudrait pas surestimer la portée de cette influence dans la
formation du pharisaisme. Les emprunts qui ont pu étre faits, plus
ou moins consciemment, 3 des cultures étrangéres ont été assimilés
‘par le génie propre au judaisme. D’ailleurs, pour prendre un point
particulier, on peut admettre que l'origine de I'étude systématique
de la Torah remonte au temps et & 1'ceuvre d’Esdras. Quant aux
méthodes d’exégése, plusieurs d’entre elles ont des racines déja dans
les textes de 1’Ancien Testament 2.

Deux autres aspects de la question ont été particuliérement
soulignés par J. Jeremias dans son ouvrage Jerusalem zuy Zeit Jesu 3.
D’une part, il insiste sur la distinction entre les scribes (les théolo-
giens) et les pharisiens (les hommes de la pratique). Il y avait des
scribes influents parmi les pharisiens, mais tous les pharisiens n’étaient
pas scribes. Dans les textes évangéliques, cette distinction apparait
clairement dans Luc 11 (v. 39-44 : attaque contre les pharisiens ;
v. 46-52: attaque contre les docteurs de la loi). En second lieu,
Jeremias affirmait que les pharisiens se groupaient en communautés
fermées (ayant pour but de rassembler autour d’elles le vrai Isragl),
comprenant une hiérarchie, et dont lés conditions d’admission
étaient strictes et précises. Cette hypothése a déja été contestée
par le Pére Bonsirven dans l'ouvrage cité plus haut 4. En fait, on

1 La premicre mention historique du nom de pharisien remonte 2 la
deuxié¢me moitié du deuxiéme sidcle avant Jésus-Christ (Joséphe, Ant. XIII,
10, 5s.), mais le mouvement est le fruit d'une évolution en Israél dont on peut
fixer le point de départ au temps du retour de l'exil et de la réforme d’Esdras.

2 L’explication étymologique d’'un mot, par exemple (voir Gen. 3: 20;
5:29;17:5;etc.), oul'exégese parabolique (qui est dans la ligne des « maschal »
de I'Ancien Testament).

3 Op. cit., p. II5 8s.

4 Op. cit., vol. I, p. 55. Le Pére Bonsirven estime que les communautés de
¢ haberim » (que Jeremias identifie avec les communautés pharisiennes) étaient
rares, avant 70, & Jérusalem. - '



LES PHARISIENS 30I

s’expliquerait mal 1'influence incontestable que les pharisiens ont
exercée sur le peuple ! si leurs communautés avaient été trés fermées.
Mais l’argumentation de Jeremias s’expose actuellement & une
objection encore plus décisive : Jeremias avait cru pouvoir décrire
I'organisation des communautés pharisiennes entre autres d’apres
les documents dits de Damas, découverts au Caire au début de
ce siécle 2, Il voyait dans la communauté de 1'alliance (ou commu-
nauté de Damas), dont parlent ces documents, une communauté
pharisienne dissidente réfugiée a Damas. Or, les manuscrits récem-
ment découverts au bord de la mer Morte tendent 3 infirmer cette
supposition. En effet, sur la base de ces manuscrits, la critique a
établi aujourd’hui un rapprochement entre la secte de Damas (ce
dernier terme pouvant étre entendu dans un sens symbolique) et la
.communauté de Qoumran, au bord de la mer Morte, toutes les deux
étant, selon une opinion généralement admise, des communautés
esséniennes 3.

I11. Les pharisiens et les manuscrits de la mer Morte

Avant de terminer, il nous reste 4 dire quelques mots encore a
propos des découvertes de Qoumran. Dans ses Nouveaux apercus sur
les manuscrits de la mer Morte 4, le professeur Duponi-Sommer, parlant
du bouleversement qu’apporteront dans I’étude des origines chré-
tiennes les récentes découvertes, écrit ceci: « Au lieu de rechercher
du cOté pharisien et talmudique le substrat juif des doctrines
chrétiennes, ainsi qu’on le faisait antérieurement, il faut désormais
faire la méme recherche du cdté de l'essénisme tel que le révelent
les écrits nouveaux... L’Evangile n’est pas un fruit du judaisme
pharisien, il n’a pas pris naissance dans le milieu pharisien... L’ensei-
gnement de Jésus était un enseignement d’inspiration, un ensei-
gnement prophétique, & la maniére des maitres esséniens, et non
pas un enseignement de tradition, 4 la maniére des maitres pha-
risiens. » 5 A n’en pas douter, I'étude des manuscrits de la mer Morte

1 Voir JEREMIAS, op. cif., p. I34 SS.

z JId., p. 130 ss. Le document de Damas a été publié¢ & Cambridge, en 1910,
par Schechter. '

3 Voir, en particulier : A. DUPONT-SOMMER : Apercus préliminairves sur les
manuscrits de la mer Morte, Paris, 1950, chapitre VIII, p. 105ss. — Le P. de
Vaux s’est rangé a l'opinion du professeur DUPONT-SOMMER : Revue bibligue,
Paris, 1953, numéro 1, p. 83 ss. — Au sujet du rapprochement entre la commu-
nauté de Damas et celle de Qoumrin, voir, du méme auteur, 'article paru
dans la Revue biblique, en 1954, numéro 2, p. 206 s.

4 A. DUPONT-SOMMER : Nouwveaux apergus suv les manuscvits de la wmer
Morte, Paris, 1953.

5 Op. cit., p. 197 s.

20



302 JEAN-CLAUDE MARGOT

enrichira d'une maniére trés appréciable notre connaissance du
milieu dans lequel est né le christianisme. Mais de 14 & affirmer que
Iinfluence essénienne a été plus déterminante pour la formation de
I'Evangile que l'influence pharisienne, il y a un pas qu’il ne faut
pas trop se hater de franchir. De nombreux exemples, dans le passé,
ont prouvé qu’il fallait se méfier des rapprochements hétifs. La
thése de I'’éminent professeur de Paris demandera a étre soigneusement
vérifiée (ce qui sera certainement le cas dans les prochaines années).
Elle se heurte a priori a une difficulté au moins : comment expliquer
une influence si déterminante de l’essénisme, alors que les commu-
nautés esséniennes vivaient tout a fait a I’écart de la vie du peuple
et étaient trés fermées ? Au contraire, les pharisiens ont exercé
une influence directe et profonde sur le peuple, ne serait-ce déja
que par le moyen des synagogues. Or, Jésus et ses disciples ont
fort probablement passé par la synagogue, tandis que la question
d’un contact de leur part avec des groupes esséniens ou essénisants
est assez problématique. Par ailleurs, on peut se demander si 1’essé-
nisme n’a pas été un embranchement du pharisaisme, un pharisaisme
poussé a I'extréme ? Quoi qu’il en soit, la discussion engagée autour
des manuscrits de la mer Morte nous apportera encore bien des
¢léments utiles & une meilleure compréhension des diverses tendances
du judaisme au premier siécle de notre ére.

JEAN-CLAUDE MARGOT.



	Les pharisiens : d'après quelques ouvrages récents

