
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1956)

Heft: 4

Artikel: La doctrine de la matière chez Avicébron

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE LA MATIERE

CHEZ AVICÉBRON

A M. Maurice de Gandillac
En meilleur hommage

Ni l'actualité littéraire ni le programme des examens n'invitent
à l'étude d'Avicébron. Mais ce serait une erreur de croire qu'il s'agit
d'une préoccupation d'érudition d'un intérêt limité. Le mystère d'une
personnalité réunissant en elle un philosophe vigoureux bientôt
oublié de ses coreligionnaires et un poète sensible toujours vénéré

par eux, l'autorité de sa doctrine au moyen âge latin — parfois égale
à l'autorité de Platon — l'importance enfin du sujet du Fons vitae,
le seul des ouvrages philosophiques d'Ibn Gabirol qui nous soit
parvenu, voilà qui suffirait largement à restituer à notre auteur le rang
et la notoriété auxquels il a droit.

Jusqu'au milieu du siècle passé, pour traiter du Fons vitae et de
son auteur, les historiens en étaient réduits à l'étude des allusions
qu'y faisaient les philosophes latins du moyen âge ». C'est alors que
Munk transforme cette situation en découvrant d'abord, parmi les
manuscrits hébreux de la Bibliothèque Nationale de Paris, un abrégé
fait par Ibn Falaqéra d'un ouvrage attribué par lui à Ibn Gabirol
et présentant le titre, Mekor Hayyim ou Source de vie, et la doctrine
du mystérieux Fons vitae, ensuite un manuscrit latin contenant le
texte intégral de cet ouvrage (qui est un dialogue entre un maître et
un disciple) et correspondant mot pour mot aux extraits hébreux. Il
était donc bien établi que le nom d'Avicébron, Avicembron ou Aven-
cebrol, recouvrait celui d'Ibn Gabirol, que le rédacteur arabe du
Fons vitae était juif et qu'il avait vécu en Espagne au XIe siècle.

J'ai évoqué tout à l'heure l'importance du sujet du Fons
Liber Fontis Vitae, dit le titre, de prima parte scientiae id est scientia
de materia et forma universali. Y a-t-il en effet dans la philosophie
de l'Occident et du Proche-Orient des notions plus universellement

1 C'est ce qu'on observe par exemple chez A. Jourdain : Recherches sur les
traductions latines d'Aristote, p. 119 : « Un livre très célèbre au XIIIe siècle,
intitulé Fons vitae, et qui avait pour auteur Avicébron philosophe arabe. Les
principes s'en trouvent dans les traités de Gundisalvi. »



2Ó2 FERNAND BRUNNER

répandues que celles de matière et de forme L'autorité d'Aristote ne
suffit pas à expliquer leur succès prodigieux. Elles plongent leur
racine dans un passé plus ancien. Il est permis en effet de les rattacher
à la UAT1 et à l'eîôoç platoniciens, peut-être aussi à la complémentarité

pythagoricienne du pair et de l'impair et, par delà les présocratiques,

à l'opposition de l'eau et de l'esprit, de la terre et du ciel, du
mythe sémitique et indo-européen.

C'est cependant Aristote qui a donné à ces principes leur nom
habituel et c'est de sa problématique que dérivent peu ou prou toutes
les spéculations ultérieures. C'est donc elle qu'il nous faut rappeler
pour commencer.

Il est bien connu que c'est à l'étude du devenir que se réfère
Aristote, car lorsqu'une chose se transforme en une autre, l'eau par
exemple en air, il faut admettre l'existence d'un sujet qui reçoive
successivement les qualités de l'eau et celles de l'air. Le changement
a lieu d'une détermination à une autre détermination au sein d'une
matière préexistante, de sorte qu'une chose vient à l'être non point à

partir de la simple privation, mais à partir de la privation dans un
sujet ; sinon la substance viendrait de la non-substance ». La matière
est près d'être ; elle est en quelque manière substance, tandis que la
privation n'est substance à aucun degré.

La matière est donc le substrat sans formes des formes qui se

succèdent en elle. Il est évident qu'en fait elle n'est jamais dépourvue
de formes et qu'en la séparant des qualités qui la recouvrent pour
la saisir en elle-même, nous nous livrons à une opération purement
idéale 2.

Par rapport aux déterminations formelles qu'elle peut recevoir,
la matière est indéterminée 3. Cette indétermination n'est donc pas
purement négative 4. Elle est la possibilité de recevoir telle ou telle
forme, ce qu'on exprime en disant que la matière est en puissance par
rapport à la forme. La matière et la forme, chez Aristote, ne sont pas
deux êtres, mais un seul être ; elles sont les deux faces — la puissance
et l'acte — d'une seule et même réalité 5.

Ces deux « parties » 6 de l'être sensible ne sont pas connaissables
de la même façon. Seule la forme est l'objet direct de l'intelligence.

1 Comparez Phys., 189 a 32 avec Fons vitae, I, 18, 19 - 19, 2.
2 Cf. Fons vitae, III, 169, 22 : Esse hujus substantiae expoliatae a forma non

est nisi in opinione, non in esse.
3 Met., H. 1, 1042 a 27 ; Fons vitae, V, 299, 19 (à propos de la matière

universelle)
4 Hamelin : Le Système d'Aristote, p. 263 ; Rivaud : Le problème du devenir,

p. 338.
5 Met., H 1045 b 17-19. Il s'agit de la matière prochaine, mais l'observation

est valable aussi pour la matière première.
6 Met., Z, 1033 b 19.



LA DOCTRINE DE LA MATIÈRE CHEZ AVICÉBRON 263

La matière se connaît, elle, par analogie 1 à l'aide de proportions de

ce genre : l'airain est à la statue comme la matière est à la forme. La
matière est donc stricto sensu inconnaissablea. Aristote rejoint ici les
observations du Timée 3 sur le caractère paradoxal d'une connaissance

qui ne porte pas sur la forme, objet propre de la connaissance 4.

La matière est donc le support indéterminé que l'on découvre au
fond de tout être de notre monde. Mais on peut la retrouver, en vertu
de l'analogie dont nous parlions tout à l'heure, à d'autres degrés de
l'échelle ontologique. Le corps organisé a pour matière le mixte, lequel
a pour matière les éléments. Le corps organisé est lui-même une
matière pour l'âme. La matière qu'on trouve au fond de tout sensible
sublunaire est la matière dite première ; le corps organisé est la
matière prochaine (coxarr) öat]) de l'âme.

Point n'est besoin de consulter l'histoire du matérialisme de

Lange, qui est aussi une histoire de la doctrine de la matière, pour
apprendre que la matière dont il s'agit chez Aristote n'a rien de

commun avec ce qu'on appelle de ce nom dans la philosophie moderne.
La matière aristotélicienne n'est pas une chose corporelle partout
répandue, sauf dans le vide, si l'on admet le vide. Elle ne procède
pas de la réalisation ou de la substantification de la perception
sensible, de l'idée d'étendue ou de force physique. Car, devant la réalité
corporelle, l'aristotélicien demande encore d'où vient cette réalité,
pour la décomposer derechef en matière et en forme.

Certes notre physique, elle aussi, décompose la réalité corporelle ;

nous assistons à une brillante cascade d'opérations analytiques
toujours plus poussées. Mais ce n'est pas de cela qu'il est question dans
la perspective aristotélicienne. Il ne s'agit pas d'une analyse
développée au sein de l'expérience sensible, mais d'une analyse de l'expérience

sensible comme telle. Il y a de l'être sensible. De quelle réalité
antérieure au sensible cet être sensible est-il tiré La question posée
ainsi n'est pas expérimentale, elle est purement rationnelle. Je veux
dire que la raison, accordant à la notion de possibilité une portée
ontologique, voit par les yeux de l'intelligence à l'intérieur de tout
sensible le « ce dont » il est fait ou le pur « de quoi être un corps » dont
la forme fera un corps effectif : è£ ou Tuerai ti èvuitopxovToç, écrit Aristote

au livre A de la Métaphysique, dans un passage souvent cité. Je
crois pour ma part que l'enquête expérimentale et la question
rationnelle ne s'excluent nullement.

Rappelons maintenant un célèbre problème aristotélicien. Quoique
la matière et la forme soient toutes deux les parties constitutives des

corps, peut-on dire que l'une est plus substance que l'autre

1 Phys., 191 a 7. — 2 Met., Z, 1036 a 8. — 3 49 a sqq.
4 Seule la forme peut être désignée et nommée : Met., Z, 1035 a 7 ; 1037 a 27.



264 FERNAND BRUNNER

Sans doute, la substance ou la réalité véritable est d'abord le
sujet sensible individuel et concret par opposition à l'accident, à

l'espèce et au genre. Car les accidents tiennent leur réalité de leur
sujet et les genres et les espèces sont prédicats d'un sujet, ce qu'on
ne saurait dire de la substance dont le propre est d'être le sujet de
l'attribution. C'est donc la substance concrète qui est l'être réel et
separable, c'est-à-dire constituant une existence par soi.

Pourtant, la matière, nous l'avons vu, se distingue de la privation
pure et simple. Elle est donc substance en quelque façon. La matière
n'est-elle pas sujet en un sens, non pas comme la substance concrète,
qui est ce qu'il y a de plus déterminé », mais en tant que substrat de
l'entéléchie et que sujet des changements 2 Et comme la substance 3,

n'est-elle pas susceptible de qualifications contraires Elle est ce qui
subsiste au travers des changements de la chose, quelque radicaux
qu'ils puissent être : le coffre subsiste dans le bois, qui subsiste dans la
terre, qui se résout enfin dans la substance matérielle.

Il reste cependant que la matière n'est pas aussi substance que
le composé, puisqu'elle n'est pas separable comme lui 4. Elle doit
céder le pas à la forme aussi, car, dit Aristote, c'est la forme qui est
la véritable cause de l'être sensible. Si nous appelons substance ce qui
est principe et cause, c'est la forme qui sera substance. Pourquoi la
matière est-elle telle chose, pourquoi ces matériaux sont-ils une
maison Parce qu'à ces matériaux appartient la quiddité de la
maison s.

Je n'insisterai pas sur le rôle principal qu'Aristote attribue à la
forme en faisant d'elle le principe de la détermination, de la spécificité,
de l'union des parties, de l'actualisation. En tant que cause du concret,
la forme est la véritable substance. Elle n'est sans doute qu'une des

quatre causes, mais sa fonction d'actualisation lui donne une priorité
évidente sur la matière. En outre, elle peut se confondre avec les
causes efficiente et finale, ce qui ne saurait avoir lieu pour la cause
matérielle. Enfin et surtout, plus on s'élève dans l'ordre cosmique,
plus on s'éloigne de la matière pour s'approcher de la forme pure.
Au-dessus des corps sublunaires, comme le nôtre, se trouvent les

sphères célestes où la matière comme puissance de la génération et
de la corruption, et même comme condition des changements
quantitatif et qualitatif, disparaît pour faire place à des corps sans autre
puissance que celle de se mouvoir circulairement. En eux, la matière
atténue son indétermination et sa puissance de changement, pour
s'effacer complètement dans les intelligences qui gouvernent ces
sphères et enfin en Dieu, pur acte.

1 Met., Z 1038 b 5. — 2 Met., H, 1042 a 32. — 3 Cat., 5, 4 ab
4 Met., Z, 1029 a 27. — 5 Met., Z, 1041 b 5-10.



LA DOCTRINE DE LA MATIÈRE CHEZ AVICÉBRON 265

Il ressort de là que les deux parties qui, chez Aristote, constituent
l'être concret, quoique indissociables au niveau de l'être concret,
représentent cependant deux degrés différents de réalité. La forme,
apparentée aux Intelligences et à Dieu est plus être que la matière,
qui est la cause de l'instabilité et du changement. Là où les êtres ne
changent pas, nulle matière. Il y a, sommairement dit, deux degrés
dans le changement : le changement selon la substance et au-dessus
de lui le changement selon le lieu. La forme ici est plus parfaite que
là, parce que la matière s'efface davantage. Au-delà, la matière cesse
tout à fait et règne la forme pure. « Le premier de tous les êtres est
forme pure, écrit Hamelin, de sorte que la suprématie reste inéluctablement

à la forme. » »

Ce schéma de la cosmologie aristotélicienne est, en principe,
respecté par les commentateurs grecs — dont l'une des préoccupations
est d'exprimer le rapport de notre âme à l'Intelligence agente séparée

— et par les grands successeurs arabes d'Aristote pour lesquels les
degrés supérieurs dans la hiérarchie des êtres sont dépourvus de
matière. Le premier effet, chez Avicenne, est une intelligence pure,
car il est une forme hors de toute matière. Pas plus chez Avicenne
que chez Aristote la forme n'est à proprement parler la cause de la
matière ; elle en est cependant la cause en tant qu'actualisante, de
sorte qu'on peut dire chez lui que l'être de la matière est supérieur à
celui de la forme.

Cependant, entre Aristote et les Arabes, les néoplatoniciens sont
venus qui ont laissé leur trace. Il faut savoir que là où l'aristotélicien
décrit la hiérarchie établie des degrés de la réalité, le néoplatonicien
s'attache au mouvement qui, d'un degré à l'autre, porte le Principe
suprême à créer le monde. L'orientation intellectuelle est tout autre.
Le néoplatonicien introduit un problème d'origine inconnu à
l'aristotélicien. Cette forme qui est dans l'animal, que l'aristotélicien
rapporte au générateur et au générateur du générateur, d'où vient-elle
dans le générateur lui-même, si ce n'est d'un niveau supérieur de réalité

où cette forme existe en soi C'est ainsi qu'Ai Fârâbî enseigne la
procession hors de l'Intelligence agente des formes qui sont dans la
matière et se pose à lui-même cette question remarquable : s'il existe
des formes séparées de toute matière, quel besoin y avait-il de les
introduire dans la matière ou comment se peut-il que ces formes aient
été produites, contrairement à la doctrine d'Aristote, en vue de la
matière La réponse consiste à dire que tous les êtres sont dans
l'Intelligence agente en puissance, en ce sens que l'Intelligence agente a

1 Le système d'Aristote, p. 406.



266 FERNAND BRUNNER

la puissance de les introduire dans la matière et d'agir sur autre chose

que soi ».

Les aristotéliciens reprochent à cette doctrine de ruiner la stricte
complémentarité qui lie la matière à la forme. Si la forme existe déjà
toute faite hors de la matière, disent-ils, la matière n'est plus qu'un
pur réceptacle vide d'être, destiné à recevoir un être complet venu
du dehors ; sauver dans ces conditions l'être de la matière serait en
faire à son tour un être actuel. Cette objection n'est pas dirimante,
car si la forme en soi possède en effet une réalité suffisante, elle ne se

communique pas à la matière en tant que réalité suffisante — attendu
que cette réalité reste en elle-même — mais en tant que forme
inférieure dérivée constituant avec la matière l'être actuel2. En d'autres
termes, ce n'est pas avec la forme pure que la matière se compose ; la
forme pure, qui constitue un être par soi, n'a nul besoin de matière ;

c'est avec la forme qui est émanée de la forme pure et qui constitue
avec la matière l'un des deux principes des êtres naturels.

Cette explication permet de comprendre que si la matière chez
Avicenne comme chez Plotin tend vers le non-être et se trouve
qualifiée de mauvaise, ce n'est pas que ces auteurs veuillent diminuer son
rôle dans le composé naturel ; c'est une simple conséquence du
problème d'origine qu'ils ont conçu. Le composé sensible perd chez eux
son caractère aristotélicien de réalité suffisante dans son ordre pour
devenir, du fait de la matière, le degré inférieur de la création
universelle.

Mais si les formes, dans la hiérarchie néoplatonicienne, ont leur
origine dans les formes supérieures, ne serait-ce pas dans la logique
du système d'en dire autant de la matière par rapport à une matière
plus haute Cette question délicate va nous conduire bientôt au
cœur de la doctrine d'Ibn Gabirol.

Notons d'abord que si la matière est l'indéterminé, Platon lui-
même a admis déjà l'existence d'une matière intelligible en
introduisant l'infini du Philèbe et la dyade dont parle Aristote. Mais aucun
texte, que je sache, nous assure que la xu>pa du Timée et l'infini du
Philèbe sont de même essence, que l'un procède de l'autre et existe
en quelque façon dans l'autre, quoique l'extrapolation soit permise.

Chez Plotin, la matière sensible renvoie explicitement à une
matière intelligible : « Si le monde sensible est une imitation du monde
intelligible, lit-on dans la deuxième Ennèade, il y a nécessairement
de la matière dans celui-ci. D'ailleurs, comment l'appeler monde, si
l'on ne songe pas à sa forme et comment concevoir sa forme sans une
chose dont elle est la forme » Mais l'auteur ne s'étend pas sur cette

1 De intellectu et intellecto (Arch, d'hist. doctr. et litt, du moyen âge, t. IV),
p. 123.

2 Cf. III, 196, 5, p. 161 de ma traduction.



LA DOCTRINE DE LA MATIÈRE CHEZ AVICÉBRON 267

question. Il se contente de nous faire deviner dans la matière intelligible

l'Altérité primordiale qui est la condition, hors de l'Un suprême,
de l'apparition du monde intelligible ».

On ne trouve guère mieux chez les autres Alexandrins. Quant aux
Arabes Al Fârâbî et Avicenne, ils sont plus fidèles que les néoplatoniciens

grecs à la cosmologie aristotélicienne, puisqu'ils admettent
une hiérarchie d'Intelligences séparées. Notons pourtant que la
matière des corps procède chez Avicenne de la dernière Intelligence
qui procède elle-même des Intelligences antérieures, et surtout que
toute Intelligence, quoique séparée de la matière, n'en est pas moins
multiple en un sens et composée, puisque ce qu'elle peut être est antérieur

logiquement à ce qu'elle est. Cette possibilité au sein de l'Intelligence

est très différente de la matière puisqu'elle n'implique nullement

la génération et la corruption ; elle lui ressemble pourtant en
ce qu'elle exprime comme elle l'idée de réceptivité ou d'existence
reçue et non par soi.

Ibn Gabirol n'est pas le premier penseur médiéval qui ait professé
en néoplatonicien conséquent, semble-t-il, non seulement l'émanation
de la forme, mais encore celle de la matière et par suite l'universalité
de la matière, car nous savons que les partisans du pseudo-empédo-
cléisme oriental introduit en Espagne au Xe siècle par Ibn Masarra
l'ont précédé dans cette carrière. Le pseudo-empédocléisme présente
même la thèse de la primauté de la matière, dont nous allons observer
l'écho chez Ibn Gabirol : il fait de la matière la première créature,
communiquant aux êtres les formes qu'elle contient.

Considérons d'abord la doctrine de l'universalité de la matière.
Pour la bien comprendre, il faut écarter provisoirement la vision
thomiste des choses. Le Docteur Angélique conçoit un univers
aristotélicien d'êtres considérés en eux-mêmes et séparés entre eux, les uns
corporels, les autres non. Dans les premiers seuls, on rencontre la
composition de matière et de forme. Pour traduire ensuite le dogme
de la création, saint Thomas doue tous les êtres d'un type nouveau de

potentialité : la puissance à être créé.
L'intention des néoplatoniciens est tout autre. La forme et la

matière ne requièrent nullement chez eux une puissance nouvelle
pour exister ; elles sont par elles-mêmes créatrices en vertu des
substances supérieures dont elles procèdent.

Le problème d'origine que pose le néoplatonicien fait donc
apparaître dans la matière inférieure une double fonction : i° sa fonction
de support de la génération et de la corruption et c'est ce qui la constitue

spécialement comme matière du corps ; 2° sa fonction de support

1 Cf. M. de Gandillac : Plotin, p. 144-145.



268 FERNAND BRUNNER

de ce que les corps reçoivent d'être et c'est la notion générale de
possibilité. Le corps peut naître et périr ; il doit cette instabilité à sa
matière ; mais il doit aussi à sa matière, entre sa naissance et sa mort,
la possibilité d'être. On peut donc dissocier au sein de la matière des

corps ce qui limite le corps à telle modalité d'être et ce qui fait du
corps, malgré ces limites, une participation à l'être. Ce dernier aspect
de la matière inférieure caractérise toute puissance à être et il n'y a
aucun inconvénient à universaliser en ce sens la notion de matière, il
est même nécessaire de le faire.

Car les substances supérieures ne laissent pas de recevoir l'être
elles aussi, quoique d'une manière plus parfaite. Elles entrent dans
l'être ou commencent à être sans le faire dans le temps comme les

corps sublunaires. La venue à l'être dans le temps n'est qu'une parti-
cularisation de la venue à l'être en général et de même qu'il y a des

commencements temporels, de même il doit y avoir pour les êtres
suprasensibles des commencements non temporels. Ce devenir
supérieur, qui n'a pas lieu dans le temps, n'implique nulle corruption, mais
exprime le fait que l'être supérieur qui n'est pas le premier Principe,
avant d'être (d'un avant non temporel), était puissance d'être, c'est-
à-dire matière pour le principe premier.

Cette doctrine est fortement attestée par notre auteur. «Avoir
un commencement » signifie pour lui « être causé » » et le « commencement

du monde » désigne soit l'union de la matière et de la forme, soit
le principe lui-même : Factor primus est initium omnium rerum (III,
75. io) 2.

Voilà donc établie sur la notion de possibilité d'être l'universalité
de la matière. Support non seulement du devenir sensible comme chez
Aristote, la matière est ici le support de tout venir à l'être concevable,

y compris celui des êtres qui reçoivent l'existence sans temps. Dès
qu'un être n'est pas la Cause première, dès qu'il a un commencement
(fût-ce intemporel) en tant que créature, il a une matière en tant que
possible ou non nécessaire par soi.

A part la doctrine fondamentale que je viens d'évoquer et qui
consiste à opposer la nécessité du Principe premier à la possibilité
du monde, notre auteur avance beaucoup d'autres arguments pour
démontrer l'existence de la matière et de la forme universelle. Dans
le livre premier, il expose deux méthodes de démonstration. La pre-

1 Sur « commencer » au sens de « venir à l'être » et sur les différentes manières
de venir à l'être, comparer A.-M. Goichon : Lexique de la langue philosophique
d'Ibn Sina s.v. hudut et halq et P. Gardet : La pensée religieuse d'Avicenne,
p. 63-65.

2 Les mots grec et latin àpx*l et principium ont aussi le sens de commencement,

mais ils sont utilisés ordinairement par les philosophes dans leur sens
abstrait de « principe ». Comparer aussi l'exégèse du Beréchith de la Genèse par
Philon, Clément et Origene.



LA DOCTRINE DE LA MATIÈRE CHEZ AVICÉBRON 269

mière, dite générale, consiste à énumérer d'abord les propriétés qu'ont
la matière et la forme universelles, si elles existent, et ensuite à retrouver

ces propriétés dans tout ce qui est. Cela fait, il est établi que la
matière et la forme universelles existent. La seconde méthode, dite
particulière, consiste à analyser directement les substances en matière
et en forme, en allant du particulier au général, c'est-à-dire des
substances sensibles aux substances intelligibles, jusqu'à ce qu'on atteigne
la matière et la forme universelles.

Les arguments que contiennent les autres livres (essentiellement
les livres IV et V) sont très curieux. A la question quare fuerunt
materia et forma, le maître répond à la page 300,1. 14 : « A cause de
l'Essence première (c'est-à-dire Dieu ; irpairn ouui'a peut signifier
aussi Dieu chez Aristote) et de son attribut (proprietas) .» Nous
reviendrons sur cette déclaration. Le maître donne ensuite un autre
argument : la matière et la forme existent « parce que le deux est
placé au-dessous de l'un et en est la manifestation (et significativa
illius) ». C'est là un argument qui revient souvent : le créateur est

un ; le créé doit différer de lui ; il est donc deux ».

Si l'on demande pourquoi cette double racine du monde doit être
précisément la matière et la forme, l'auteur nous dit par exemple :

« Puisqu'il faut que la créature passive soit deux, il faut donc que
l'un des deux uns existe par soi et que l'autre n'existe pas par soi.
Or, l'existant par soi est le support ; le non-existant par soi est ce qui
est porté. Il ne se pouvait que l'un et l'autre fussent non existants
par eux-mêmes, car un troisième principe eût été nécessaire pour les

porter. »2
Autre argument. L'unité première agissante (Dieu) n'a pas de

matière et se suffit. L'unité qui la suit (la création) est composée de
matière et a besoin d'un support 3.

Autre argument. La majesté du premier principe s'exprime mieux
dans la création du portant et du porté que dans celle du portant
seulement ou dans celle du porté seulement 4. La différence qu'il y a
entre la matière et la forme prouve l'existence de la Volonté (divine)
à qui il convient de faire une chose et son opposé s.

Les arguments que je vais indiquer maintenant sont pris non pas
de l'opposition du créateur et du créé, mais de la considération du
créé lui-même. Toutes choses sont à la fois une et plusieurs ou
mêmes et autres. C'est la matière et la forme qui assurent cette unité
dans la diversité et cette diversité dans l'unité 6. (Il s'agit de l'unité

1 Cf. IV, 222, 24 ; 224-225 ; V, 279, 3 ; 303, 17.
2 V, 304, 10. Cf. IV, 212-213 ; 222* *4 »' 224> 2° ; V 279> 8.
3 V, 300, 30 ; 300, 24 ; 303, 21.
4 303. 15- — 5 304. 5-
6 I, 8-9 ; IV, 222, 19 ; 223, 10 ; V, 279, 4.



270 FERNAND BRUNNER

et de la diversité de l'univers pris en général, avec ses substances
hiérarchisées.)

Autre argument. L'homogénéité et la continuité qui régnent entre
les parties et le tout ou entre l'inférieur et le supérieur nous imposent
d'admettre que, si une partie de l'univers est composée de matière et
de forme, l'univers tout entier l'est aussi et que, si l'inférieur est
composé, le supérieur l'est aussi.

Le non-être n'a pas de forme. Donc l'être a une forme 1. Tout créé
est fini. C'est sa forme qui le termine 2.

Enfin, d'autres arguments sont tirés de l'opération de l'intellect
qui divise tout intelligible en forme et en informé et qui ne perçoit
que des choses ayant matière et forme 3. « Quelle en est la preuve »

demande le disciple. A quoi le maître répond par ces mots sur lesquels
nous reviendrons aussi : « La preuve en est que la dernière chose, à

quoi l'intellect parvient dans l'opération d'intellection, est le genre
et la différence. » 4

Le commentaire de chacun de ces arguments nous entraînerait
trop loin. Contentons-nous, pour présenter les particularités de la
doctrine d'Avicébron, de retenir d'abord l'argument d'après lequel
toutes choses sont à la fois une et plusieurs, mêmes et autres, et
cela de par la présence en elles toutes de la matière et de la forme.
Faut-il ramener le même (c'est-à-dire l'unité de toutes choses) à la
forme et l'autre (la diversité) à la matière ou inversement

Disons tout de suite que la réponse du maître est décourageante :

« Il est impossible, dit-il à propos des substances spirituelles, que les
matières de ces substances diffèrent, car elles sont toutes simples et
spirituelles et la différence vient de la forme. » s Et trois pages plus
loin : « Toutes les formes ne font qu'une seule forme parce qu'elles
sont toutes purement spirituelles ; c'est le support matériel qui les
différencie. » 6

A vrai dire, cette inquiétante difficulté n'en est peut-être pas une.
S'il existe non seulement une forme universelle, mais aussi une matière
universelle, toutes deux, en tant qu'universelles, peuvent être
considérées comme la racine unique de l'univers. L'auteur, semble-t-il,
veut montrer que la diversité des êtres n'empêche pas l'unité du
cosmos. Ce qu'il peut exprimer soit en considérant universellement le
pouvoir matériel de réceptivité, pour voir dans les différences
formelles l'origine des déterminations successives des êtres, de l'intelli-

1 3°o. 17-
2 IV, 224, 6 ; V, 300, 13 ; 303, 25 sqq. ; 304, 7.
3 IV, 223, u ; 223, 13 ; V, 279, 6.
4 IV, 223, 17. Cf. V, 302, ii ; 279, 7-8.
5 IV, 212, 5-8.
6 IV, 215, 11-14.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 27I

gence au corps ; soit en considérant universellement la puissance
formelle pour situer la diversité dans les différents degrés de la matière
où la forme s'entrave de plus en plus. Ces deux points de vue sont
également possibles et il n'y a nulle contradiction entre eux. Car si les
différences viennent de la forme, encore faut-il que la matière, qui
reçoit la forme, permette à la forme de différer ; de sorte que la
multiplicité viendra de la matière.

La matière et la forme sont toutes deux unes en tant qu'universelles

et toutes deux multiples dans les êtres qui procèdent de leur
composition. En tant que matière et forme universelles, elles ne changent

pas ; elles restent ce qu'elles sont. Si l'on dit qu'elles changent,
on veut signifier qu'elles comportent des degrés inférieurs de perfection

qui se manifestent dès l'instant où elles entrent en union l'une
avec l'autre. « Quand la matière universelle s'unit à la forme
universelle, écrit l'auteur, toutes choses apparaissent et s'actualisent. » »

Voici comment on peut représenter ce qui se passe ici :

La matière La forme avant leur
universelle universelle union

l'intelligence |

| l'âme |

U
le corps

après l'union
de la matière
et de la forme

L'intelligence, l'âme et le corps constituent les degrés inférieurs
de perfection qui sont contenus dans la matière et la forme universelles

et qui s'actualisent par l'éloignement du Principe.
Comme la matière et la forme en tant qu'universelles ne changent

pas, on peut rapporter à l'une et à l'autre alternativement l'unité du
cosmos. On aura ainsi :

La matière universelle
informée par :

la forme de l'intelligence
la forme de l'âme
la forme du corps

ou la forme universelle

reçue dans :

la matière de l'intelligence
la matière de l'âme
la matière du corps

Une remarque s'impose pourtant. Si la matière et la forme
universelles sont toutes deux unes en elles-mêmes ou en tant
qu'universelles, elles ne le sont probablement pas de la même façon. Il suffit
pour le comprendre de se rapporter à la distinction aristotélicienne

1 V, 274, 4-7.



272 FERNAND BRUNNER

de la puissance et de l'acte. L'unité de la matière est l'unité de
l'indéterminé, tandis que l'unité de la forme est celle de la détermination.
Par rapport à l'action de la forme sur elle, la matière reçoit l'unité
plutôt qu'elle est l'unité1. L'unité de la matière indéterminée consiste
à être unique. C'est l'unité quantitative dont il est question quand on
parle d'une seule et même chose. L'unité de la forme au contraire
exprime l'indivisibilité qualitative qui constitue intrinsèquement un
être en lui-même et pour l'intelligence. L'unité de la matière a donc
besoin d'être déterminée par l'unité de la forme et il y a, sous ce
rapport, une certaine infériorité de la matière vis-à-vis de la forme au
nom de la prédominance aristotélicienne de l'acte sur la puissance.

Mais ce point de vue n'est pas le seul où se place Ibn Gabirol.
Quand il ramène l'unité du cosmos à l'unité de la matière, il valorise
la matière d'une façon inaccoutumée et le rapport de supérieur à
inférieur que je viens de mentionner tend à se renverser au profit de
la matière.

Du reste, chaque fois qu'il tente, sinon de définir2, du moins de
décrire avec précision ce qu'il entend par matière, Avicébron s'écarte
sensiblement de la saine tradition d'Aristote. Je laisse de côté
l'universalisation de la matière dont nous avons déjà parlé, de même que
la tendance cosmogonique néoplatonicienne, pour relever un trait
nouveau : la matière en tant que support est dite ici existens per se

ou subsistens per se 3. « La matière doit exister, lit-on au livre i, 13, 23,
parce que ce qui n'est pas ne peut être la matière de ce qui est. On
dit qu'elle subsiste par soi, afin d'éviter la régression à l'infini, si la
matière n'existait pas par soi. » Il suit que la matière s'identifie avec
la substantialité : « L'essence de la substance est l'essence même de
la matière et ces deux noms n'expriment qu'une distinction de raison.
Cette essence s'appelle matière par rapport à la forme et substance par
rapport à l'existence par soi. 4 » Ailleurs, on lit : « C'est la matière qui
donne toute substantialité. » s

C'est elle en effet qui, présente en toutes choses, porte toutes
choses. La fonction de support qu'elle concentre en elle en tant que
matière universelle, elle l'exerce dans tous les êtres. C'est ce qui permet

à l'auteur de dire qu'elle donne à toutes choses son essence et son
nom. Et puisqu'elle porte toutes choses, qu'elle est la substance de
toutes choses, elle est toutes choses ou leur essence. Une équation
s'établit ainsi entre les notions de matière, de substance et d'essence

pour nous transporter bien loin d'Aristote.

1 La matière apparaît ainsi comme le principe de la multiplicité. Cf.
Plotin, VI, 5, 8 : u\r| TÒ |uf) ev,

2 Cf. V, 10. — 3 Cf. I, 13, 15 ; V, 298, 13. - (V, 269, 18.
5 V, 286, 15.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 273

De ce point de vue, en effet, c'est la matière qui jouit de la
préséance. J'incline à penser que cette perspective est plus fondamentale
chez notre auteur. Un signe en pourrait être qu'il n'écrit presque
jamais « la forme et la matière », mais toujours, ou peu s'en faut,
« la matière et la forme ». Souvenons-nous surtout de la correspondance

que nous lui avons vu établir entre le genre et la matière, et
même entre l'essence divine et la matière, la forme correspondant
respectivement à l'espèce et à l'attribut divin.

Sans doute, il est courant chez Aristote d'affirmer que le genre
est à la différence comme la matière est à la forme, puisque le genre
est déterminé par la différence. Mais la correspondance établie par
Avicébron a un tout autre sens. Le genre, chez Aristote, n'est pas un
être ni un principe réel. Il n'est qu'une détermination logique, un
prédicat. Ici, au contraire, il est une réalité et même, en vertu de son
universalité et de son unité, la réalité créée la phis élevée. Puisque le
genre est ce qu'il y a de commun à plusieurs espèces, qu'il est l'unité
d'une multiplicité, en disant que la matière est le genre suprême,
Avicébron veut faire entendre que c'est sur elle qu'il faut faire reposer
l'unité de toutes choses.

Quand il décrit la hiérarchie des substances, des substances plus
universelles aux substances plus particulières, il arrive donc à notre
auteur d'appeler matière la substance supérieure et forme la substance
inférieure », ce qui est directement contraire à l'usage d'Aristote.
Pour le Stagirite, l'âme rationnelle, par exemple, est la forme de
l'âme animale et, chez lui, l'espèce a plus d'être que le genre. Dans
la perspective gabirolienne, l'indétermination du genre apparaît
comme une surdétermination que la différence vient limiter ou appauvrir

pour constituer une réalité moindre. Conformément à l'esprit du
néoplatonisme, Ibn Gabirol explique le monde par des limitations ou
des particularisations des principes premiers, mais il se distingue du
néoplatonisme auquel nous sommes habitués par la transposition
qu'il fait dans l'ordre métaphysique du langage logique d'Aristote :

le genre, unité logique d'une multiplicité, devient la réalité ontologique

faisant l'unité du monde.
Pour montrer l'audace de cette transposition, rappelons que

Plotin non seulement se garde d'appeler matière la réalité
supérieure 2, mais encore évite de lui donner le nom de genre. Il relève en
effet qu'en logique le genre s'attribue aux espèces d'une manière
univoque. De sorte que, faire de la réalité supérieure un genre, c'est
ruiner sa transcendance 3.

1 Cf. V, 262, 12 ; 294, 14 ; etc.
2 « Les êtres proprement dits, écrit-il, qui sont les raisons formelles » (II,

4- i6)-
3 Enn., VI, 2.



274 FERNAND BRUNNER

Ce n'est pas là, certes, ce que vise Ibn Gabirol. Il serait donc abusif
de voir dans sa doctrine une transposition servile du logique dans le
métaphysique ou la simple confusion de l'intelligible et du réel ». La
logique est ici le symbole de l'ordre métaphysique et, comme tout
symbole, elle doit être interprétée convenablement. Ibn Gabirol sait
fort bien qu'en logique le supérieur donne son nom et sa définition à
l'inférieur 2. S'il ne recule pas devant l'application de ce principe en
métaphysique, c'est que l'univocité de la définition ainsi communiquée

du supérieur à l'inférieur ne va pas sans la diversité des degrés
cosmiques où elle se vérifie. D'un bout à l'autre du créé, la matière est
le support et la substance, ce qui n'empêche pas le corps d'être le plus
bas degré du cosmos, d'être grossier et débile par rapport à l'intelligence.

La doctrine gabirolienne de la primauté de la matière apparaît
donc comme une transposition néoplatonicienne de la doctrine
aristotélicienne des prédicables. Elle est peut-être autre chose encore,
comme nous l'indique le rapprochement signalé de la matière-support
avec l'essence divine.

Les notions de support ou de réceptacle suggèrent l'idée de lieu.
Ce rapprochement est fait par Avicébron lui-même qui appelle la
matière, au livre V, locum omnium rerum 3. Mieux que cela, il explique
à plusieurs reprises et parfois longuement que le lieu s'entend en deux
sens : le sens propre (un corps subsiste dans un autre corps), et le sens
figuré (une substance quelconque subsiste en une autre) 4. Le lieu
peut donc avoir le sens figuré de support métaphysique. A ce titre, sa
dignité est si haute qu'on peut dire de la cause première elle-même
qu'elle est un lieu : factor primus est locus infinitus s. C'est pourquoi,
dans la mesure où nous distinguons en Dieu l'Essence et la Volonté,
cette distinction est analogue à celle que nous faisons entre la matière
et la forme. Dans son poème hébreu intitulé La couronne royale, Ibn
Gabirol, traitant de l'essence divine et des attributs, écrit de pareille
façon que la diversité des noms se ramène à un même lieu.

Or, ces derniers mots constituent une citation de l'Ecclesiaste,
3 : 20, où ce que nous rendons par « lieu » est l'hébreu maqom, expression

classique dont se servent les docteurs du Talmud pour désigner
Dieu lui-même. Il y a là, en effet, un symbole simple de stabilité (tel
est justement le sens de la racine hébraïque) et de dépendance, dont
les néoplatoniciens cependant n'ont pas usé, de peur sans doute que
le « matérialisme » stoïcien ne prenne à la lettre ce qui doit être trans-

1 Cf. A. Forest : La structure métaphysique du concret, p. 310.
2 III, 118, 13 ; IV, 218, 7.
3 262, 20.
4 II, ch. 14-15.
5 III, 95, 28 ; p. 74 de ma traduction.



LA DOCTRINE DE LA MATIÈRE CHEZ AVICÉBRON 275

posé comme il convient. Rien de plus courant, chez les néoplatoniciens,

que la mise en garde contre l'imagination de l'espace ». Admirons

cependant la puissance de ce symbolisme : le lieu où repose
l'objet est caché par l'objet comme Dieu est caché par le monde ; ou,
inversement, le monde est à son lieu infini comme le point est à

l'espace 2 et Dieu le cache dans son immensité.
La xu>pa, chez Platon, est au contraire la réalité inférieure la plus

opposée possible à la réalité spirituelle suprême. Il est vrai que Platon
parle d'un tottoç. vnrepoupdvioç. {Phèdre, 247 c) et qu'il nous apprend
dans le Timée 3 que le corps est en réalité dans l'âme, mais il n'exploite
pas cette indication dans le sens d'un symbolisme du lieu.

Philon d'Alexandrie, au contraire, se fondant sur un passage de
la version des Septante (Ex., 24, 10 : eîôov tòv tóttov ou ei<jTV)K€i 6

eeoç. toû 'IrjparJA, alors que le texte hébreu porte simplement : « Ils
virent le Dieu d'Israël »), Philon établit que Dieu lui-même peut être
appelé lieu (tottoç, viipa), parce qu'il contient l'univers sans être
contenu par rien (de Somnis, I, 62) 4. Ce symbolisme se retrouve dans
le Séfer Yeçîra, le célèbre livre hébreu de cosmologie antérieur au
VIIIe siècle, dont un ou deux traits de doctrine apparaissent chez
Ibn Gabirol et où il est dit (deuxième recension) que Dieu est le lieu
du monde, tandis que le monde n'est pas son lieu.

On pourrait remarquer encore l'emploi que fait la Bible des notions
d'être porté, d'être soutenu, d'être suspendu, pour désigner le rapport de

dépendance des hommes ou du monde à Dieu, car elles ont été la
source de nombreuses images dans la prédication populaire et la
poésie s ; elles ont alimenté le courant auquel Ibn Gabirol est venu
puiser, qui a alimenté ensuite le Séfer ha-Zohar 6 et qu'on pourrait
reconnaître encore chez des auteurs chrétiens, au XVe siècle chez
Nicolas de Cuse 7, au XVIe siècle chez Valentin Weigel ou au
XVIIe siècle chez Angelus Silesius 8.

L'assimilation de l'essence divine à un support, à un lieu ou à une
matière et, par suite, la primauté de la matière dans le Fons vitae

1 Cf. du reste Fons vitae, V, 253, 13.
* Sur l'image du point : III, 142, 8 ; V, 312, 6. Cf. III. 205, 12.
3 34 b. Cf. Plotin : Enn., V, 5, 9 ; Porphyre: Sent. 31.
4 Cf. Scott : Hermetica, t. II, Notes, Oxford, 1925, p. 90-91 ; Dodd : The

Bible and the Greeks, London, 1935, p. 20-21 ; Wolfson : Philo, Harvard, 1948,
t. I, p. 249-250 ; Festugière : La révélation d'Hermès Trismégiste, Paris, 1949,
t. II, p. 545 et suiv.

5 Cf. Zuns : Die synagogale Poesie des Mittelalters, Frankfurt a. M., 1920,
2e éd., p. 219-220.

6 Cf. G. Vajda : Juda ben Nissim, Paris, 1954, p. 126, n. 3.
7 Sermon : Où est le nouveau-né Œuvres choisies par M. de Gandillac,

p. 465-467.
8 Pèlerin chérubinique, I, 205 ; V, 279. Cf. Leibniz : Nouv. Essais, I, XIII,

§ 17, G, V, 136.



276 FERNAND BRUNNER

ont donc manifestement un fondement dans la tradition hébraïque.
Il convient de relever cependant que le symbolisme en question est
assez général pour n'être pas nécessairement le privilège des Juifs.
Walter Scott, l'excellent éditeur du Corpus Hermeticum, cite un
passage ainsi conçu deDamascius1 : Mcrroi &è koi irâv tò "Apeiov févoç... oi uèv

tótcov oi &e xpóvov KCtAOûcn tò vonròv cmotv Kai tò rjvwuévov. L'image était
donc employée en Perse. D'autre part, le pseudo-empédocléisme, qui
fait de la matière la première créature d'où procèdent toutes les
autres, est né dans l'Islam oriental, et il serait facile de montrer,
dans l'Islam postérieur à Ibn Gabirol, des spéculations touchant le
rôle de support de l'essence divine, qui peuvent apparaître comme
des complications de la doctrine plus simple que l'on observe chez
lui. Pour Al Jîlî, par exemple, né à Bagdad en 1366, l'essence pure
de Dieu ne recevant nul attribut, dès que l'on dit quelque chose de
Dieu, cette qualité est attribuée non à l'Essence, mais à un support
des attributs qui dérive de l'Essence 2.

Quel que soit le jeu d'influences qui ait pu s'exercer sur notre
auteur, nous constatons que d'Aristote à Ibn Gabirol un renversement

doctrinal complet s'est opéré : la forme, qui était cause et
substance, réalité en soi et Dieu même, a cédé son rang à la matière,
devenue à son tour substance, réalité supérieure et Dieu même. Au
paragraphe 319 de la Siris, Berkeley, se référant à la doctrine des
Grecs, écrit qu'il y a entre Dieu et la matière la plus grande opposition

imaginable. «Ainsi, ajoute-t-il, un Dieu matériel serait complètement

contradictoire. » Berkeley se trompait. De même que 2 -f- 2
n'égalent 4 que s'il s'agit d'une certaine espèce d'unités, ainsi la
matière n'est l'opposé de Dieu qu'à condition d'être entendue d'une
certaine façon, à savoir comme le support des seules formes corporelles

et comme la condition de l'imperfection des êtres sensibles. Au
contraire, universalisée comme genre, substance, essence, lieu et
support de toutes choses, au degré suprême de l'échelle ontologique,
elle s'identifie avec l'essence divine.

Ce renversement de la perspective peut être illustré par le schéma
suivant qui se limite à la mention du sensible :

Aristote Ibn Gabirol
Dieu Dieu

I I

formes sensibles matière
matière formes sensibles

Ici, la matière est sous les formes sensibles ; là, elle est au-dessus.

1 Loc. cit., p. 90.
2 Cf. De l'Homme universel, extraits traduits par Titus Burckhardt, Alger,

Lyon, 1953.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 277

Cependant, ne perdons pas de vue que cette perspective n'est pas
la seule que notre auteur adopte. Il lui arrive aussi de rapporter
l'unité du cosmos à la forme et d'insister sur la dépendance de la
matière par rapport à la forme. La matière, dira-t-il avec Aristote,
aspire à s'unir à la forme et à recevoir d'elle l'acte qui lui manque et
dont elle a besoin pour être. « La matière se meut pour passer de la
douleur de la privation à la joie de l'existence. » » Materia similior
est privatimi, lit-on encore 2. Quand la forme est première, la matière
lui doit l'existence, et quand la matière est première, la forme apparaît

comme tenant son être de la matière dans laquelle elle subsiste.
Dans le premier cas, semble-t-il, la réalité est du côté de la forme, la
matière n'étant qu'une simple potentialité. Dans le second, la réalité
est du côté de la matière, dont la forme est comme l'extériorisation.

C'est qu'à vrai dire, la réalité est des deux côtés et la matière
comme la forme a son être propre : la matière a l'être matériel, qui
est de fournir le support, et la forme, l'être formel de l'agent actua-
lisateur. Il suit qu'une double démarche est possible, selon que l'on
part de la réalité de la forme ou de celle de la matière. C'est ce qu'indique

le maître dans un curieux passage du livre V. De la matière
et de la forme, c'est la matière, dit-il, qui est supérieure (dignior),
parce qu'elle porte : « Le portant est supérieur au porté, parce que le
porté a besoin de lui pour exister. » 3 Et comme le disciple demande si
la forme n'est pas supérieure en quelque manière : « Oui, répond le
maître, elle est supérieure à la matière en ceci qu'elle la fait exister et
lui donne l'être. » 4 Ces deux dialectiques, qui peuvent être poussées
jusqu'à la subordination complète d'une réalité à l'autre, me
semblent correspondre aux points de vue suivants.

Toutes les fois que la forme est première, c'est qu'elle est conçue
comme le principe actif de l'actualisation ou, plus exactement, comme
l'instrument de la Volonté divine créatrice. La supériorité de la forme
sous ce rapport est évoquée par une image spatiale très précise : la
forme est communiquée d'en haut à la matière universelle qui la reçoit
d'en bas s et à la matière des corps, appelée le centre et le bas (ultimum
centrum) du monde 6. La forme est première quand la pensée, partant
de Dieu en quelque sorte, considère les déterminations qui ont fait
surgir le monde. La première de ces déterminations est la Volonté
divine, la seconde, la forme universelle, enfin, les formes inférieures
dérivées de la forme universelle.

Au contraire, toutes les fois que la matière est première, c'est
qu'elle est le support dont la forme a besoin pour exister. Il ne s'agit
plus maintenant du monde en train d'être créé, mais du monde créé.

1 V, 310, 6. — a V, 305, 14 ; V, 272 sqq. — i V, 299, 25.
4 300, 10. — 5 V, 335, 9 et suiv. — 6 II, 61, 9.



278 FERNAND BRUNNER

Le chemin de la pensée est alors inverse. Il n'est plus question de

passer de Dieu au monde, mais du monde à Dieu, par réduction,
cette fois, des déterminations formelles. La forme se présente alors
comme une donnée extérieure à surmonter. Dépassant les déterminations

successives qui ont constitué le monde, la pensée va de la couleur

à la figure, de la figure à la corporéité, de la corporéité à la
substantialité, de là aux différentes substances spirituelles, à la matière
universelle, à la Volonté et, enfin, à l'Essence divine. Voici comment
ce double cheminement peut se schématiser :

Dieu
Essence
Volonté

X|>-^

Essence 1 j-j„„.Volonté 1
d,vmes

Primauté de la forme

s»-
rl*^
Homme

Primauté de la matière

Arrivé là, j'ai eu la tendance pendant quelque temps de faire
d'Ibn Gabirol un existentialiste. En effet, le point de vue de la
primauté de la matière est chez lui fondamental, puisque l'Essence
divine est comparée à la matière et l'attribut Volonté à la forme.
Or, dans le cheminement de la pensée qui vérifie la primauté de la
matière en allant de ce qui est porté à ce qui porte, il me semblait
apercevoir un effort pour chercher sous les déterminations intelligibles

formelles des êtres leur fondement existentiel, entreprise
conduisant finalement, de matière en matière, jusqu'à la réalité suprême
dont on ne peut rien affirmer d'autre, sinon qu'elle existe ».

Il me semblait que l'objet que la pensée se proposait de saisir en
dernier ressort, ce n'était pas la quiddité, mais ce que la quiddité
révèle et cache à la fois, c'est-à-dire non pas la connaissabilité, mais la

' Cf. V, 301, 16 sqq.



LA DOCTRINE DE LA MATIÈRE CHEZ AVICÉBRON 279

réalité des choses. Se dégager de l'intelligibilité formelle pour saisir
l'existence de l'objet au-delà des déterminations, telle me paraissait
être ici la mission de la pensée. La forme était donc l'essence ou l'objet
pris du côté des déterminations qui lui sont communiquées et qu'on
lui connaît, tandis que la matière était l'existence ou la présence en
soi de l'objet. Faire passer la matière avant la forme, c'était faire
passer l'existence avant l'essence et il fallait mettre Ibn Gabirol dans
la liste des existentialistes, déjà complaisamment allongée. Chez cet
auteur, disais-je, l'existence prime la connaissance. Il s'agit non pas
d'une doctrine grecque de l'intellection des déterminations intelligibles,

mais d'une doctrine sémitique de l'intuition de la réalité
véritable.

Je crois aujourd'hui que cette interprétation était forcée. Sans
doute, chez Ibn Gabirol, on connaît par la forme seulement, mais
demeure l'assimilation que nous avons relevée de la matière au genre.
De ce point de vue, la matière apparaît comme une essence ou un quid
supérieur que la forme spécifie et en même temps limite et appauvrit.
Elle est elle-même, et peut-être paradoxalement, une réalité
intelligible, dont la seule différence par rapport à la forme est qu'elle est
plus indéterminée. A son suprême degré, en Dieu, elle est l'essence

qui dépasse toute intelligence, c'est-à-dire la Réalité suprême qui ne
cesse pas d'être intelligible, même si elle transcende tout mode formel
d'intellection.

Cette seconde interprétation me paraît moins anachronique et
plus satisfaisante en soi. Rien n'est hors de l'intelligence, à condition
de s'entendre sur ce que l'on appelle de ce nom. Car il vient un
moment, dans l'élévation de la pensée, où les déterminations intelligibles

supérieures sont elles-mêmes dépassées et où l'indétermination
où l'on débouche ne peut recevoir le nom d'intelligible qu'en un sens

nouveau. Ainsi entendue, la Réalité suprême est à la fois existence
et intelligibilité.

Nous dirons donc que la doctrine de la primauté de la matière
chez Avicébron suspend le monde à la réalité suprême de Dieu ou
qu'elle invite à voir en tout être la trace de la Réalité transcendante
qui supporte le monde et qui est l'intelligibilité supérieure à toute
intelligibilité déterminée.

Peut-être me sera-t-il permis d'ajouter qu'une spéculation de cette
profondeur et proprement métaphysique reste non seulement praticable

de nos jours, mais encore nécessaire pour qui veut épuiser les

possibilités de la pensée.

Fernand Brunner.


	La doctrine de la matière chez Avicébron

