Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1956)

Heft: 4

Artikel: La doctrine de la matiere chez Avicébron
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DE LA MATIERE
'CHEZ AVICEBRON

A M. Maurice de Gandiliac
En meilleur hommage

Ni T'actualité littéraire ni le programme des examens n’invitent
a I'étude d’Avicébron. Mais ce serait une erreur de croire qu’il s’agit
d’une préoccupation d’érudition d’un intérét limité. Le mystére d'une
personnalité réunissant en elle un philosophe vigoureux bientot
oublié de ses coreligionnaires et un poéte sensible toujours vénéré
par eux, l'autorité de sa doctrine au moyen Age latin — parfois égale
a 'autorité de Platon — l'importance enfin du sujet du Fons vitae,
le seul des ouvrages philosophiques d’Ibn Gabirol qui nous soit par-
venu, voild qui suffirait largement A restituer 4 notre auteur le rang
et la notoriété auxquels il a droit.

Jusqu’au milieu du siécle passé, pour traiter du Fons vitae et de
son auteur, les historiens en étaient réduits a I'étude des allusions
qu'y faisaient les philosophes latins du moyen 4ge 1. C’est alors que
Munk transforme cette situation en découvrant d’abord, parmi les
manuscrits hébreux de la Bibliothéque Nationale de Paris; un abrégé
fait par Ibn Falagéra d'un ouvrage attribué par lui & Ibn Gabirol
et présentant le titre, Mekor Hayyim ou Source de vie, et la doctrine
du mystérieux Fons vitae, ensuite un manuscrit latin contenant le
texte intégral de cet ouvrage (qui est un dialogue entre un maitre et
un disciple) et correspondant mot pour mot aux extraits hébreux. Il
était donc bien établi que le nom d’Avicébron, Avicembron ou Aven-
cebrol, recouvrait celui d'Ibn Gabirol, que le rédacteur arabe du
Fons vitae était juif et qu'il avait vécu en Espagne au XIe siécle.

J’ai évoqué tout A I'heure 'importance du sujet du Fons vitae.
Liber Fontis Vitae, dit le titre, de prima parte scientiae id est scientia
de materia et forma universali. Y a-t-il en effet dans la philosophie
de 1'Occident et du Proche-Orient des notions plus universellement

1 C'est ce qu’on observe par exemple chez A. JOURDAIN : Recherches sur les
traductions latines d’Aristote, p. 119 : « ... Un livre trés célébre au XIII® siécle,
intitulé Fomus vilae, et qui avait pour auteur Avicébron philosophe arabe. Les
principes s’en trouvent dans les ... traités de Gundisalvi. »



262 FERNAND BRUNNER

répandues que celles de matiére et de forme ? L’autorité d’Aristote ne
suffit pas & expliquer leur succés prodigieux. Elles plongent leur
racine dans un passé plus ancien. Il est permis en effet de les rattacher
a la OAn et & I'ddog platoniciens, peut-étre aussi a la complémenta-
rité pythagoricienne du pair et de I'impair et, par deld les présocra-
tiques, A opposition de 1’eau et de 'esprit, de la terre et du ciel, du
mythe sémitique et indo-européen.

C’est cependant Aristote qui a donné a ces principes leur nom
habituel et c’est de sa problématique que dérivent peu ou prou toutes
les spéculations ultérieures. C’est donc elle qu’il nous faut rappeler
pour commencer.

Il est bien connu que c’est a I'étude du devenir que se référe
Aristote, car lorsqu’une chose se transforme en une autre, 1’eau par
exemple en air, il faut admettre l'existence d'un sujet qui regoive
successivement les qualités de 1'eau et celles de I'air. Le changement
a lieu d’'une détermination a4 une autre détermination au sein d’'une
matiére préexistante, de sorte qu'une chose vient a I'étre non point a
partir de la simple privation, mais a partir de la privation dans un
sujet ; sinon la substance viendrait de la non-substance 1. La matiére
est prés d’étre ; elle est en quelque maniére substance, tandis que la
privation n’est substance a aucun degre.

_ La matiére est donc le substrat sans formes des formes qui se

succédent en elle. Il est évident qu’en fait elle n’est jamais dépourvue
de formes et qu’en la séparant des qualités qui la recouvrent pour
la saisir en elle-méme, nous nous livrons a une opération purement
idéale 2,

Par rapport aux déterminations formelles qu’elle peut recevoir,
la matiére est indéterminée 3. Cette indétermination n’est donc pas
purement négative 4. Elle est la possibilité de recevoir telle ou telle
forme, ce qu’on exprime en disant que la matiére est en puissance par
rapport a la forme. La matiere et la forme, chez Aristote, ne sont pas
deux étres, mais un seul étre ; elles sont les deux faces — la puissance
et 'acte — d'une seule et méme réalité s. '

Ces deux « parties » 6 de I'étre sensible ne sont pas connaissables
de la méme fagon. Seule la forme est ’objet direct de I'intelligence.

1 Comparez Phys., 189 a 32 avec Fons vitae, 1, 18, 19 - 19, 2.

2 Cf. Fons vitae, 111, 169, 22 : Esse hujus substantiae expoliatae a forma non
est misi im opinione, now in esse.

3 Met., H. 1, 1042 a 27 ; Fons vitae, V, 299, 19 (& propos de la matid¢re uni-
verselle).

4+ HAMELIN : Le Systéme d’ Aristote, p. 263 ; RIVAUD : Le probléme du devenir,
p- 388. :

S Met., H 1045 b 17-19. Il s’agit de la matiére prochaine, mais I'observation
est valable aussi pour la matiére premiére.

6 Met., Z, 1033 b 19.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 263

La matiére se connait, elle, par analogie! 4 I'aide de proportions de
ce genre : l'airain est a la statue comme la matiére est & la forme. La
matiére est donc stricfo sensu inconnaissable 2. Aristote rejoint ici les
observations du 7umée 3 sur le caractére paradoxal d'une connais-
sance qui ne porte pas sur la forme, objet propre de la connaissance 4.

La matieére est donc le support indéterminé que 'on découvre aun
fond de tout étre de notre monde. Mais on peut la retrouver, en vertu
de 1'analogie dont nous parlions tout & I'heure, & d’autres degrés de
I'échelle ontologique. Le corps organisé a pour matiére le mixte, lequel
a pour matiére les €léments. Le corps organisé est lui-méme une
matieére pour I'dme. La matié¢re qu’on trouve au fond de tout sensible
sublunaire est la mati¢re dite premiére; le corps organisé est la
matiére prochaine (toxath UAn) de 'ame. :

Point n’est besoin de consulter I'histoire du matérialisme de
Lange, qui est aussi une histoire de la doctrine de la matiére, pour
apprendre que la matiére dont il s’agit chez Aristote n’a rien de
commun avec ce qu’on appelle de ce nom dans la philosophie moderne.
La matiére aristotélicienne n’est pas une chose corporelle partout
répandue, sauf dans le vide, si 'on admet le vide. Elle ne procéde
pas de la réalisation ou de la substantification de la perception sen-
sible, de I'idée d’étendue ou de force physique. Car, devant la réalité
corporelle, l'aristotélicien demande encore d’out vient cette réalité,
pour la décomposer derechef en matiére et en forme.-

Certes notre physique, elle aussi, décompose la réalité corporelle ;
nous assistons 4 une brillante cascade d’opérations analytiques tou-
jours plus poussées. Mais ce n'est pas de cela qu’il est question dans
la perspective aristotélicienne. Il ne s’agit pas d’une analyse déve-

loppée au sein de I'expérience sensible, mais d'une analyse de 'expé-
rience sensible comme telle. Il y a de 1'étre sensible. De quelle réalité
antérieure au sensible cet étre sensible est-il tiré ? La question posée
ainsi n'est pas expérimentale, elle est purement rationnelle. Je veux
dire que la raison, accordant & la notion de possibilité une portée
ontologique, voit par les yeux de l'intelligence a l'intérieur de tout
sensible le « ce dont » il est fait ou le pur « de quoi étre un corps » dont
la forme fera un corps effectif : ¢z o6 yviveron 1t évumépyovrog, écrit Aris-
tote au livre A de la Méfaphysique, dans un passage souvent cité. Je
crois pour ma part que l'enquéte expérimentale et la question
rationnelle ne s’excluent nullement.

Rappelons maintenant un célébre probléme aristotélicien. Quoique
la matiéere et la forme soient toutes deux les parties constitutives des
corps, peut-on dire que I'une est plus substance que l'autre ?

t Phys., 191a 7. — 2 Met., Z, 10362 8. — 3 492 sqq.
4 Seule la forme peut étre désignée et nommée : Mef., Z, 1035 a 7 ; 1037 a 27.



264 FERNAND BRUNNER

Sans doute, la substance ou la réalité véritable est d’abord le
sujet sensible individuel et concret par opposition a Paccident, a
T'espéce et au genre. Car les accidents tiennent leur réalité de leur
sujet et les genres et les espéces sont prédicats d'un sujet, ce qu’on
ne saurait dire de la substance dont le propre est d’étre le sujet de
Iattribution. C’est donc la substance concréte qui est I'étre réel et
séparable, c’est-a-dire constituant une existence par soi.

Pourtant, la matiére, nous I'avons vu, se distingue de la privation
pure et simple. Elle est donc substance en quelque fagon. La matiére
n’est-elle pas sujet en un sens, non pas comme la substance concréte,
qui est ce qu'il y a de plus déterminé 1, mais en tant que substrat de
I’entéléchie et que sujet des changements 2 Et comme la substance 3,
n’est-elle pas susceptible de qualifications contraires ? Elle est ce qui
subsiste au travers des changements de la chose, quelque radicaux
qu’ils puissent étre : le coffre subsiste dans le bois, qui subsiste dans la
terre, qui se résout enfin dans la substance matérielle.

Il reste cependant que la matiére n’est pas aussi substance que
le composé, puisqu’elle n’est pas séparable comme lui+. Elle doit
céder le pas a la forme aussi, car, dit Aristote, c’est la forme qui est
la véritable cause de 1'étre sensible. Si nous appelons substance ce qui
est principe et cause, c’est la forme qui sera substance. Pourquoi la
matiére est-elle telle chose, pourquoi ces matériaux sont-ils une
maison ? Parce qu’a ces matériaux appartient la quiddité de la
maison 5. o

Je n’insisterai pas sur le role principal qu’Aristote attribue a la
forme en faisant d’elle le principe de la détermination, de la spécificité,
de 'union des parties, de I'actualisation. En tant que cause du concret,
la forme est la véritable substance. Elle n’est sans doute qu'une des
quatre causes, mais sa fonction d’actualisation lui donne une priorité
évidente sur la matiére. En outre, elle peut se confondre avec les
causes efficiente et finale, ce qui ne saurait avoir lieu pour la cause
matérielle. Enfin et surtout, plus on s’éléve dans l'ordre cosmique,
plus on s’éloigne de la matiére pour s’approcher de la forme pure.
Au-dessus des corps sublunaires, comme le nétre, se trouvent les
sphéres célestes ol1 la matiére comme puissance de la génération et
de la corruption, et méme comme condition des changements quan-
titatif et qualitatif, disparait pour faire place & des corps sans autre
puissance que celle de se mouvoir circulairement. En eux, la matiére
atténue son indétermination et sa puissance de changement, pour
s'effacer complétement dans les intelligences qui gouvernent ces
" sphéres et enfin en Dieu, pur acte.

! Met., Z1038b 5. — 2 Met, H, 10422 32. — 3 Cat, 5, 4ab
4 Met., Z, 1029a 27. — 5 Met.,, Z, 1041 b 5-10.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 265

Il ressort de 1A que les deux parties qui, chez Aristote, constituent
1’étre concret, quoique indissociables au niveau de I'étre concret,
représentent cependant deux degrés différents de réalité. La forme,
apparentée aux Intelligences et 4 Dieu est plus étre que la matiére,
qui est la cause de l'instabilité et du changement. La ol les étres ne
changent pas, nulle matiére. Il y a, sommairement dit, deux degrés
dans le changement : le changement selon la substance et au-dessus
de lui le changement selon le lieu. La forme ici est plus parfaite que
13, parce que la matiére s’efface davantage. Au-dela, la matiére cesse
tout 3 fait et régne la forme pure. « Le premier de tous les étres est
forme pure, écrit Hamelin, de sorte que la suprematle reste inélucta-
blement a la forme. »:

Ce schéma de la cosmologie aristotélicienne est, en principe, res-
pecté par les commentateurs grecs — dont I'une des préoccupations -
est d’exprimer le rapport de notre dme a I'Intelligence agente séparée
— et par les grands successeurs arabes d’Aristote pour lesquels les
degrés supérieurs dans la hiérarchie des étres sont dépourvus de
matiére. Le premier. effet, chez Avicenne, est une intelligence pure,
car il est une forme hors de toute matiére. Pas plus chez Avicenne
que chez Aristote la forme n’est & proprement parler la cause de la
matiére ; elle en est cependant la cause en tant qu’actualisante, de
sorte qu’on peut dire chez lui que 'étre de la matiére est supérieur a
celui de la forme. ‘

Cependant, entre Aristote et les Arabes, les néoplatoniciens sont
venus qui ont laissé leur trace. Il faut savoir que 1a ot I'aristotélicien
. décrit la hiérarchie établie des degrés de la réalité, le néoplatonicien
s’attache au mouvement qui, d’'un degré a 1’autre, porte le Principe
supréme 4 créer le monde. L’orientation intellectuelle est tout autre.
Le néoplatonicien introduit un probléme d’origine inconnu a ’aristo-
télicien. Cette forme qui est dans l’animal, que I'aristotélicien rap-
porte au générateur et au générateur du générateur, d’ou vient-elle
dans le générateur lui-méme, si ce n’est d’'un niveau supérieur de réa-
lité o1 cette forme existe en soi ? C’est ainsi qu’Al Farabi enseigne la
procession hors de !'Intelligence agente des formes qui sont dans la
matiére et se pose a lui-méme cette question remarquable : s'il existe
des formes séparées de toute mati¢ére, quel besoin y avait-il de les
introduire dans la matiére ou comment se peut-il que ces formes aient
été produites, contrairement & la doctrine d’Aristote, en vue de la
matiére ? La réponse consiste a dire que tous les étres sont dans 1'In-
telligence agente en puissance, en ce sens que I'Intelligence agente a

I Le systéme d'Avistole, p. 406.



266 FERNAND BRUNNER

la puissance de les introduire dans la matiére et d’agir sur autre chose
que soi ™. |

Les aristotéliciens reprochent a cette doctrine de ruiner la stricte
complémentarité qui lie la matiére a la forme. Si la forme existe déja
toute faite hors de la matiére, disent-ils, la matiére n’est plus qu'un
pur réceptacle vide d’étre, destiné & recevoir un étre complet venu
du dehors ; sauver dans ces conditions 1’étre de la matiére serait en
faire a son tour un étre actuel. Cette objection n’est pas dirimante,
car si la forme en soi posséde en effet une réalité suffisante, elle ne se
communique pas A la matiére en tant que réalité suffisante — attendu
que cette réalité reste en elle-méme — mais en tant que forme infé-
rieure dérivée constituant avec la matiére I’étre actuel 2. En d’autres
termes, ce n’est pas avec la forme pure que la matiére se compose ; la
forme pure, qui constitue un étre par soi, n’a nul besoin de matiere ;
c’est avec la forme qui est émanée de la forme pure et qui constitue
avec la matiere I'un des deux principes des étres naturels.

Cette explication permet de comprendre que si la matiére chez
Avicenne comme chez Plotin tend vers le non-étre et se trouve qua-
lifiée de mauvaise, ce n’est pas que ces auteurs veuillent diminuer son
role dans le composé naturel ; c’est une simple conséquence du pro-
bléme d’origine qu’ils ont congu. Le composé sensible perd chez eux
son caractére aristotélicien de réalité suffisante dans son ordre pour
devenir, du fait de la matiére, le degré inférieur de la création uni-
verselle. '

Mais si les formes, dans la hiérarchie néoplatonicienne, ont leur
origine dans les formes supérieures, ne serait-ce pas dans la logique
du systéme d’en dire autant de la matiére par rapport 4 une matiére
plus haute ? Cette question délicate va nous conduire bientdt au
cceur de la doctrine d’Tbn Gabirol.

Notons d’abord que si la matiére est 'indéterminé, Platon lui-
méme a admis déja 'existence d'une matiére intelligible en intro-
duisant l'infini du Pkilébe et la dyade dont parle Aristote. Mais aucun
texte, que je sache, nous assure que la ywpa du Timée et I'infini du
Philébe sont de méme essence, que 'un procéde de 'autre et existe
en quelque fagon dans l'autre, quoique l'extrapolation soit permise.

Chez Plotin, la matiére sensible renvoie explicitement a une
matiére intelligible : « Si le monde sensible est une imitation du monde
intelligible, lit-on dans la deuxiéme Ennéade, il y a nécessairement
de la matiére dans celui-ci. D’ailleurs, comment 1’appeler monde, si
I'on ne songe pas a sa forme et comment concevoir sa forme sans une
chose dont elle est la forme ? » Mais 'auteur ne s’étend pas sur cette

I De intellectu et intellecio (Avch. d hist. docty. et litt, du moyen dge, t. IV),
p- 123.
2 Cf. I1I, 196, 5, p. 161 de ma traduction.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 267

question. Il se contente de nous faire deviner dans la matiére intelli-
gible ’Altérité primordiale qui est la condition, hors de 'Un supréme,
de I'apparition du monde intelligible 1.

On ne trouve guére mieux chez les autres Alexandrins. Quant aux
Arabes Al Farabi et Avicenne, ils sont plus fideles que les néoplato-
niciens grecs a la cosmologie aristotélicienne, puisqu’ils admettent
‘une hiérarchie d’Intelligences séparées. Notons pourtant que la .
matiére des corps procéde chez Avicenne de la derniére Intelligence
qui procéde elle-méme des Intelligences antérieures, et surtout que
toute Intelligence; quoique séparée de la matiére, n’en est pas moins
multiple en un sens et composée, puisque ce gu’elle peut étre est anté-
rieur logiquement a ce gu'elle est. Cette possibilité au sein de I'Intel-
ligence est trés différente de la matiére puisqu’elle n’implique nulle-
ment la génération et la corruption ; elle lui ressemble pourtant en
ce qu’elle exprime comme elle Iidée de réceptivité ou d'existence
recue et non par 501

Ibn Gabirol n’est pas le premier penseur médiéval qui ait professé
en neoplaton1c1en conséquent, semble-t-il, non seulement 1’émanation
de la forme, mais encore celle de la matiére et par suite I'universalité
de la matiére, car nous savons que les partisans du pseudo-empédo-
cléisme oriental introduit en Espagne au Xe¢ siécle par Ibn Masarra
Vont précédé dans cette carriére. Le pseudo-empédocléisme présente
méme la thése de la primauté de la matiére, dont nous allons observer
Técho chez Ibn Gabirol : il fait de la matiére la premiére créature,
communiquant aux étres les formes qu’elle contient.

Considérons d’abord la doctrine de I'universalité de la matiére.
Pour la bien comprendre, 1l faut écarter provisoirement la vision
thomiste des choses. Le Docteur Angélique congoit un univers aristo-
télicien d’'étres considérés en eux-mémes et séparés entre eux, les uns
corporels, les autres non. Dans les premiers seuls, on rencontre la
composition de matiére et de forme. Pour traduire ensuite le dogme
de la création, saint Thomas doue tous les étres d'un type nouveau de
potentialité : la puissance a étre créé.

L’intention des néoplatoniciens est tout autre. La forme et la
matiére ne requiérent nullement chez eux une puissance nouvelle
pour exister ; elles sont par elles-mémes créatrices en vertu des subs-
tances supérieures dont elles procédent.

Le probléme d’origine que pose le néoplatonicien fait donc appa-
raitre dans la matiére inférieure une double fonction : 1° sa fonction
de support de la génération et de la corruption et c’est ce qui la cons-
titue spécialement comme matiére du corps ; 2° sa fonction de support

1 Cf. M. pE GANDILLAC ; Plotin, p. 144-145.



268 FERNAND BRUNNER

de ce que les corps regoivent d’étre et c’est la notion générale de pos-
sibilité. Le corps peut naitre et périr; il doit cette instabilité a sa
matiére ; mais il doit aussi 4 sa matiére, entre sa naissance et sa mort,
la possibilité d’étre. On peut donc dissocier au sein de la matiére des
corps ce qui limite le corps A telle modalité d’étre et ce qui fait du
corps, malgré ces limites, une participation a I'étre. Ce dernier aspect
de la matiére inférieure caractérise toute puissance a étre et il n'y a
aucun inconvénient A universaliser en ce sens la notion de matiére, il
est méme nécessaire de le faire. ,

Car les substances supérieures ne laissent pas de recevoir 1'étre
elles aussi, quoique d’'une maniére plus parfaite. Elles entrent dans
I'étre ou commencent a étre sans le faire dans le temps comme les
corps sublunaires. La venue a I'étre dans le temps n’est qu'une parti-
cularisation de la venue & 1'étre en général et de méme qu'il y a des
commencements temporels, de méme il doit y avoir pour les étres
-suprasensibles des commencements non temporels. Ce devenir supé-
rieur, qui n’a pas lieu dans le temps, n'implique nulle corruption, mais
exprime le fait que 1'étre supérieur qui n’est pas le premier Principe,
avant d’étre (d'un avant non temporel), était puissance d’étre, c’est-
a-dire matiére pour le principe premier.

Cette doctrine est fortement attestée par notre auteur. « Avoir
un commencement » signifie pour lui « étre causé » 1 et le « commence-
ment du monde » désigne soit 1'union de la matiére et de la forme, soit
le principe lui-méme : Factor primus est initium omnium rerum (111,
75, 10) 2.

Voila donc établie sur la notion de possibilité d’étre l'universalité
de la matiére. Support non seulement du devenir sensible comme chez
Aristote, la matiére est ici le support de tout venir & I’étre concevable,
y compris celui des étres qui recoivent l'existence sans temps. Dés
qu’'un étre n’est pas la Cause premiére, dés qu’il a un commencement
(fat-ce intemporel) en tant que créature, il a une matiére en tant que
possible ou non nécessaire par soi. ‘

A part la doctrine fondamentale que je viens d’évoquer et qui
consiste & opposer la nécessité du Principe premier a la possibilité
du monde, notre auteur avance beaucoup d’autres arguments pour
démontrer I'existence de la matitre et de la forme universelle. Dans
le livre premier, il expose deux méthodes de démonstration. La pre-

I Sur « commencer » au sens de « venir 4 I'étre » et sur les différentes maniéres
de venir & 1'étre, comparer A.-M. GoicHON : Lexique de la langue philosophique
d'Ibn Sina s.v. hudut et halg et P. GARDET : La pensée religieuse d’ Avicenne,
p. 63-65. :

2 Les mots grec et latin dpxA et principium ont aussi le sens de commen-
cement, mais ils sont utilisés ordinairement par les philosophes dans leur sens
abstrait de « principe ». Comparer aussi 'exégese du Beréchith de la Genése par
Philon, Clément et Origéne.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 269

miére, dite générale, consiste a énumérer d’abord les propriétés qu’ont
la matiére et la forme universelles, si elles existent, et ensuite & retrou-
ver ces propriétés dans tout ce qui est. Cela fait, il est établi que la
matiére et la forme universelles existent. La seconde méthode, dite
particuliére, consiste & analyser directement les substances en matiére
et en forme, en allant du particulier au général, c’est-a-dire des subs-
tances sensibles aux substances intelligibles, jusqu’a ce qu’on atteigne
la matiére et la forme universelles.

Les arguments que contiennent les autres livres (essentiellement
les livres IV et V) sont trés curieux. A la question quare fuerunt
materia et forma, le maitre répond a la page 300, . 14 : « A cause de
I'Essence premiére (c’est-a-dire Dieu; mpdn ovsfa peut signifier
aussi Dieu chez Aristote) et de son attribut (proprietas) » Nous

-teviendrons sur cette déclaration. Le maitre donne ensuite un autre

argument : la matiére et la forme existent « parce que le deux est
placé au-dessous de I'un et en est la manifestation (et significativa
tllius) ». Cest 13 un argument qui revient souvent : le créateur est
un ; le créé doit différer de lui; il est donc deux . _

Si I'on demande pourquoi cette double racine du monde doit étre
précisément la matiére et la forme, I'auteur nous dit par exemple :
« Puisqu’il faut que la créature passive soit deux, il faut donc que
I'un des deux uns existe par soi et que 'autre n’existe pas par soi.
Or, Texistant par soi est le support ; le non-existant par soi est ce qui
est porté. Il ne se pouvait que I'un et ’autre fussent non existants
par eux-mémes, car un troisiéme principe efit été nécessaire pour les
porter. » 2 ' :

Autre argument. L’'unité premiére agissante (Dieu) n’a pas de
matiére et se suffit. L'unité qui la suit (la création) est composee de
matiére et a besoin d’'un support 3.

Autre argument. La majesté du premier principe s’exprime mieux
dans la création du portant et du porté que dans celle du portant
seulement ou dans celle du porté seulement 4. La différence qu’'il y a
entre la matiére et la forme prouve I'existence de la Volonté (divine)
a qui il convient de faire une chose et son opposé s.

Les arguments que je vais indiquer maintenant sont pris non pas
de T'opposition du créateur et du créé, mais de la considération du
créé lui-méme. Toutes choses sont a la fois une et plusieurs ou
mémes et autres. C’est la matiére et la forme qui assurent cette unité
dans la diversité et cette diversité dans I'unité 6. (Il s’agit de 1'unité

Ci. IV, 222, 24 ; 224-225; V, 279, 3; 303, I7.

V, 304, 10. Cf. 1V, 212-213 ; 222, 14 ; 224, 20; V, 279, 8.
V, 300, 30; 300, 24 ; 303, 2I.

303, I5. — 5 304, 5.

I, 8-9; IV, 222, 19; 223, 10; V, 279, 4.

P W R -

18



270 FERNAND BRUNNER

et de la diversité de I'univers pris en général, avec ses substances
hiérarchisées.) ,

Autre argument. L’homogénéité et la continuité qui régnent entre
les parties et le tout ou entre l'inférieur et le supérieur nous imposent
d’admettre que, si une partie de 1'univers est composée de matiére et
de forme, l'univers tout entier l'est aussi et que, si l'inférieur est
composé, le supérieur 'est aussi.

Le non-étre n’a pas de forme. Donc I'étre a une forme 1. Tout créé
est fini. C’est sa forme qui le termine 2.

Enfin, d’autres arguments sont tirés de l'opération de l'intellect
qui divise tout intelligible en forme et en informé et qui ne percoit
que des choses ayant matiére et forme 3. « Quelle en est la preuve ? »
~ demande le disciple. A quoi le maitre répond par ces mots sur lesquels
nous reviendrons aussi: « La preuve en est que la derniére chose, a
quoi l'intellect parvient dans I'opération d’intellection, est le genre
et la différence. » 4

Le commentaire de chacun de ces arguments nous entrainerait
trop loin. Contentons-nous, pour présenter les particularités de la
doctrine d’Avicébron, de retenir d’abord l'argument d’aprés lequel
toutes choses sont & la fois une et plusieurs, mémes et autres, et
cela de par la présence en elles toutes de la matiére et de la forme.
Faut-il ramener le méme (c’est-a-dire 1'unité de toutes choses) 4 la
forme et Yawuire (la diversité) a la matiére ou inversement ?

Disons tout de suite que la réponse du maitre est décourageante :
« Il est impossible, dit-il & propos des substances spirituelles, que les
matiéres de ces substances différent, car elles sont toutes simples et
spirituelles et la différence vient de la forme. » 5 Et trois pages plus
loin : « Toutes les formes ne font qu’une seule forme parce qu’elles
sont toutes purement spirituelles ; c’est le support matériel qui les
différencie. » 6

A vrai dire, cette inquiétante difficulté n’en est peut-étre pas une.
S’1l existe non seulement une forme universelle, mais aussi une matiére
universelle, toutes deux, en tant qu’'universelles, peuvent étre con-
sidérées comme la racine unique de 'univers. L’auteur, semble-t-il,
veut montrer que la diversité des étres n’empéche pas l'unité du
cosmos. Ce qu’il peut exprimer soit en considérant universellement le
pouvoir matériel de réceptivité, pour voir dans les différences for-
melles l'origine des déterminations successives des étres, de l'intelli-

I 300, 17.

2 1V, 224, 6; V, 300, 13; 303, 25 sqq. ; 304, 7.
IV, 223, 11; 223, 13; V, 279, 6.

IV, 223, 17. Ci. V, 302, 11; 279, 7-8.

IV, 212, 5-8.

1V, 215, 11-14.

w

AU



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 271

gence au corps; soit en considérant universellement la puissance
formelle pour situer la diversité dans les différents degrés de la matiére
o1 la forme s’entrave de plus en plus. Ces deux points de vue sont
également possibles et il n’y a nulle contradiction entre eux. Car si les
différences viennent de la forme, encore faut-il que la matiére, qui
recoit la forme, permette a la forme de différer ; de sorte que la mul-
tiplicité viendra de la matiére.

La matiére et la forme sont toutes deux unes en tant qu’univer-
selles et toutes deux multiples dans les étres qui procédent de leur
composition. En tant que matiére et forme universelles, elles ne chan-
gent pas ; elles restent ce qu’elles sont. Si I'on dit qu’elles changent,
on veut signifier qu’elles comportent des degrés inférieurs de perfec-
tion qui se manifestent dés l'instant ol elles entrent en union 1'une
avec l'autre. « Quand la matiére universelle s’unit a la forme uni-
verselle, écrit 'auteur, toutes choses apparaissent et s’actualisent. »

Voici comment on peut représenter ce qui se passe ici :

La matiére La forme ~ avant leur
universelle universelle ‘ union

| l'intelligence |

,A aprés I'union
L.._.__Il i de la matiére
, L] ' et de la forme
e corps

L’intelligence, I'ame et le corps constituent les degrés inférieurs
de perfection qui sont contenus dans la matiére et la forme univer-
selles et qui s’actualisent par I'éloignement du Principe.

Comme'la matiére et la forme en lant gu’universelles ne changent
pas, on peut rapporter a I'une et a P'autre alternativement I'unité du
cosmos. On aura ainsi : | ’ '

La matiére universelle ou la forme universelle
informée par : recue dans:
la forme de l'intelligence la matiére de l'intelligence
la forme de I'Ame la matiére de I'dme
la forme du corps la matiére du corps

Une remarque s’impose pourtant. Si la matiére et la forme uni-
verselles sont toutes deux unes en elles-mémes ou en tant qu'uni-
verselles, elles ne le sont probablement pas de la méme facon. 11 suffit
pour le comprendre de se rapporter a la distinction aristotélicienne

1y, 274, 4-7.



272 FERNAND BRUNNER

de la puissance et de 'acte. L'unité de la matiére est I'unité de 1'indé-
terminé, tandis que I'unité de la forme est celle de la détermination.
Par rapport 4 l'action de la forme sur elle, la matiére regoit 1'unité
plutdt qu’elle est I'unité 1. L'unité de la matiere indéterminée consiste
4 étre unique. C’est 1'unité quantitative dont il est question quand on
parle d'une seule et méme chose. L'unité de la forme au contraire
exprime l'indivisibilité gualitative qui constitue intrinséquement un
étre en Jui-méme et pour l'intelligence. L'unité de la matiére a donc
besoin d’étre déterminée par 1'unité de la forme et il y a, sous ce rap-
port, une certaine infériorité de la matiére vis-a-vis de la forme au
nom de la prédominance aristotélicienne de I’acte sur la puissance.

Mais ce point de vue n’est pas le seul ot se place Ibn Gabirol.
Quand il raméne 'unité du cosmos a l'unité de la matiére, il valorise
la matiére d'une fagon inaccoutumeée et le rapport de supérieur a
inférieur que je viens de mentionner tend a se renverser au profit de
la matiére.

Du reste, chaque fois qu’il tente, sinon de définir 2, du moins de
décrire avec précision ce qu’il entend par matiére, Avicébron s’écarte
sensiblement de la saine tradition d’Aristote. Je laisse de c6té 1'uni-
versalisation de la matiére dont nous avons déja parlé, de méme que
la tendance cosmogonique néoplatonicienne, pour relever un trait
nouveau : la matiére en tant que support est dite ici existens per se
ou subsistens per se 3. « La matiére doit exister, lit-on au livre 1, 13, 23,
parce que ce qui n’est pas ne peut étre la matiére de ce qui est. On
dit qu’elle subsiste par soi, afin d’éviter la régression a l'infini, si la
matiére n’existait pas par soi. » Il suit que la matiére s’identifie avec
la substantialité : « L’essence de la substance est I'essence méme de
la matiére et ces deux noms n’expriment qu'une distinction de raison.
Cette essence s’appelle matiére par rapport a la forme et substance par
rapport A 'existence par soi. 4» Ailleurs, on lit : « C’est la matiére qui
donne toute substantialité. » s

C'est elle en effet qui, présente en toutes choses, porte toutes
choses. La fonction de support qu’elle concentre en elle en tant que
matiére universelle, elle 'exerce dans tous les étres. C’est ce qui per-
met 4 l'auteur de dire qu’elle donne 2 toutes choses son essence et son

‘nom. Et puisqu’elle porte toutes choses, qu’elle est la substance de
toutes choses, elle est toutes choses ou leur essence. Une équation
s’établit ainsi entre les notions de matiére, de substance et d’essence
pour nous transporter bien loin d’Aristote.

I La matiére apparait ainsi .comme le principe de la multiplicité. Cf.
ProTiN, VI, 5, 8 : UAn = 10 un év.

2 Cf. V, 10. — 3Cf 1,13 15;V, 298, 13. — 4V, 269, 18.

5V, 286, 15.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 273

De ce point de vue, en effet, c’est la matiére qui jouit de la pré-
séance. J’incline 3 penser que cette perspective est plus fondamentale
chez notre auteur. Un signe en pourrait' étre qu’il n’écrit presque
jamais «la forme et la matiére », mais toujours, ou peu s’en faut,
«la matiére et la forme ». Souvenons-nous surtout de la correspon-
dance que nous lui avons vu établir entre le genre et la matiére, et
méme entre 'essence divine et la matiére, la forme correspondant
respectivement a l'espéce et a 1’attribut divin.

Sans doute, il est courant chez Aristote d’affirmer que le genre
est & la différence comme la matiére est & la forme, puisque le genre
est déterminé par la différence. Mais la correspondance établie par
Avicébron a un tout autre sens. Le genre, chez Aristote, n’est pas un
étre ni un principe réel. Il n’est qu'une détermination logique, un
prédicat. Ici, au contraire, il est une réalité et méme, en vertu de son
universalité et de son unité, la réalité créée la plus élevée. Puisque le
genre est ce qu’'il y a de commun a plusieurs espéces, qu’il est I'unité
d’une multiplicité, en disant que la matiére est le genre supréme, Avi-
cébron veut faire entendre que c’est sur elle qu’il faut faire reposer
I'unité de toutes choses.

Quand il décrit la hiérarchie des substances, des substances plus
universelles aux substances plus particuliéres, il arrive donc a notre
auteur d’appeler matiére la substance supérieure et forme la substance
inférieure 1, ce qui est directement contraire a l'usage d’Aristote.
Pour le Stagirite, I'dme rationnelle, par exemple, est la forme de
Pame animale et, chez lui, 'espéce a plus d’'étre que le genre. Dans
la perspective gabirolienne, l'indétermination du genre apparait
comme une surdétermination que la différence vient limiter ou appau-
vrir pour constituer une réalité moindre. Conformément a l'esprit du
néoplatonisme, Ibn Gabirol explique le monde par des limitations ou
des particularisations des principes premiers, mais il se distingue du
néoplatonisme auquel nous sommes habitués par la transposition
qu’il fait dans I'ordre métaphysique du langage logique d’Aristote :
le genre, unité logique d'une multiplicité, devient la réalité ontolo-
gique faisant I'unité du monde.

Pour montrer 'audace de cette transposition, rappelons que
Plotin non seulement se garde d’appeler matiére la réalité supé-
rieure 2, mais encore évite de lui donner le nom de genre. Il reléve en
effet qu'en logique le genre s’attribue aux espéces d’'une maniére
univoque. De sorte que, faire de la réalité supérieure un genre, c’est
ruiner sa transcendance 3.

T Cf. V, 262, 12 ; 294, 14 ; etc. .

% ¢ Les étres proprement dits, écrit-il, qui sont les raisons formelles» (II,
4, 16). . ‘
3 Enn., VI, 2.



274 FERNAND BRUNNER

Ce n’est pas 13, certes, ce que vise Ibn Gabirol. Il serait donc abusif
de voir dans sa doctrine une transposition servile du logique dans le
métaphysique ou la simple confusion de l'intelligible et du réel . La
logique est ici le symbole de I'ordre métaphysique et, comme tout
symbole, elle doit étre interprétée convenablement. Ibn Gabirol sait
fort bien qu’en logique le supérieur donne son nom et sa définition a
I'inférieur 2, §’il ne recule pas devant 'application de ce principe en
métaphysique, c’est que I'univocité de la définition ainsi communi-
quée du supérieur A l'inférieur ne va pas sans la diversité des degrés
cosmiques ot elle se vérifie. D’un bout 4 'autre du créé, la matiére est
le support et la substance, ce qui n’empéche pas le corps d’étre le plus
bas degré du cosmos, d’étre grossier et débile par rapport a 1l'intelli-
gence.

La doctrine gabirolienne de la primauté de la matiére apparait
donc comme une transposition néoplatonicienne de la doctrine aristo-
télicienne des prédicables. Elle est peut-&étre autre chose encore,
comme nous l'indique le rapprochement signalé de la matiére-support
avec l'essence divine. _ '

Les notions de support ou de réceptacle suggérent I'idée de lieu.
Ce rapprochement est fait par Avicébron lui-méme qui appelle la
matiére, au livre V, locum omnium rerum 3. Mieux que cela, il explique
a plusieurs reprises et parfois longuement que le lieu s’entend en deux
sens : le sens propre (un corps subsiste dans un autre corps), et le sens
figuré (une substance quelconque subsiste en une autre) 4. Le lieu
peut donc avoir le sens figuré de support métaphysique. A ce titre, sa
dignité est si haute qu’on peut dire de la cause premiére elle-méme

‘qu’elle est un lieu : factor primus est locus infinitus s. C'est pourquoi,
dans la mesure ou nous distinguons en Dieu I’Essence et la Volonté,
cette distinction est analogue a celle que nous faisons entre la matiére
et la forme. Dans son poéme hébreu intitulé La couronne royale, Ibn
Gabirol, traitant de I’essence divine et des attributs, écrit de pareille
fagon que la diversité des noms se raméne a un méme lieu.

Or, ces derniers mots constituent une citation de 1'Ecclésiaste,
3t 20, ol ce que nous rendons par « lieu » est ’hébreu magom, expres-
sion classique dont se servent les docteurs du Talmud pour désigner
Dieu lui-méme. Il y a 1a, en effet, un symbole simple de stabilité (tel
est justement le sens de la racine hébraique) et de dépendance, dont
les néoplatoniciens cependant n'ont pas usé, de peur sans doute que
le « matérialisme » stoicien ne prenne a la lettre ce qui doit étre trans-

Cf. A. ForEsT : La structure métaphysique du concret, p. 310.
111, 118, z3; IV, 218, 7.

262, 20.

I1, ch. 14-15.

II1, 95, 28 ; p. 74 de ma traduction.

(VO N I



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 275

posé comme il convient. Rien de plus courant, chez les néoplatoni-
ciens, que la mise en garde contre l'imagination de l'espace . Admi-
rons cependant la puissance de ce symbolisme : le lieu ou repose
I'objet est caché par I'objet comme Dieu est caché par le monde ; ou,
inversement, le monde est a son lieu infini comme le point est a
Vespace 2 et Dieu le cache dans son immensité.

La xpa, chez Platon, est au contraire la réalité inférieure la plus
opposée possible a la réalité spirituelle supréme. Il est vrai que Platon
parle d'un témog Vmepovpaviog (Phédre, 247 c) et qu’il nous apprend
dans le Timée 3 que le corps est en réalité dans I’ame, mais il n’exploite
pas cette indication dans le sens d’un symbolisme du lieu.

Philon d’Alexandrie, au contraire, se fondant sur un passage de
la version des Septante (Ex., 24, IO : eidov Tov Témov ob elomirer 6
0ed¢ Tod ’lopanh, -alors que le texte hébreu porte simplement : «Ils
virent le Dieu d’Israél »), Philon établit que Dieu lui-méme peut étre
appelé liew (témog, xpe), parce qu’il contient l'univers sans étre
contenu par rien (de Somnis, 1, 62) 4. Ce symbolisme se retrouve dans
le Séfer Yegira, le célébre livre hébreu de cosmologie antérieur au
VIIIe si¢cle, dont un ou deux traits de doctrine apparaissent chez
Ibn Gabirol et ot il est dit (deuxiéme recension) que Dieu est le lieu
du monde, tandis que le monde n’est pas son lieu.

On pourrait remarquer encore ’emploi que fait la Bible des notions
d’étre porté, d’étre soutenn, d’étre suspendu, pour désigner le rapport de
dépendance des hommes ou du monde a Dieu, car elles ont été la
source de nombreuses images dans la prédication populaire et la
poésie 5 ; elles ont alimenté le courant auquel Ibn Gabirol est venu
puiser, qui a alimenté ensuite le Séfer ha-Zohar ¢ et qu'on pourrait
reconnaitre encore chez des auteurs chrétiens, au XVe siécle chez
Nicolas de Cuse?7, au XVIe siécle chez Valentin Welgel ou au
XVIIe siécle chez Angelus Silesius 8.

L’assimilation de l'essence divine A un support, a un lieu ou & une
matiére et, par suite, la primauté de la matiére dans le Fons vifae

1 Cf. du reste Fons vitae, V, 253, 13.

2 Sur l'image du point : 111, 142, 8; V, 312, 6. Cf. III 205, I2.

3 34b. Cf. PLotIN: Enm., V, 5, 9 PORPHYRE Sent. 31.

4 Cf. ScorT : Hermetica, t. II, Notes, Oxford, 1925, p. 90-91 ; DobpD ;: The
Bible and the Greeks, London, 1935, p. 20-21 ; WOLFSON : Philo, Harva.rd, 1948,
t. 1, p. 249-250 ; FESTUGIERE : La vévélation d’Hermés Trismégiste, Paris, 1949,
t. I1, p. 545 et suiv.

5 Cf. Zuns : Die synagogale Poesie des Mittelalters, Frankfurt a. M., 1920,
2¢ éd., p. 219-220.

6 Cf G. VajpA : Juda ben Nissim, Paris, 1954, p. 126, n. 3.

7 Sermon : O est le nouveau-né ? (Euvres choisies par M. de Gandillac,
p. 465 467.

8 Pelerin chérubinigue, 1, 205 ; V, 279. Cf. LEiBNI1Z : Nouv. Essais, I, XIII,
§ 17, G, V, 136.



276 FERNAND BRUNNER

ont donc manifestement un fondement dans la tradition hébraique.
I1 convient de relever cependant que le symbolisme en question est
assez général pour n’étre pas nécessairement le privilége des Juifs.
Walter Scott, 1'excellent éditeur du Corpus Hermeticum, cite un pas-
sage ainsicon¢u de Damascius®: Mdayor ¢ kol mdv Td "Apetov Tévo... of pév
vémov ol de xpbvov kahodot TO vonTdV dmav kai To fivwuévov. L'image était
donc employée en Perse. D’autre part, le pseudo-empédocléisme, qui
fait ‘de la matiére la premiére créature d’'ou procédent toutes les
autrés, est né dans I'Islam oriental, et il serait facile de montrer,
dans I'Islam postérieur a Ibn Gabirol, des spéculations touchant le
role de support de I'essence divine, qui peuvent apparaitre comme
des complications de la doctrine plus simple que 'on observe chez
lui. Pour Al Jili, par exemple, né & Bagdad en 1366, I'essence pure
de Dieu ne recevant nul attribut, dés que 'on dit quelque chose de
Dieu, cette qualité est attribuée non a I'Essence, mais & un support
des attributs qui dérive de I’Essence 2.

Quel que soit le jeu d’influences qui ait pu s’exercer sur notre
auteur, nous constatons que d’Aristote & Ibn Gabirol un renverse-
ment doctrinal complet s’est opéré : la forme, qui était cause et subs-
tance, réalité en soi et Dieu méme, a cédé son rang a la matiére,
devenue a son tour substance, réalité supérieure et Dieu méme. Au
paragraphe 319 de la Siris, Berkeley, se référant a la doctrine des
Grecs, écrit qu'il y a entre Dieu et la matiére la plus grande opposi-
tion imaginable. « Ainsi, ajoute-t-il, un Dieu matériel serait complé-
tement contradictoire. » Berkeley se trompait. De méme que 2 + 2
n’égalent 4 que s’il s’agit d'une certaine espéce d'unités, ainsi la
matiére n’est I'opposé de Dieu qu’d condition d’étre entendue d’une
certaine fagon, a savoir comme le support des seules formes corpo-
relles et comme la condition de I'imperfection des étres sensibles. Au
contraire, universalisée comme genre, substance, essence, lieu et
support de toutes choses, au degré supréme de 1’échelle ontologique,
elle s'identifie avec 1'essence divine.

Ce renversement de la perspective peut étre illustré par le schéma
suivant qui se limite 4 la mention du sensible :

Aristote : I1bon Gabirol
Dien ' Dieu
|
formes sensibles matiére
matiére formes sensibles

Ici, la matiere est sous les formes sensibles ; 13, elle est au-dessus.

1 Loc. cit., p. 90.
2 Cf, De I'Homme universel, extraits traduits par Titus Burckhardt, Alger,
Lyon, 1953.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 277

Cependant, ne perdons pas de vue que cette perspective n’est pas
la seule que notre auteur adopte. Il lui arrive aussi de rapporter
I'unité du cosmos & la forme et d’insister sur la dépendance de la
matiére par rapport a la forme. La matiére, dira-t-il avec Aristote,
aspire a sunir a la forme et a recevoir d’elle Pacte qui lui manque et
dont elle a besoin pour étre. « La matiére se meut pour passer de la
"douleur de la privation a la joie de l'existence. » * Materia similior
est privations, lit-on encore 2. Quand la forme est premiére, la matiére
lui doit V'existence, et quand la matiére est premiére, la forme appa-
rait comme tenant son étre de la matiére dans laquelle elle subsiste.
Dans le premier cas, semble-t-il, la réalité est du coté de la forme, la
matiére n’étant qu'une simple potentialité. Dans le second, la réalité
est du codté de la matiére, dont la forme est comme 1’extériorisation.

C’est qu’a vrai dire, la réalité est des deux co6tés et la matiére
comme la forme a son &tre propre : la matiére a 1'étre matériel, qui
est de fournir le support, et la forme, I'étre formel de 1’agent actua-
lisateur. Il suit qu'une double démarche est possible, selon que 1'on
part de la réalité de la forme ou de celle de la matiére. C’est ce qu’in-
dique le maitre dans un curieux passage du livre V. De la matiére
et de la forme, c’est la matiere, dit-il, qui est supérieure (dignior),
parce qu’elle porte : « Le portant est supérieur an porté, parce que le
porté a besoin de lui pour exister. » 3 Et comme le disciple demande si
la forme n’est pas supérieure en quelque maniére : « OQui, répond le
maitre, elle est supérieure a la matiere en ceci qu’elle la fait exister et
lui donne I'étre. » 4 Ces deux dialectiques, qui peuvent étre poussées
jusqu’a la subordination compléte d’une réalité A I'autre, me sem-
blent correspondre aux points de vue suivants. |

Toutes les fois que la forme est premiére, c’est qu’elle est congue
comme le principe actif de 'actualisation ou, plus exactement, comme
l'instrument de la Volonté divine créatrice. La supériorité de la forme
sous ce rapport est évoquée par une image spatiale trés précise : la
forme est communiquée 4’en haut a la matiére universelle qui la regoit
d’en bas 5 et 4 la matiére des corps, appelée le centre et le bas (ultimum
centrum ) du monde 6. La forme est premi¢re quand la pensée, partant
de Dieu en quelque sorte, considére les déterminations qui ont fait
surgir le monde. La premi¢re de ces déterminations est la Volonté
divine, la seconde, la forme universelle, enfin, les formes inférieures
dérivées de la forme universelle.
~ Au contraire, toutes les fois que la matiére est premiére, c’est
qu’elle est le support dont la forme a besoin pour exister. Il ne s’agit
plus maintenant du monde en train d’étre cré¢, mais du monde créé.

TV, 310, 6. — 2V, 305, 14;V, 2725qq. — 3V, 209, 25.
4 300, 10. — 5V, 335, 9 et suiv. — ¢ II, 61, 9. '



278 . FERNAND BRUNNER

Le chemin de la pensée est alors inverse. Il n’est plus question de
passer de Dieu au monde, mais du monde & Dieu, par réduction,
cette fois, des déterminations formelles. La forme se présente alors
comme une donnée extérieure & surmonter. Dépassant les détermina-
tions successives qui ont constitué le monde, la pensée va de la cou-
leur a la figure, de la figure a la corporéité, de la corporéité a la subs-
tantialité, de 13 aux différentes substances spirituelles, a4 la matiére
universelle, 4 la Volonté et, enfin, & ’Essence divine. Voici comment
ce double cheminement peut se schématiser :

E. ..
A stlﬁ[rll(t:g } divines

Matiére
~~ Forme

} intelligibles

} sensiblés

Dieu
Essence
Volonté

\F L3 . -
\‘M?lrt['::;e } intelligibles

\:ﬁ%&?é:e } sensibles

Primauié de la forme Primauté de la matiére

Arrivé la, j'ai eu la tendance pendant quelque temps de faire
d’Ibn Gabirol un existentialiste. En effet, le point de vue de la pri-
mauté de la matiére est chez lui fondamental, puisque 1’Essence
divine est comparée a la matiére et I'attribut Volonté a la forme.
Or, dans le cheminement de la pensée qui vérifie la primauté de la
matiére en allant de ce qui est porté & ce qui porte, 1l me semblait
apercevoir un effort pour chercher sous les déterminations intelli-
gibles formelles des étres leur fondement existentiel, entreprise con-
duisant finalement, de matiére en matiére, jusqu’a la réalité supréme
dont on ne peut rien affirmer d’autre, sinon qu’elle existe .

Il me semblait que I'objet que la pensée se proposait de saisir en
dernier ressort, ce n’était pas la quiddité, mais ce que la quiddité
révéle et cache a la fois, c’est-a-dire non pas la connaissabilité, mais la

r Cf. V, 301, 16 3qq.



LA DOCTRINE DE LA MATIERE CHEZ AVICEBRON 279

réalité des choses. Se dégager de l'intelligibilité formelle pour saisir
I'existence de I'objet au-deld des déterminations, telle me paraissait
étre ici la mission de la pensée. La forme était donc 1'essence ou I'objet
pris du coté des déterminations qui lui sont communiquées et qu'on
lui connait, tandis que la matiére était 1'existence ou la présence en
soi de l'objet. Faire passer la matiére avant la forme, c’était faire
passer l'existence avant 1’essence et il fallait mettre Ibn Gabirol dans
la liste des existentialistes, déja complaisamment allongée. Chez cet
auteur, disais-je, l'existence prime la connaissance. Il s’agit non pas
d’'une doctrine grecque de l'intellection des déterminations intelli-
gibles, mais d'une doctrine sémitique de l'intuition de la réalité
véritable.

Je crois aujourd’hui que cette interprétation était forcée. Sans
doute, chez Ibn Gabirol, on connait par la forme seulement, mais
demeure 'assimilation que nous avons relevée de la matiére au genre.
De ce point de vue, la matiére apparait comme une essence ou un guid
supérieur que la forme spécifie et en méme temps limite et appauvrit.
Elle est elle-méme, et peut-étre paradoxalement, une réalité intel-
ligible, dont la seule différence par rapport 4 la forme est qu’elle est
plus indéterminée. A son supréme degré, en Dieu, elle est 1'essence
qui dépasse toute intelligence, c’est-a-dire la Réalité supréme qui ne
cesse pas d’étre intelligible, méme si elle transcende tout mode formel
d’intellection.

Cette seconde interprétation me parait moins anachronique et
plus satisfaisante en soi. Rien n’est hors de l'intelligence, a condition
de s’entendre sur ce que l'on appelle de ce nom. Car il vient un
moment, dans I’élévation de la pensée, ou les déterminations intelli-
gibles supérieures sont elles-mémes dépassées et ot I'indétermination
out 'on débouche ne peut recevoir le nom d’intelligible qu’en un sens
nouveau. Ainsi entendue, la Réalité supréme est a la fois existence
et intelligibilité.

Nous dirons donc que la doctrine de la primauté de la matiére
- chez Avicébron suspend le monde a la réalité supréme de Dieu ou
qu’elle invite & voir en tout étre la trace de la Réalité transcendante
qui supporte le monde et qui est l'intelligibilité supérieure & toute
intelligibilité déterminée.

Peut-étre me sera-t-il permis d’ajouter qu'une spéculation de cette
profondeur et proprement métaphysique reste non seulement prati-
cable de nos jours, mais encore nécessaire pour qui veut épuiser les
possibilités de la pensée.

FERNAND BRUNNER.



	La doctrine de la matière chez Avicébron

