
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1956)

Heft: 2

Artikel: Philosophie de l'histoire et théologie de l'histoire

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE
ET THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE

« De l'étude de l'histoire universelle doit résulter
que tout s'y est passé rationnellement, qu'elle a été
la marche rationnelle, nécessaire de l'esprit universel,
esprit dont, certes, la nature est toujours identique,
mais qui développe cette nature qui est la sienne
dans la vie de l'univers. »

(Hegel : Leçons sur la philosophie de l'histoire,
trad. Gibelin, p. 24.)

« Peut-on faire partir de l'histoire une certitude
éternelle trouver à un pareil point de départ un
intérêt autre qu'historique fonder sur un savoir
historique une félicité éternelle »

(Kierkegaard : Miettes philosophiques, exergue,
trad. Ferlov-Gateau, p. 47.)

L'Introduction de Hegel à ses Leçons sur la philosophie de l'histoire,
prononcées de 1822 à 1831, date vraisemblablement de 1830. Les
Miettes philosophiques de Kierkegaard paraissent en 1844. La pensée
de Hegel domine les philosophies et les théologies de l'histoire
d'hier et d'aujourd'hui, même si leurs auteurs réagissent contre elle.

Kierkegaard a posé avec acuité le problème du rapport entre le
christianisme et l'histoire », repris par les théologies libérales et
dialectiques.

Les philosophes de l'histoire se critiquent et durcissent leurs
positions. Hegel et ses disciples fidèles décrivent le développement
immanent de l'esprit universel, « comme le germe porte en soi la
nature entière de l'arbre, le goût, la forme des fruits » 2. Les successeurs

des « Philosophes des Lumières » analysent les étapes progressives

de l'évolution de l'esprit humain. Inquiétés par les bouleversements

consécutifs de la Révolution, les conservateurs tentent de

1 Soeren Kierkegaard : Post-scriptum aux Miettes philosophiques, trad.
P. Petit, Paris, Gallimard, 1941, p. 13 ss. Cf. Karl Barth : Kirchliche Dogmatik,
Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1953, IV/i, p. 316.

2 G. W. F. Hegel : Leçons sur la philosophie de l'histoire, trad. J. Gibelin,
Paris, Vrin, 1946, p. 29.



94 GABRIEL WIDMER

stopper le cours de l'histoire, en organisant la société soit
religieusement (Bonald, de Maistre), soit scientifiquement (A. Comte).
Marx et Nietzsche annoncent la faillite de tels humanismes : ni Dieu,
ni l'esprit, ni la raison ne font l'histoire, mais les classes et leurs
forces économiques, ou le surhomme et sa liberté créatrice de valeurs.

Pendant que les philosophes spéculent sur le sens de l'histoire
en fonction de l'avenir, les historiens éditent les textes, mettent au
point les chronologies, définissent les institutions et dépeignent les
civilisations passées, en précisant leurs méthodes. Les conclusions
de l'enquête historique ne peuvent se confondre avec les légendes
et les mythes.

Aujourd'hui, l'histoire des philosophes et celle des historiens
posent des questions : les révolutions des dernières décades infirment
les spéculations philosophiques, les découvertes récentes de
documents jusqu'alors ignorés ébranlent les synthèses historiques. N'est-il
pas significatif qu'en 1952, les philosophes de langue française aient
choisi « l'homme et l'histoire » comme thème de leur congrès »

Plus significatif encore le fait que les historiens se soient tenus à
l'écart de leurs assises.

Tandis que les philosophes passent au crible de la critique les
constructions audacieuses de leurs devanciers et que les historiens
vérifient leurs méthodes et leurs résultats, les théologiens étudient
le dessein de Dieu et l'histoire du salut dans le cadre d'une théologie
de l'alliance, à l'aide d'une herméneutique typologique analogue
à celle des Pères orientaux. Le « ressourcement » biblique et patristique,

nécessaire à la compréhension chrétienne de l'histoire, est dû
en partie à l'échec de l'évolutionnisme positiviste et de l'idéalisme
rationaliste qui influencèrent les dogmaticiens du siècle dernier.

Cela étant, la question suivante se pose : la philosophie de l'histoire

n'emprunte-t-elle pas sa problématique à la religion, ses solutions
ne sont-elles pas des réponses religieuses laïcisées 2 Si oui, pour
éviter de telles extrapolations, ne conviendrait-il pas, avant de définir
le sens de l'histoire, de saisir le rapport entre la condition temporelle
de l'homme et son intégration dans une durée historique qu'il
instaure et qu'il subit tout à la fois Mais alors, si la philosophie de

1 L'homme et l'histoire, Actes du VIe Congrès des Sociétés de philosophie
de langue française, Paris, P.U.F., 1952.

2 Cf. Enrico Castelli : Les présupposés d'une théologie de l'histoire, Paris,
Vrin, 1954. « La notion d'un sens de l'Histoire, écrit H.-L Marrou, n'est pas
une idée philosophique ; elle a été introduite dans la pensée occidentale par
la théologie chrétienne — disons, pour être précis, judéo-chrétienne (et pour
mémoire, zoroastrienne) — et cela non pas sous la catégorie de la raison,
mais bien sous celle spécifiquement religieuse, de la foi, de la Révélation »

(Philosophie critique de l'histoire et « sens de l'Histoire » in L'homme et l'histoire,
op. cit., p. 9).



PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE ET THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE 95

l'histoire est ramenée à une dimension de la réflexion humaine, sous
quel biais sera-t-elle interpellée par le message de la Révélation
biblique Notre essai ne répond pas à une interrogation, qui pour
être efficace doit rester ouverte, mais il cherche à la rendre manifeste
sous différents éclairages.

L'histoire et l'historien. L'histoire n'a pas de signification
en dehors de l'homme (qu'il soit historien, philosophe ou théologien
ou autre chose, peu importe). Parce que l'homme est un être temporel,
il cherche les traces laissées par ses devanciers dans le passé, pour
les projeter dans le futur, en les imitant ou en les corrigeant. Ces

vestiges font survivre quelque chose de ce qui n'est plus. Ils renvoient
l'homme d'aujourd'hui à celui d'autrefois. Ils signalent maintenant
et pour demain que des hommes ont existé et œuvré hier.

Les signes du passé ont pour l'homme actuel une existence qui
leur est propre, dans la mesure où ils revêtent pour lui une valeur.
La réciprocité entre l'homme et l'histoire n'est pas passivement
vécue mais réfléchie. Nous prenons conscience de notre temporalité,
en visant des valeurs ». L'homme devient historien, quand il discerne
à travers les signes du passé, la présence des valeurs instaurées par
les hommes. Si ces traces ne se manifestaient pas à nous comme
porteuses de valeurs, nous serions voués à l'immédiat. Si notre
conscience n'avait pas une dimension historique et axiologique, ces

traces nous renverraient à notre moi instantané et sans consistance.
Les vestiges du passé sont des documents auxquels nous conférons

des significations ; ils sont des signes, qui ont encore un sens

pour nous. L'histoire suppose une connaissance du passé au moyen de
documents humains, dont on peut déterminer le rôle et l'influence.
A la suite de Kant et de ses Critiques de la raison théorique et
pratique, historiens et philosophes doivent ensemble entreprendre la
critique de la connaissance historique : est-elle possible Si oui, quelles
en sont les conditions et quel en est le fondement La phénoménologie

de l'objet historique doit conduire à une critique du savoir
historique.

En mettant à jour la réciprocité entre l'homme et l'histoire,
entre la conscience historique et son objet, la phénoménologie évite
les impasses de l'idéalisme et du réalisme. Pour l'idéalisme, l'histoire
est intrinsèque à la pensée dans son existence et dans ses représentations

; pour le réalisme, elle est extérieure à l'entendement
non seulement dans son existence, mais dans la modalité sous laquelle

1 Nous n'avons pas à montrer ici comment l'expérience de notre condition
temporelle est inséparable de celle de la précarité des valeurs pour nous, cf.
notre étude sur La conscience des valeurs in Studia philosophica, vol. XIII,
Basel, Verlag für Recht und Gesellschaft, 1953, p. 135 ss.



96 GABRIEL WIDMER

elle se présente à la pensée. Pour la phénoménologie, la « chose »

signifiée par le document — ce peut être un événement, un personnage,

une institution, une doctrine, etc. — est extrinsèque à la pensée
de l'historien, en tant qu'elle a existé dans un passé révolu ; mais sa
manière d'être (l'authenticité de cet événement, la valeur morale
de ce personnage, le rôle économique de cette institution, la
cohérence de cette doctrine, etc.) relève de la réflexion de l'historien
et de ses implications. Extrinsèque, quant à son statut existentiel,
la réalité historique est intrinsèque à la conscience intentionnelle
dans sa modalité d'être et sa valeur.

La critique pose la question de l'objectivité de la connaissance

historique à propos de ce double caractère de l'histoire. Connaître,
ce n'est pas constater un fait », mais « comprendre » la relation entre
un événement et sa signification pour son époque et la nôtre 2. Les
significations dégagées par l'historien, ses appréciations, ses hiérarchies

de valeurs demeurent des conjectures plus ou moins probables
et justifiées, mais non pas les documents auxquels il se réfère.
L'historien doit donc prendre une claire conscience de sa subjectivité pour
parvenir à une objectivité toujours approximative.

Pour ce faire, il scrutera les conditions et les limites du jugement
historique : peut-on énoncer des propositions universelles à propos
de réalités singulières, dépasser la description des documents (date,
lieu, origine, auteur, etc.) Selon quelles normes les ordonner, pour
éviter les rapprochements fallacieux et les lois faussement simplificatrices

L'objectivité même approchée n'est accessible que par de
tels dépassements. Sa notion est solidaire de celle de loi, c'est-à-dire
de la découverte de certaines constantes.

Avant de proclamer l'existence d'une raison transcendante qui
régirait le cours des siècles, l'historien cherchera à connaître les

possibilités et les ressources de son humaine raison. Il se méfiera
de toute introspection, mais fera porter son effort analytique sur
les méthodes mises en œuvre pour accéder au savoir historique et
sur les vertus qu'il requiert. Il n'y a pas d'histoire authentique,
sans une prise de conscience de la raison historique.

L'histoire, labeur humain. La connaissance historique est
celle des capacités et des limites de la raison historique. Son étude
critique incline l'historien à une humble prudence. Le rêve d'une

1 Sur l'équivoque de la notion de « fait historique », cf. H. Lévy-Bruhl :

Le fait historique, in Recherches philosophiques, tome V, Paris, Boivin, 1936,
p. 264 ss.

2 « Est objectif, écrit P. Ricœur, ce que la pensée méthodique a élaboré,
mis en ordre, compris et ce qu'elle peut ainsi faire comprendre. » (Histoire
et vérité, Paris, Ed. du Seuil, 1955, p. 26.)



PHILOSOPHIE DE L HISTOIRE ET THEOLOGIE DE L HISTOIRE 97

histoire universelle dans son développement continu ou son évolution
avec ses crises et ses catastrophes est irréalisable. Les philosophes et
les théologiens, pressés de fonder leurs spéculations sur la science

historique, se rappelleront qu'elle est, comme toute discipline humaine,
soumise au plus ample informé ».

L'érudition, l'exercice de la critique interne et externe des
documents exigent l'esprit de rigueur ; leur découpage et leur reconstitution,

celui de finesse, où s'allient l'imagination et l'intuition.
Travail d'équipe : l'historien, l'archéologue, l'épigraphiste, le
géographe... luttent ensemble contre les options implicites, les
préjugés politiques, sociaux et religieux pour instaurer un savoir historique

sur des bases solides.
La connaissance historique est semblable à celle d'autrui, elle

demande une critique de soi parallèlement à une critique des
documents, si on veut en comprendre les motifs et les mobiles 2. Tout
effort de compréhension est tentative de pénétrer le secret des influences
et des effets, dans quel but Pour interpréter « les signes et les
indices à travers la réalité immédiate desquels nous réussissons à

atteindre quelque chose de l'homme d'autrefois, son action, son
comportement, sa pensée, son être intérieur ou au contraire parfois
simplement sa présence » 3.

Grâce à la critique, à un usage averti et judicieux du découpage,
à l'intuition de sa sympathie comprehensive, l'historien, en s'assu-

rant à chaque pas, parvient à mettre en relief les lignes maîtresses
et les structures fondamentales de son sujet. Son histoire n'est pas
événementielle, composée de faits historiques juxtaposés, mais l'exposé
d'un nœud de relations interférentes, susceptibles d'une vérification
relative 4. Une tentation le guette : celle de vouloir y trouver à

tout prix une causalité.
Ou bien, l'historien rejette le principe de causalité et le postulat

du déterminisme, certes commodes pour l'action banale, mais
inadéquats en histoire. Tout au plus parlera-t-il de rapports entre

1 « De cette histoire que vous invoquez si volontiers, que savez-vous et
comment savez-vous » demande M. Marrou in De la connaissance historique,
Paris, Ed. du Seuil, 1955, p. 17. Cf. l'importante étude critique du R. P.
Guérard des Lauriers : La connaissance historique, in Revue des sciences

philosophiques et théologiques, tome 39, Paris, Vrin, 1955, p. 569 ss.
2 « Pas d'histoire sans une « èpoche » de la subjectivité quotidienne. Car

l'istoria, c'est précisément cette « disponibilité », cette « soumission à l'inattendu

», cette « ouverture à autrui », où la mauvaise subjectivité est surmontée. »

P. Ricœur, op. cit., p. 40.
3 H.-L Marrou, op. cit., p. 84.
4 Une des méthodes de vérification en histoire est celle des variations

hypothétiques : si tel événement n'avait pas eu lieu, que se serait-il passé
Raymond Aron, dans son Introduction à la philosophie de l'histoire, Paris,
Gallimard, 1948, y fait souvent allusion.



98 GABRIEL WIDMER

le conditionnant et le conditionné, de déterminisme hypothétique ;

il doit admettre en effet que l'histoire n'est pas un tissu d'absurdités
et d'inconhérences. Ou bien, il réduira le principe de causalité à une
composante de l'activité de juger sans se prononcer sur sa portée
ontologique et le déterminisme comme un postulat d'explication.
Quant aux lois de l'histoire, il en fera des constantes ou des conclusions

provisoires », sans recourir aux comparaisons biologiques
et mécanicistes qui font des civilisations soit des organismes vivants
destinés à mourir, soit des produits d'un esprit transcendant ou
immanent.

S'il y a donc un déterminisme historique, il ne pourra être que
« lacunaire » 2 et régional : le savoir historique fait apparaître des
enchaînements parcellaires dans le passé étudié et aussi dans ses

rapports avec le présent ; ils sont comme une armature qui structure
l'intentionalité de la conscience historienne et l'objet qu'elle vise.
Le déterminisme historique se définit comme fonctionnel, car comme
le remarque M. Marrou : « l'histoire est le résultat de l'effort, en un
sens créateur, par lequel le sujet connaissant établit un rapport
entre le passé qu'il évoque et le présent qui est le sien » 3.

Comme un labeur qui réclame l'homme tout entier, la science
historique ne concerne pas seulement le passé, mais le présent.
L'homme qui s'y consacre ne plane pas au-dessus de l'histoire, il
y est engagé ; il sait qu'il y participe, uni au passé et œuvrant pour
l'avenir.

L'homme dans l'histoire. La réflexion sur la connaissance
historique nous rappelle à notre humanité. L'historien, pour reprendre
une expression de Raymond Aron, n'est et ne peut pas être « le
confident de Dieu ». Marrou observe semblablement « la disproportion

fondamentale entre l'objet auquel s'attache l'histoire, cette
réalité nouménale que seule peut étreindre Dieu, et les moyens
limités, dont elle dispose, les pauvres petits efforts de l'esprit humain,
ses méthodes, ses instruments » 4.

Celui qui est saisi par le souci de l'histoire, qu'il soit historien,
philosophe ou théologien, n'occupe pas une situation privilégiée,
même s'il décolle de la banalité quotidienne grâce à un exercice

1 R. Grousset, par exemple, dégage des « lois », à propos de l'histoire
comparée des civilisations orientales et occidentales, dans L'homme et l'histoire.
Paris, Pion, 1954.

2 Le terme est employé par Aron dans le chapitre de son ouvrage consacré
au «déterminisme historique» et à «la pensée causale» (op. cit., p. 159 ss.).

3 H.-L Marrou : op. cit., p. 55.
4 H.-I. Marrou : op. cit., p. 59.



PHILOSOPHIE DE L HISTOIRE ET THEOLOGIE DE L HISTOIRE 99

prolongé de sa réflexion 1 ; preuve en soit le fait qu'il doit user d'un
langage pour exprimer son rapport au passé. Mais en employant le
vocabulaire et la syntaxe d'une langue vivante, pour actualiser
une manière d'exister qui se traduisit en un idiome mort, ne s'expose-
t-il pas à la trahir L'ambiguïté du langage permettra à certains
de transformer le discours historique en apologétique au service
d'une idéologie.

Le propagandiste ou le prosélyte est celui qui oublie son humanité.
Son hypothèse d'explication de l'histoire prend à ses yeux valeur
de postulat ontologique : il extrapole un facteur de la connaissance
historique dans la réalité de l'histoire. Il réifie ses concepts et leur
attribue une valeur universelle, en y ajustant sa lecture de l'histoire.
Sa subjectivité se glisse insidieusement au cœur de sa prétention
à l'objectivité ; elle lui cache la complexité et le sérieux du savoir
historique.

La critique du langage historique oblige l'homme à prendre
conscience de sa finitude qui est, à côté de son ouverture sur l'avenir,
le visage de son historicité 2. Ce langage est pétri d'humanité : il ne
sera pas une voie d'accès au point de vue de Sirius, d'où l'homme
pourrait contempler le déroulement total de l'histoire, ni une clef
qui l'aiderait à déchiffrer son mystère. A l'aide du langage de l'anthropologie

personnaliste, dont l'athéisme fonde la morale de la
responsabilité, Max Scheler, dans sa dernière philosophie, discerne au sein
de l'histoire une orientation qui conduit l'homme à son auto-déification.

Recourant à un langage gnostique, Nicolas Berdiaeff fait
apparaître dans l'histoire terrestre le reflet troublé de l'histoire
céleste : longue décadence de l'image divine en l'homme, promesse
de sa restauration par l'Esprit Saint. Eric Dardel, s'inspirant du
langage existentialiste de Heidegger, montre que l'homme doit
choisir entre l'existence inauthentique et l'existence authentique
par sa réflexion sur l'histoire 3.

Le problème du sens de l'histoire est solidaire de celui du langage,
qui est une question de théologie pour certains (Berdiaeff et Scheler
malgré son refus du théisme) et une question d'anthropologie pour
d'autres (Dardel). Histoire et langage renvoient à l'homme : tantôt

1 M. Heidegger a bien noté les difficultés que présente la réflexion sur
l'histoire dans l'existence journalière ; cf. A. de Waelhens : La philosophie
de Martin Heidegger, Louvain, Ed. de l'Institut supérieur de philosophie,
1948, p. 224 ss. (surtout p. 234 ss.).

2 Sur le sens de ce terme, cf. A. Dondeyne : L'historicité dans la philosophie
contemporaine. Revue philosophique de Louvain, Ed. de l'Institut supérieur
de philosophie, 1956, tome 54, p. 5 ss. (article à suivre).

3 Cf. Max Scheler : L'homme et l'histoire. Paris, Aubier, 1955. Nicolas
Berdiaeff : Le sens de l'histoire. Paris, Aubier, 1948. Eric Dardel : L'histoire,
science du concret. Paris P.U.F., 1946.



100 GABRIEL WIDMER

il se croit le seul artisan des siècles qu'il contemple à travers les
évocations de son verbe, tantôt il souffre d'émerger un instant du flux
temporel avant d'y disparaître, après avoir balbutié quelques mots
qui l'emprisonnent en lui-même au lieu de le faire communiquer avec
autrui.

L'humanité de l'homme, inséparable de son historicité, n'est jamais
achevée semble-t-il ; en un sens, elle se fait par la compréhension
du passé et sa projection sur l'avenir. Elle se crée par ce double
labeur indissociable de l'histoire et de la philosophie, qui est en
même temps un enracinement et une mise en question incessante ».

A travers la prise de conscience de son historicité, l'homme fait
donc l'épreuve de sa dépendance vis-à-vis des autres et de son
intersubjectivité. Le recours indispensable à un langage est pour lui un
appel à dépasser sa subjectivité. Mais la précarité et la partialité
de ce langage sont l'indice de son origine humaine. Œuvre d'une
raison frappée d'historicité, le savoir historique dévoile à l'homme
son appartenance à un monde qui passe et son devoir d'y œuvrer.

Le théologien et l'histoire. A cause de son historicité, l'homme
est incapable de donner un sens à l'histoire universelle valable pour
tous et susceptible d'une vérification exhaustive. Nous avons ramené
la philosophie de l'histoire à une critique du savoir historique et à

une réflexion sur la condition historique de l'homme dans le monde.
Parvenu à ce tournant de l'analyse, nous ne pouvons nous soustraire
à l'interpellation de la Révélation biblique : elle aussi rend manifeste
l'historicité de l'homme, en affirmant les dogmes de la Création et de
l'Incarnation. La finitude de la créature humaine lui est imposée
par l'Acte créateur qui la fait être. Depuis la chute, l'homme est
voué à la mort, son histoire à la destruction. Depuis Vendredi-Saint
et Pâques, sa finitude peut être transformée en une occasion d'accéder

à la Vie éternelle.
L'historicité que révèle la Parole divine n'est pas semblable

à celle que fait apparaître la réflexion dans sa critique du savoir
historique 2. Cette dernière met à jour une structure universelle et
permanente du rapport qui unit l'homme (compris dans sa généralité)
avec autrui et le monde. La Révélation rencontre l'homme singulier

1 Ricœur a bien caractérisé la distinction entre la tâche du philosophe et
celle de l'historien : « Le philosophe n'a pas à demander une histoire de la
conscience à l'historien ; et s'il la demande à l'historien, celui-ci a raison de
la lui refuser. Car une histoire de la conscience est une œuvre de philosophe,
d'historien de la philosophie, si on veut : mais l'histoire de la philosophie est
une entreprise de philosophe» (op. cit., p. 45).

2 Cf. l'article de R. Bultmann : Die Geschichtlichkeit des Daseins und der
Glaube. L'historicité du Dasein et la foi, in L'interprétation du Nouveau Testament,
Paris, Aubier, 1955, p. 114 ss.



PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE ET THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE 101

ou un peuple particulier, et non pas une doctrine philosophique à
laquelle elle fournirait la réponse suprême. Elle ne se présente pas
comme le résultat d'une réflexion de Dieu sur l'histoire, et ne saurait
remplacer ou achever telle ou telle philosophie de l'histoire qui s'en
rapprocherait ; mais, en dévoilant le dessein de Dieu à l'égard des
hommes, elle est créatrice de leur anthentique historicité : en et par
Jésus-Christ, les choses anciennes sont passées, les choses nouvelles
reçoivent leur accomplissement, l'homme charnel renaît spirituel ».

L'histoire pose au philosophe des questions qui l'obligent à
se pencher sur les dimensions temporelles de la conscience humaine.
Eclairée par la Révélation, elle interroge le théologien pour lui
permettre de confesser sa foi en une intervention de Dieu en elle :

n'est-elle pas en effet la condition de l'Incarnation du
Révélateur et réciproquement, l'existence historique du Fils de Dieu
n'est-elle pas la condition pour que l'histoire puisse revêtir un sens
valable Il y a donc une double relation vivante et personnelle :

d'une part entre le Christ et l'histoire, et d'autre part entre le
théologien et le témoignage de l'Eglise sur l'œuvre divine. A la lumière
de la foi, la réflexion théologique va entreprendre une critique du
savoir historique selon une perspective originale qui ne sera pas celle
de la phénoménologie contemporaine.

La problématique biblique et patristique de la théologie de
l'histoire confirme cette observation : genèse du monde et de l'homme
sous l'efficace de la Parole divine, révolte de la créature et condamnation

divine en sont les thèmes premiers ; ensuite ce sont ceux
relatifs à la rédemption, celui des deux alliances, de l'élection d'Israël
et celle de l'Eglise avec leurs promesses et leurs sacrements, ceux
enfin relatifs à la fin des temps, celui de la Parousie, du Jugement,
du Royaume. Tous renvoient au Christ et font partie de l'Evangile
qui est la source et l'objet de la foi et du témoignage de l'Eglise.

Ces thèmes seraient dépouillés de leur raison d'être, si on les
détachait de leur centre : le Christ historique, auquel l'Ecriture rend
témoignage ; et si on les privait de leur pesanteur historique, ils
deviendraient des mythes, pour servir de sujets à des évocations
épiques ou lyriques. En fait, ils s'insèrent dans la trame de l'histoire ;

ils la constituent à côté d'autres. En ce sens, la Révélation est contingente

et non pas absolue. Elle ne se situe pas au-delà ou en deçà des

1 Si on prend au sérieux la différence entre l'historicité manifestée par
la Révélation et celle à laquelle on parvient par l'analyse philosophique, on
ne peut étudier la théologie de l'histoire à la suite des diverses philosophies
de l'histoire, comme si elle était sur le même plan qu'elles. Un essai comme
celui de J. de Senarclens, si intéressant par ailleurs, n'évite pas ce malentendu
(cf. Le mystère de l'histoire, Genève, Ed. Roulet, 1949), ni non plus l'étude
plus prophétique de R. Niebuhr : Foi et histoire, Paris-Neuchâtel, Delachaux
et Niestlé, 1954.



102 GABRIEL WIDMER

événements, des institutions, des doctrines, mais en eux comme une
question qui leur est posée : quelle est la signification et la valeur
dernières de ces événements, de ces institutions, de ces doctrines
C'est la question posée par Dieu à travers les thèmes de sa Révélation

à tout ce qui appartient à l'humain. Ainsi la Révélation se
fait historique en situant toute l'histoire sous le Jugement de Dieu ».

Mais alors si la Révélation est historique et si sa reconnaissance
relève de la foi et du témoignage, que peuvent encore signifier
l'universalité de la souveraineté et de l'éternité de Dieu Si l'annonce
du salut et de la damnation inhérente au Jugement s'inscrit dans
la contingence, comment revêtira-t-elle une portée universelle De
tels problèmes ne se poseraient pas, si à la suite de Hegel, nous
concevions Dieu comme l'esprit universel dont la spontanéité immanente

développerait ses virtualités selon une dialectique ternaire ;

Dieu se confondrait alors avec l'histoire. Mais le Dieu de Jésus-Christ
ne se confond, ni ne demeure totalement étranger à l'histoire. C'est
pourquoi si nous ne pouvons échapper à de tels problèmes, nous ne
parvenons jamais à les résoudre à cause de notre historicité.

Pour le théologien, le Christ en tant qu'homme-Dieu doué de la
double nature, n'est pas face à l'histoire dans une situation analogue
à celle de l'homme : lui seul peut être nommé le « confident de Dieu »

par la foi, tout en partageant l'historicité commune. Comme auditeur
de la Parole, le croyant participe partiellement à cette confidence
qui lui est transmise d'ailleurs d'une manière énigmatique. Dans le
Christ, le mystère de l'histoire nous est découvert et caché simultanément

: Dieu a fixé un terme à l'histoire des hommes et une limite
à leur historicité, mais le « quand » et le « comment » du passage de
l'économie présente à l'économie future sont tenus secrets. Le Dieu
trinitaire, et non seulement l'homme, est l'artisan de l'histoire2.
Grâce à la foi, le théologien est donc conscient de la présence de
Dieu dans l'histoire (le Père a envoyé le Fils dans le monde), il est
cependant incapable de s'en rendre maître par son savoir. Son
historicité qui le limite n'est pas celle du Christ : acceptée librement
dans l'obéissance par celui-ci, elle est supportée par celui-là comme
la marque de sa culpabilité et le moyen de son salut. Mais l'historicité

1 Le problème de l'historicité de la Révélation et de la Bible a été posé
dans une démarche proche de la nôtre par Pierre Burgelin, in L'homme et
le temps, Paris, Aubier, 1945, p. 108 ss.

2 On peut dire que ce sont ces interventions successives de Dieu dans
l'histoire qui donnent à l'histoire dite « sacrée » sa consistance et sa cohérence
qu'on pourrait définir de la manière suivante : « L'histoire se développe selon
certaines analogies essentielles, selon certaines lois... et les rapports historiques
entre Israël et l'Egypte ou Babylone peuvent encore aujourd'hui nous apprendre
quelque chose, parce que ces temps ne sont pas absolument révolus » (Claude
Tresmontant : Etudes de métaphysique biblique, Paris, Gabalda, 1955, p. 185).



PHILOSOPHIE DE L HISTOIRE ET THEOLOGIE DE L HISTOIRE IO3

du théologien n'est pas davantage celle de l'homme qu'étudie le
philosophe : elle lui permet d'entrer en communion avec Dieu et
son prochain, au lieu de l'enfermer dans son insularité.

Saint Paul esquisse ce nouveau type d'historicité dans ses épîtres
et tout particulièrement dans celle aux Romains : l'apôtre rappelle
les thèmes majeurs de l'œuvre rédemptrice et de l'histoire du salut
(la justice divine s'est manifestée et accomplie en Jésus-Christ), puis
il décrit dans les chapitres 6 et suivants, la condition historique du
chrétien à l'aide de la dialectique de 1'« autrefois » et du « maintenant »,

de la mort au péché et de la vie en Christ, de la servitude sous la loi
ancienne et de l'esclavage sous la loi nouvelle. En communion avec
le Christ, grâce au témoignage des apôtres, le chrétien récapitule
en lui, d'une manière personnelle et existentielle, l'histoire de l'humanité,

du peuple élu et du nouvel Israël ».

Le véritable savoir historique exige du philosophe et de
l'historien une mise entre parenthèses de leur mauvaise subjectivité 2.

Ils y réussissent en se disposant à accueillir sans préjugé le sens
du document étudié. L'intelligence de la foi qu'est la théologie
réclame du croyant une ascèse analogue. Le théologien s'y prépare en
se mettant à l'écoute de la Parole de Dieu qui le débarrasse de son
égoïsme charnel. Passer de l'existence inauthentique à l'existence
authentique, c'est pour lui passer des ténèbres du monde à la lumière
de la foi. L'étude de l'historicité spécifique du croyant éclaire les
divers essais de théologie de l'histoire : plus le théologien en sera
lucidement conscient, plus sa réflexion sur l'histoire sera fidèle au
témoignage biblique et pure d'éléments philosophiques hétérogènes 3.

Foi et histoire. Témoin du Christ, dans la mesure où il est
l'auditeur de la Parole de Dieu, le théologien est-il habilité à porter
un jugement sur le sens de l'histoire universelle ou sur la signification
religieuse de tel ou tel événement Peut-il, pour ce faire, abstraire
des thèmes de l'histoire du salut des normes et des critères Est-il
autorisé à ployer la science historique dans des cadres qu'il aurait
extrait des témoignages sacrés Ce faisant, ne cherche-t-il pas à

usurper une fonction qui n'appartient qu'à Dieu Il était nécessaire

1 L'étude de la terminologie historique du Nouveau Testament est des
plus instructives, cf. l'article de Stählin sur « nun » et « arti » (Kittel : Theologisches

Wörterbuch zum N.-T., tome IV, p. 1099 ss., celui de Sasse sur « aiôn »

(Id. op., tome I, p. 197 ss.), celui de Delling sur « kairos » (id. op., tome III,
p. 456 ss.).

2 Cf. supra, p. 96 ss.
3 Cf., par exemple, Ziegler : Die Grenzen geschichtlicher Erkenntnis bei

S. Augustin, in Augustinus Magister, Paris, Etudes augustiniennes, 1954, tome II,
p. 981 ss. et le rapport de H.-L Marrou sur la Théologie de l'histoire chez Saint
Augustin, id. op., tome III, p. 193 ss.



104 GABRIEL WIDMER

de rappeler l'importance de l'historicité du croyant, pour mettre de
telles questions à leur juste place.

En tant qu'adhésion à l'Evangile, la foi confesse la Seigneurie
du Christ sur le temps, la venue imminente de la Parousie et du
Jugement, et l'établissement du Règne de Dieu. En quoi les objets
de la foi intéressent-ils l'histoire des historiens et l'histoire de la
conscience des philosophes Reconnaître avec O. Cullmann que la
Bible place le Christ au centre de l'histoire r ne doit pas seulement
signifier quelque chose pour cette portion du devenir humain connue
des Juifs et des premiers chrétiens, mais pour les croyants et pour les

philosophes du XXe siècle, sinon la Seigneurie du Christ serait
partielle et relative. Cette signification appartient à la prédication
de l'Evangile et non pas à l'analyse ou à la démonstration historiques
et philosophiques ; on peut la formuler à la suite de J. de Senarclens
de la manière suivante : « Dans l'histoire, tout est création de Dieu,
miracle, puisque la cause première et dernière la meut, d'une façon
ou d'une autre, c'est toujours la volonté de Dieu manifestée en
Christ et présente dans tous les temps »2. Comme toute prédication,
elle place l'homme singulier devant l'option du oui ou du non.

La foi ne peut donc prétendre à régenter le savoir historique
au nom de normes, dont elle serait l'auteur, sans se transformer en
une connaissance arbitraire. Expliquer l'enchaînement des
événements, des civilisations et des cultures à l'aide de la notion de Providence,

c'est lever l'ambiguïté de la foi et faire fi de l'historicité de
la Révélation et du chrétien. Une telle gnose fausse la connaissance
historique 3.

Il y a une autre forme de gnose : à la foi qui se veut totalitaire et
tentaculaire correspond la foi honteuse de sa pauvreté et qui, pour
s'enrichir, fait des emprunts à une philosophie 4.

1 O. Cullmann : Christ et le temps, Paris-Neuchâtel, Delachaux-Niestlé,
1947.

2 J. de Senarclens, op. cit., p. 248.
3 Un exemple : dans son Précis d'histoire de la philosophie, Paris, Desclée,

1941, le P. Thonnard montre la nécessité pour la pensée grecque d'un homme
capable de lutter contre les sophistes ; « La Providence ne refusa pas cet homme
au paganisme, ce fut Socrate » (p. 31).

4 « Le Royaume de Dieu, constate Cl. Tresmontant, est en train de se
faire, de naître, de croître. Israël marque l'émergence de ce « phylum » nouveau,
surnaturel. » En note, il indique l'origine de ce langage : « Considéré
objectivement, à titre de phénomène, le mouvement chrétien, par son enracinement
dans le Passé, et par ses développements incessants, présente les caractères
d'un phylum. Replacé dans une évolution interprétée comme une montée de
Conscience, ce phylum, par son orientation vers une synthèse à base d'amour,
progresse exactement dans la direction présumée pour la flèche de la Biogenèse.
Dans l'élan qui guide et soutient sa marche en avant, cette flèche montante
implique essentiellement la conscience de se trouver en relation actuelle avec
un Pôle spirituel et transcendant de convergence universelle. » Teilhard de
Chardin. (Cl. Tresmontant : op. cit., p. 187.)



PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE ET THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE 105

Il est nécessaire de critiquer les théologies de l'histoire qui
interprètent l'histoire selon des normes soi-disant bibliques et les thèmes
révélés à la lumière d'une philosophie étrangère à l'Ecriture. Quelles
que soient les réponses données aux questions relatives à l'évolution
ou à l'involution, elles suppriment le mystère du Jugement et
la réalité actuelle de l'inachèvement de l'histoire. On sait que
pour l'évolutionnisme, l'histoire est le lieu privilégié de l'apparition
des valeurs de plus en plus nobles, tandis que pour la doctrine
contraire, elle est le milieu corrupteur du paradis primitif ou bien le
purgatoire obligé d'un nouvel état de chose. De telles appréciations
aux conséquences diverses pour l'éthique et la politique, sont portées
par une foi, qui pour être authentique dans sa source, n'en est pas
moins téméraire et infidèle dans ses jugements.

La foi est donc solidaire de l'histoire par son objet : la Révélation
historique de Dieu en Jésus-Christ, et par son acte : l'assentiment
décisif d'un homme plongé dans l'histoire à cette intervention divine.
S'il en est ainsi, tout essai de théologie de l'histoire est-il voué à
l'échec Une possibilité reste ouverte : au lieu de statuer sur le sens
et la valeur de l'histoire universelle, le théologien peut mettre en
lumière certaines analogies, en s'inspirant de la manière dont les
auteurs bibliques et les Pères lurent l'histoire ». Analogies entre la
situation de l'Israélite pieux, celle du chrétien du Ier siècle et la
nôtre et non entre tel événement passé et tel événement contemporain

2. Ces analogies supposent certaines structures constantes dans
la situation du fidèle en présence de Dieu et du monde ; elles sont
suggérées à la foi par l'Ecriture.

La foi connaît l'histoire par analogie. Elle ne vise pas à établir des

rapports de causalité efficiente entre la volonté divine et tel fait
contemporain. Mais elle se laisse éclairer par des situations-types décrites
dans les Ecritures et re-présentées dans les sacrements (situation
d'Adam, de Noé, d'Israël lors de l'Exode, etc.). Le savoir historique de

1 Cf. Jean Daniélou : Sacramentum futuri, Etudes sur les origines de la
typologie biblique, Paris, Beauchesne, 1950 ; Henri De Lubac : Histoire et
Esprit, l'intelligence de l'Ecriture d'après Origene, Paris, Aubier, 1950 ; Samuel
Amsler : La typologie de l'Ancien Testament chez saint Paul in Revue de
théologie et de philosophie, Lausanne, La Concorde, 1949, tome 37, p. 113 ss.

2 Une analogie entre la Jérusalem désobéissante des prophètes (Es. 60,
Ezéch. 16) et l'Eglise infidèle de l'Apocalypse (Apoc. 3 : 1, 17-19) : « Si l'histoire
du monde dans son sens le plus profond est le jugement du monde, ce n'est
pas le jugement sur les païens et les juifs qui est manifesté, mais le jugement
de l'Epoux sur l'épouse. Dans cette perspective, ce n'est pas le combat entre
les deux cités, entre Jérusalem et Babylone qui est le sens théologique, le sens
le plus intérieur de l'histoire, mais la lutte plus profonde, plus tenace, plus
significative du Fils de l'homme avec son épouse. Ce n'est pas Babylone au
dehors qui doit être finalement vaincue, c'est Babylone au dedans. » Hans
Urs von Balthasar : Théologie de l'histoire, Paris, Pion, 1955, p. 135.



I06 GABRIEL WIDMER

la foi n'est pas critique comme l'est celui de la raison philosophique,
mais typologique, fondé sur une causalité exemplaire. Il est
inséparable d'une théologie de l'alliance (« les promesses de Dieu sont
irrévocables, fondées qu'elles sont sur sa fidélité ») » ; il manifeste
« la liaison organique des différentes étapes de l'histoire chrétienne » 2.

La connaissance historique qu'apporte la foi reste hypothétique,
parce qu'elle est humaine : elle fera un usage prudent de la méthode
typologique. Ses résultats concernent d'abord et surtout l'Eglise, sa
lutte contre les hérésies et contre les compromis avec les philosophies
qui donnent naissance aux gnoses. Elle n'est donc pas un savoir
supérieur, mais une fonction de la connaissance critique, à laquelle la
prédication de l'Eglise doit se soumettre, si elle veut demeurer fidèle.
Il semble que la théologie de l'histoire ne cherche plus de nos jours
à donner une interprétation religieuse de l'histoire universelle ; elle
contribue, à la lumière d'une compréhension toujours plus précise
du passé, à transmettre le dépôt sacré, sans l'alourdir du poids des

spéculations humaines 3.

Théologie de l'histoire, théologie de la foi agissante. Le
savoir historique du théologien est une connaissance sub specie
analogiarum fidei, c'est-à-dire un savoir dont le type et l'exemplaire
déterminant se révèle en Jésus-Christ. Le croyant ne connaît pas
comme l'Envoyé connaît la Volonté du Père ; tout le Nouveau
Testament et surtout le quatrième évangile le proclament. Pourtant
dans la mesure où il est en Christ une nouvelle créature et où Christ
vit en lui, son entendement est renouvelé. Il participe fragmentaire-
ment au savoir du Christ, qui est vie, vérité, lumière et amour par
rapport au savoir du monde qui est mort, mensonge, ténèbres et
haine. L'analogie sous-jacente à ce savoir imparfait et provisoire,
qui unit le disciple au Maître, apparaît dans la théologie
sacramentaire. Saint Paul exprime cette ressemblance (qui n'est pas une
identité) entre la situation du Christ et celle du croyant, en ces
termes : « Ignorez-vous que nous tous qui avons été baptisés en
Jésus-Christ, c'est en sa mort que nous avons été baptisés. Nous
avons donc été ensevelis avec lui par le baptême en sa mort, afin
que, comme Christ est ressuscité des morts par la gloire du Père,
de même nous aussi nous marchions en nouveauté de vie » (Rom.
6 : 3-4)-

1 Jean Daniélou : Essai sur le mystère de l'histoire, Paris, Ed. du Seuil,
1953, P- "•

2 Id. op., p. 236.
3 Niebuhr a bien mis à jour les tendances erronées des théologies de

l'histoire d'inspiration luthérienne, calvinienne et catholique, pour répondre
à cet effort critique (cf. op. cit., p. 195 ss.).



PHILOSOPHIE DE L HISTOIRE ET THEOLOGIE DE L HISTOIRE IO7

Dans cette perspective, peut-on encore parler du sens chrétien
de l'histoire Non, si l'on entend par cette expression, des spéculations

différentes et pourtant de même genre que celles des philosophies
idéalistes, spiritualistes ou matérialistes. Il n'y a pas de conception
chrétienne de l'histoire à côté ou au-dessus de celles de Hegel ou
de Marx. Mais on peut user des mots « sens chrétien de l'histoire »

pour désigner l'étroite parenté qui existe entre le destin du Christ,
celui de son Eglise et la destinée personnelle de chaque croyant dans
le monde et son histoire. Il y a entre le Christ et les siens un sort
commun dans le monde : combattants et voyageurs, tandis que
leur homme extérieur se détruit, leur homme intérieur se renouvelle
de jour en jour (cf. II Cor. 4/16). Sens de l'histoire et sens de la
destinée se rejoignent, parce que l'histoire, une fois assumée par le
Christ, revêt un caractère personnel.

La connaissance historique n'est pas pour le théologien une
invitation à la spéculation, mais un appel à l'engagement. Dans une
histoire, où l'Eglise, le monde et le croyant tissent leur destinée
respective, les théologies providentialistes et millénaristes
suppriment la possibilité de cet engagement ; elle rendent illusoire la
liberté humaine, en faisant de Dieu l'ordonnateur de l'histoire-spec-
tacle : l'homme singulier n'est plus mis en présence de l'option
décisive entre la foi et l'incrédulité.

Une théologie respectueuse du mystère de la Révélation, prend
au sérieux la libération de l'homme par le Christ. Pour elle, la foi n'est

pas seulement une participation partielle et dérivée à la connaissance

que le Christ a de l'histoire, mais à son agir historique. La théologie
de l'histoire implique une éthique historique, qui tient compte des

situations concrètes ; les parénèses des apôtres sont là pour nous le
rappeler. Ce n'est pas fortuitement que soit Niebuhr, soit Daniélou
élaborent au cours de leur enquête sur le sens chrétien de l'histoire
une morale de la charité et de l'espérance.

La connaissance historique donne à l'homme la possibilité d'agir,
de témoigner, en le soustrayant à 1'« ubris » et à la « nemesis » du
destin. Mais là où le philosophe critique croit se libérer de la fatalité
par une prise de conscience toujours plus lucide de sa situation et
de son historicité, le théologien se réclame de Jésus-Christ. A la lumière
de la Révélation, l'histoire n'est plus nécessairement une série de
tentatives avortées ou de répétitions et de reprises sur des thèmes
immuables ; elle est susceptible de devenir une succession d'événements

ordonnés à de nouveaux cieux et à une nouvelle terre, succession

ponctuée par de nouvelles naissances et de nouveaux départs ».

1 Cf. J. Daniélou : op. cit., p. 236 ss. (sur le sens du mot « akolouthia »

chez Grégoire de Nysse).



I08 GABRIEL WIDMER

Elle se refuse à se laisser objectiver dans une gnose, mais elle reste
le ressort de l'agir humain. L'histoire est donc le temps de la décision
et du risque de la personne en présence de la Révélation divine et de
ses promesses.

Toute réflexion théologique sur l'histoire, sur le labeur de l'historien
et sur les modalités diverses de l'historicité de l'homme nous ramène
inlassablement sur la terre : la finitude de la raison jette quelquefois
le philosophe dans l'effroi ; la pauvreté et l'obscurité de la foi
précipitent souvent le théologien dans la crainte et le tremblement.
A travers le labeur historique, le philosophe et le théologien font
l'expérience de leur humanité : ils se savent embarqués chacun à leur
manière. A la différence du philosophe, qui laisse ouvert devant lui
l'éventail des diverses valeurs auxquelles il peut se consacrer, le
théologien pressent qu'il est le serviteur inutile d'un Dieu qui veut
faire et fera toutes choses nouvelles.

Là où le philosophe contemporain limite son effort à une description

et à une critique, le théologien trace le chemin à suivre. Ce

faisant, de théologien il redevient prédicateur : il a terminé de donner
une introduction à la théologie de l'histoire, il contribue à la créer,
sans lui assigner une fin, et sans donner une réponse aux questions
qu'elle pose. Le mot de la fin et l'ultime réponse n'appartiennent
ni au philosophe, ni au théologien.

Gabriel Widmer.


	Philosophie de l'histoire et théologie de l'histoire

