Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1956)

Heft: 1

Artikel: Le serviteur souffrant d'Esaie 53
Autor: Pidoux, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SERVITEUR SOUFFRANT D’ESAIE 53

Sur le chemin de Jérusalem a Gaza le diacre Philippe rencontrait
U'officier éthiopien qui lisait un passage d’Esaie 53 et qui lui demanda
de qui parlait le prophéte (Actes 8). A cette question, I'Eglise chré-
tienne des premiers sieécles a répondu comme Philippe : « Il s’agit
de Jésus»; mais cette réponse n'a pas suffi a décourager les cher-
cheurs. La littérature du sujet a tellement grandi qu’on I’a comparée
«a un océan dont personne ne peut se vanter d’avoir exploré toutes
les profondeurs » &. Tour a tour, le serviteur souffrant a été identifié
avec des personnages de l'histoire d’'Israél, avec des princes ou des
rois . Uzzias, le lépreux, Ezéchias, Josias, Joachim, Sorobabel ; avec
des prophetes : Moise, Esaie, Jérémie, Ezeéchiel; a quelque rabbi
lépreux, a quelque chef religieux mis a mort par ses fidéles. Pour
d’autres, le serviteur souffrant serait ume grandeur collective : le
peuple d’Israél ou une fraction de ce peuple, le fameux « reste » des
fidéles, noyau du royaume messianique, la classe des prophétes au
destin souvent tragique. Considérant le serviteur comme une figure
de U'avenir, plusieurs ont salué en lui le roi-sauveur, le Messie, tandis
que d’autres retrouvaient en lui les traits du dieu de la végétation,
Tammuz-Baal-Adonis, dont le culte était répandu du golfe Persique
aux rives méditerranéennes 2. Les interprétations proposées sont
d'une grande richesse et constituent un témoignage émouvant de la
recherche humaine aux prises avec un probléme d'une immense
importance. Personne « ne peut lire Esaie 53 sans un sentiment de
respect. C'est la plus admirable piéce de poésie religieuse dans toute
littérature » 3. Disons-le tout de suite, la question du serviteur souf-
frant dans Esaie 53 est objet de foi autant que de science. Mais elle
se présente a nous sous l'aspect d'un document écrit qui peut, comme

t T. H. WEIR: « The Westminster Review », CLXIX, 1908, p. 309, cité
par RowLEY.

% Toutes ces théories ont été analysées avec pertinence par H. H. ROWLEY :
The Servant of the Lord, Londres 1952 ; CH. R. NoRTH : The Suffering Servant
in Deutevo-Isaiak, Oxford, 1048.

3 C. C. Torrey : The Second Isaiah, Edinburgh, 1928, p. 409.



LE SERVITEUR SOUFFRANT D’ESAIE 53 37

tel, étre soumis a l'investigation humaine, méme si, parvenu au terme
de cette enquéte, il fallait reconnaitre qu’il est aussi oiseux de cher-
cher a identifier le serviteur d’Esaie 53 que l'enfant prodigue de la
parabole. Voici d’abord une traduction de ce chant célébre :

Esaie 52 : 13 @ 53 I2

52: I13. Voici* mon Ebed connait le triomphe,
I1 est élevé, placé treés haut, a une trés grande hauteur 2.

14. Alors qu’en sa présence beaucoup étaient frappés de stupeur,
tellement défiguré et méconnaissable était son visage
Et son extérieur qui n’avait plus rien d’humain,

15. Il sera « un sacrifice de libation » pour beaucoup de peuples 3.
A sa vue, les rois garderont la bouche fermée,
Car ils ont vu ce qui ne leur avait jamais été raconté,
Ce qu’ils n’avaient jamais appris, ils en ont été témoin.

53: I.4 Qui pourrait croire ce qui nous a été transmis s

Et la force de Jahvé 6 par qui s’est-elle manifestée ?

2. Il a grandi devant lui comme une pousse,
Comme une racine d’'un sol aride,
Il n’avait aucun extérieur, ni beauté 7,
Aucune apparence qui puisse nous plaire,

3. Méprisé et abandonné des hommes,
L’homme de douleurs, familier de la souffrance,
Comme quelqu'un a la vue duquel on détourne le visage,
Méprisé et nous l'avons tenu pour rien.

4. Cependant, c’était nos maladies qu’il portait,
C’est de nos douleurs qu’il était chargé,
Et nous, nous le tenions pour atteint, frappé par Dieu et
chatié.
5. Lui, était déchiré a cause de notre péché,
Ecrasé a cause de nos iniquités.
Le chatiment qui nous vaut le salut 8 a pesé sur lui
Et c’est de ses blessures que nous vient la guérison.

1 C’est l'interjection qui souvent introduit un oracle, cf. 42: 1. Les ver-
sets 13 et 14 contiennent un oracle de Jahvé, promettant a 1’Ebed son éléva
tion, c’est-a-dire son retour sur le tréne.

2 Allusion au trone royal, cf. Es. 6: 1.

3 Ici le texte est irrémédiablement corrompu. Le mot traduit par « sacrifice
de libation : 17" est une crux interpreium.

4 Ici commence le corps de I’hymne.

5 Le terme employé 1I2W désigne le mythe du culte.

6 Litt. : le bras. .

7 AN & supprimer.

¢ Litt. : de notre salut.



IO.

IT.

I2.

GEORGES PIDOUX

. Nous tous, comme des brebis, nous nous égarions,

Chacun de nous allait son propre chemin.
Mais Jahvé I'a frappé de l'iniquité de nous tous .

Il I'a pressé d’angoisse, mais il n’a pas ouvert la bouche,
Comme un agneau mené a la boucherie,

Comme une brebis garde le silence devant les tondeurs,
Il n’a pas ouvert la bouche.

Par un jugement de violence il a été enlevé

Et qui a compris son destin,

Car il a été retranché de la terre des vivants,

De ceux pour qui le péché de mon peuple est un tourment.

On a mis son tombeau avec les impies,

Son tertre funéraire avec le riche 2,

Bien qu'il n’ait pas commis de violence,

Et qu'aucune tromperie ne se soit trouvée dans sa bouche.

Mais aprés que Jahvé se soit plu a l’écraser, il s’est laissé
apaiser 3

Puisqu’il a donné sa personne en sacrifice pour le péché 4,
Il aura une descendance et vivra longtemps s

Et la volonté de Jahvé triomphera grace a lui.

A cause des tribulations qu'’il a subies,

Il sera rassasié de jours.

Par la connaissance qu'ils auront de lui 6
Le juste, mon Ebed, en justifiera beaucoup.
Il se chargera de leurs iniquités.

C’est pourquoi, je lui donnerai sa part avec les grands,
I1 partagera le butin avec les puissants,

Parce qu'il s’est donné tout entier 7

Et qu’il a été range parmi les transgresseurs,

I Dans I’Ancien Testament, le malheur est considéré comme une consé-

quence du péché. Ici, I'iniquité signifie aussi bien la faute que le résultat de
celle-ci, la maladie, I'épreuve.

2 Lire ici 1ND2 au lieu de 1"ND2 dans sa mort.
3 Le mot Y917 vient de la racine {9m. On a ici Iidée que le sacrifice

de I'Ebed a apaisé Dieu.

4 On pourrait traduire : il s’est donné lui-méme. Le terme DWN est le terme

technique désignant le sacrifice pour le péché.

diction.

5 Une nombreuse descendance et une longue vie sont des signes de béné-

6 Il s’agit 1a de la communion que les fidéles auront avec I'Ebed.
7 Litt.: il a vidé son d4me a la mort, expression au superlatif.



LE SERVITEUR SOUFFRANT D’'ESAIE 53 39

Qu'il a porté les péchés de beaucoup
Et qu'il s’est chargé pour les transgresseurs .
£

Ayant rappelé la teneur du quatriéme chant de I’Ebed 2, nous
pourrions essayer d’identifier le serviteur souffrant. L’histoire d’Isra€l
ne manque pas de personnalités dont le destin rappelle celui de
I’homme de douleurs. Mais une telle maniére de procéder se heurterait
a deux gros obstacles, d’abord a celui constitué par le temps du
verbe en hébreu. Si surprenant que cela paraisse & nos mentalités
d’Occidentaux, le verbe hébreu n’exprime pas nos catégories tem-
porelles, mais la nature de I'action. Sur la base des temps employés
dans Esaie 53, il est impossible de dire si le serviteur est une grandeur
du passé, du présent ou de I'avenir. Le serviteur a été, il est et il sera.
L’autre difficulté est plus sérieuse encore. C'est le fait que dans la
pensée hébraique les mémes expressions peuvent s’appliquer aussi
bien a une grandeur collective qu’'a un individu. La Bible est riche
de tels exemples, dont I'un des plus frappants est celui d’Ezéchiel 16.
Jérusalem y est interpellée de la facon suivante : « Par tes origines
et par ta naissance tu es du pays de Canaan. Ton pére était un
Amoréen et ta mére une Hittite. Et, au jour ol tu es née, ton cordon
n’a pas été coupé et tu n’as été ni lavée d’eau, ni frottée de sel, ni
enveloppée de langes. Personne n’a porté sur toi un regard de pitié.
Tu as été jetée en pleins champs, le jour ott tu es née; on n’éprouvait
que du dégoht a te conserver la vie» (Ezéch. 16: 3-5). Cette fagon
de parler était possible griace a la conception hébraique de personnalité
corporative 3. Pour les Israélites la limite entre le groupe et l'individu
était flottante, I'individu étant plus qu’'un fragment du groupe, mais
la manifestation parfaitement valable de celui-ci. Cette conception
ressort clairement de la place faite au roi dans le culte de Jérusalem.
Non seulement il y faisait fonction de représentant du peuple, mais
le peuple était contenu et comme concentré en lui. Il éait le peuple
vis-a-vis de la divinité. Saint Paul partage ce point de vue lorsqu’il
établit un parallele entre Adam, manifestation de 1’humanité
ancienne, et Christ, en qui est contenue 'humanité nouvelle 4.

I Je suis ici la traduction d’H. S. Nyberg, 4 quelques détails prés, ainsi
que quelques-unes des suggestions d’I. Engnell : H. S. NYBERG : Smdrtornas
man, Svensk Exegetisk Arsbok, VII, 1942 ; I. ENGNELL : T%ll frdgen om Ebed
Jahve-singerna och den lidande Messias hos « Deutevojesaja », id. X, 1945. Cette
étude a été reprise en anglais par l'auteur dans le Bulletin of the John Rylands
Library, 31, 1948.

2 Les trois autres sont Es. 42: 1.., 49: 1-13, 50 : 4-IT.

3 L’expression est de H. WHEELER RoOBINSON : The Hebrew Conception
of Corporate Personality, dans Werden und Wesen des A. T., BZATW 1936, p. 49.

4 L’intervention dans Nombres 20 d’Edom comme roi, comme peuple et
comme individu illustre fort bien la dite conception.



40 GEORGES PIDOUX

La seule méthode dont nous puissions nous servir ici, c’est de
déterminer la nature du langage employé pour célébrer le serviteur
souffrant et si possible retrouver 'origine de ce langage, c’est-a-dire
le contexte religieux auquel il appartient. Puis, dans une seconde
partie, de considérer la place faite a ce morceau dans l’ensemble
du livre de II Esaie .

Il est clair que le langage de II Esaie et singuliérement d’Esaie 53
présente de nombreuses affinités avec la langue des Psaumes. Or
les Psaumes de la Bible représentent dans leur trés grande majorité
la liturgie du Temple de Jérusalem. Ainsi, Esaie II offre de nombreux
contacts avec le culte. Le terme d’Ebed, serviteur, était déja employé
a Babylone pour désigner le roi, lorsqu’il remplissait ses fonctions
de prétre 2. Ce titre établit avec Dieu une relation spéciale que la
Bible grecque a essayé de rendre par moiq, mon enfant, mon fils,
mon bien-aimé. Le langage liturgique peut se caractériser de deux
maniéres. Il est éminemment conservatenr et comme entaché d’'immo-
bilisme. Les mémes formules demeurent en usage pendant des siécles,
survivant méme aux réalités cultiques qu’elles recouvraient. On sait,
par exemple, que les vieilles liturgies sumériennes ont été utilisées
pendant plus d'un millénaire & Babylone. De plus, la langue du culte
a un caractere international, c’est-a-dire qu’elle n’est pas le patrimoine
exclusif d'un peuple, comme Israél, mais qu’elle est la méme pour
un tres large cercle de culture. Les travaux de Zimmern, Widengren,
Erman, Falkenstein et von Soden ont révélé que les psaumes de
Sumer, de Babylone et d’Egypte offraient de grandes ressemblances
avec les Psaumes de la Bible 3. Plutot que d’influences ou d’emprunts,
mieux vaut parler d'un fonds de traditions commun a tout le Proche-
Orient ancien. Le probléme est le méme pour les sanctuaires de
I’Antiquité sémitique, comme, par exemple, le Temple de Jérusalem,
qui était la réplique d’'un modéle phénicien. Faute de paralléles
bibliques, il est par conséquent légitime de chercher ailleurs I'origine
des expressions décrivant I'Ebed de Jahvé dans Esaie 53.

Le serviteur est considéré sous trois aspects: son extérieur, son
destin et la signification de ce destin. Son extérieur : pour le décrire,

I La critique distingue dans le livre d’Esaie trois parties d’auteurs et
d’époques différentes : I Esaie (Es. 1-39), composé avant I’Exil, soit vers 700
av. J.-C.; II Esaie (Es. 40-55), contemporain de I'Exil (550 env.); 111 Esaie
(Es. 56-66), écrit une génération plus tard.

2 Cf. I'excellente étude de C. LINDHAGEN : The Servant Motif in the Old
Testament, Uppsala, 1950.

3 H. ZIMMERN : Babylonische Hymmnen und Gebefe 1-2. Leipzig, 1905-1911
(der Alte Orient 7: 3, 13: 1); G. WIDENGREN : The Accadian and Hebrew
psalms of lamentation as religious documents, Uppsala, 1936; A. ERMAN :
Die Litevatur der Aegypter. Leipzig, 1923 ; A. FALKENSTEIN et W. VON SODEN :
Sumerische und Akkadische Hymmen wund Gebete, Artemis-Verlag Ziirich-
Stuttgart 1953.



LE SERVITEUR SOUFFRANT D’ESAIE 53 41

I’auteur se sert d’images toutes plus réalistes les unes que les autres.
« Son visage est défiguré, méconnaissable », « Il a grandi comme une
pousse d’un sol aride », « I1 n’a ni extérieur, ni beauté, ni apparence »,
« Il a été battu, déchiré », « mené comme 'agneau a la boucherie », etc.
C’est en vain qu’on chercherait dans la Bible des expressions paral-
leles a celles-1a. Nous avons donc le droit et méme le devoir de regarder
en dehors de la Bible. En 1935, le Pére franciscain Witzel, professeur
a I'Institut biblique pontifical de Rome, publiait en traduction les
liturgies suméro-babyloniennes de Tammuz, le dieu de la végétation.,
dont le culte célébrait la passion, la mort et le retour a la vie *. Bien
que des réserves puissent étre faites sur les détails de la traduction,
il apparait que les ressemblances avec les expressions employées dans
Esaie 53 sont frappantes. Le corps de ces liturgies est formé de
plaintes mises dans la bouche de la déesse Ischtar, des prétres, du
peuple tout entier. Tammuz est tombé, enlevé, emmené dans la
steppe ou séjour des morts. La malédiction 'a frappé. Il est un
homme sur lequel on répand des plaintes. Il souffre. Il est maltraité.
Il est mort, anéanti, tué, éteint. Ses yeux sont fermés. A plusieurs
reprises revient la plainte qui rappelle le quatriéme chant de I'Ebed :
Qui reconnait ton visage ? Il est défiguré, maltraité, brisé. Il a été
frappé par la souffrance. On 1'appelle « Seigneur du grand arbre ».
Sa vie et son destin se rapprochent aussi beaucoup de celui de I'Ebed.
Il a été condamné a la destruction, frappé par une génération mau-
vaise. Il est appelé le berger jeté a terre, 'emprisonné, le tué. Il a
été brisé comme un roseau, lavé avec du sang. Il a été mis vivant
dans le tombeau, ot i1l dort d'un profond sommeil. A c6té de Tammuz,
sa déesse est aussi 1'objet de plaintes, comme le temple du dieu,
comme aussi le peuple et le pays.

Quand tous les rites ont été accomplis, la déesse se rend dans
le séjour des morts ou elle réveille le dieu, qui revient dans son temple
au milieu des acclamations et des cris de joie 2. Le cycle est alors
achevé. Il est possible qu’au cours du culte, on brisait de petites
figurines de Tammuz, faites en argile. On en a retrouvé en grand
nombre dans les fouilles pratiquées dans le Proche-Orient.

Les analogies entre ces textes et Esaie 53 ne peuvent étre niées.
Quand on sait que IT Esaie a été composé a Babylone pendant l'exil
dans un pays ou le culte du dieu de la végétation tenait une grande
place, le rapprochement s’établit de lui-méme entre ces rituels et la
figure du serviteur souffrant. Cependant, il faut se garder de trop
simplifier le probléme, car II Esaie réagit violemment contre les

T M. WitzeL : Tammusz-Liturgien und Verwandtes, Analecta Orientalia 10,
I1935.

2 Toutes les références se trouvent dans WITZEL, op. cif., p. IX-XIII, qui
renvoient au texte lui-méme.



42 GEORGES PIDOUX

cultes de Babylone. II ne cesse de jeter des défis aux idoles, incapables
de rien faire. Il leur crie: « Faites quelque chose, n’importe quoi
pour que nous voyons que vous étes des dieux, mais non vous étes
moins que rien. C’est une folie de s’attacher a vous» (Es. 41 : 23-24).

On sait que le culte du dieu qui meurt et qui revit, symbole de
la végétation qui, dans le Proche-Orient, disparait de fagon soudaine
sous I'ardeur du soleil, n’était pas inconnu en Israél. Ezéchiel apercoit
dans le Temple des femmes qui pleuraient le dieu Tammuz (Ezéch. 8 :
14). L’Ancien Testament fait allusion 4 la plainte d’Hadadrimmon
dans la vallée de Méguido (Zach. 12 : 11) *. L’insistance avec laquelle
la Bible célébre son Dieu comme étant le Diew vivant trahit une
intention polémique dirigée contre le dieu de la végétation. Il serait
intéressant de savoir la place occupée par ce culte en Palestine avant
Parrivée des Hébreux. Grice aux tablettes de Ras Shamra-U garit,
découvertes par les Francais sur la cote de Syrie, on connait la
mythologie de Canaan au deuxiéme millénaire avant Jésus-Christ.
Dans la Bible, la figure centrale du panthéon cananéen est Baal, le
jeune dieu, dont le culte est associé au renouvellement de la nature.
Or les chants de Ras Shamra sont centrés sur le mythe du dieu
qui meurt et qui revit. Ils célébrent Alyan Baal qui « descend dans
la prison de la terre », qui « tombe », qui « meurt », qui « périt ». Dans
la légende de Danel, un texte qui appartient au méme cycle, c’est
Aqghat qui, jouant le role de Tammuz, «est frappé au visage», «a
Poreille », dont «le sang est répandu comme par un boucher ». C’est
enfin Karit qui est tombé, mais qui, aprés son abaissement, connaitra
le triomphe et remontera sur le tréne royalz. Aux lamentations
causées par la mort du dieu, par sa disparition, marquée par celle
de la veégeétation, succédaient les acclamations saluant son retour.
Le culte était censé créer la végétation nouvelle et la vie de la
nature.

Si, dés le deuxiéme millénaire avant Jésus-Christ, la terre de
Canaan était imprégnée du vieux mythe, les sanctuaires qu’lsraél
devait reprendre et mettre au service de son Dieu retentissaient encore
des plaintes destinées a faire revivre le dieu mort 3. Méme désin-
tégrées, c’'est-a-dire détachées des réalités cultiques qu’elles recou-

I Cf. aussi le passage bien connu d’Osée 6 : 1-2.

2 Les textes de Ras Shamra ont donné lieu a des études extrémement
nombreuses. L’édition la plus compléte est celle de C. H. Gorpon : Ugaritic
Handbook, Analecta Orientalia 25, Rome 1947. Une étude trés originale de
ces textes est celle d’I. ENGNELL : Studies in Divine Kingship in the Ancient
Near East, Uppsala, 1945.

3 Osée nous renseigne sur l'attrait que ce culte exercait sur ses contem-
porains, ch. 2. Cf. Es. 1: 29, les jardins d’Adonis, coutume en usage aujourd’hui
encore dans le bassin méditerranéen.



LE SERVITEUR SOUFFRANT D’ESAIE 53 43

vraient a l'origine, les formules étaient 1 présentes, prétes a se mettre
au service d'une foi et d’'une espérance.
* * *

Le destin de ’Ebed et l'interprétation de ce destin sont choses
liées. Nous avons I’homme de douleurs, accablé de maux, la victime
exposée aux coups, passée en jugement, livrée a la mort, mise au
tombeau. Pour comprendre la signification de tout cela, il faut se
souvenir que dans le monde israélite les malheurs qui s’abattaient
sur un homme, les maladies dont il souffrait étaient toujours rap-
portés aux péchés qu’il avait commis, que ceux-ci lui soient connus
~ou inconnus. Le drame de Job est précisément qu’il est frappé, alors
qu’il se sent innocent. Le Lévitique contient un rituel pour purifier
de ces péchés inconnus. Pour un Israélite, porter une maladie a le
méme sens que porter des péchés, celle-la étant le résultat direct
de ceux-ci. Il est clair que ’Ebed, qui a été fait sacrifice pour le péchér,
est ici décrit a travers les catégories du sacrifice d’expiation, tel qu'il
est présenté dans Lévitique 16.

Babylone connaissait une cérémonie grandiose dans laquelle le
roi, qui était le peuple, subissait ’humiliation publique. On le revétait
de vétements sales, on le frappait. Quand les rites de purification
étaient accomplis, on lui mettait des vétements de féte et il remontait
sur le trone 2. L’Ancien Testament fait allusion a une cérémonie
semblable, bien qu’elle appartienne a un contexte différent. Il s’agit
d'un passage de Zacharie :

« Puis, Jahvé me fit voir Josué, le grand prétre, debout devant
I'ange de Jahvé et le Satan qui se tenait a sa droite pour 'accuser.
L’ange de Jahvé dit au Satan : « Jahvé te blame, Satan, Jahvé te
blame, lui qui a élu Jérusalem. Cet homme n’est-il pas un tison arraché
du feu ? » Josué était revétu d’habits sales et se tenait debout devant
I'ange. L’ange reprit la parole et dit & ceux qui se tenaient devant
lui : « Otez-lui les habits sales qu’il a sur lui. » Puis, il dit & Josué :
« Vois, j’enléve le péché dont tu es chargé et je vais te revétir d’habits
de féte.» Il ajouta : « Mettez sur sa téte un turban propre. On lui
mit sur la téte un turban propre et on le revétit d’habits de féte»
(Zach. 3: 1-6) 3.

Parmi les Psaumes de la Bible les mieux connus sont les psaumes de
lamentation ou complaintes individuels. Qu’on songe au Psaume 22
que Jésus a prié sur la croix | Bien qu’ils expriment aujourd’hui les

1 Le terme technique DWN figure dans le texte au verset 10.

2 B. MEISSNER : Babylonien und Assyrien, 1I, Heidelberg, 1925, p. 96,

3 Apreés I'Exil, les fonctions que le roi exergait dans le culte avaient passé
au grand-prétre.



44 GEORGES PIDOUX

sentiments du fidéle dans la détresse, ils étaient a I'origine mis dans
la bouche du roi qui dans le culte symbolisait le peuple vis-a-vis
de la divinité. On peut les appeler des Psaumes de passion royaux .
Leur existence montre qu’en Israél, comme a Babylone, le culte
comportait des rites d’expiation que le roi subissait pour le peuple.
Dans la suite de I'histoire et quand ces cérémonies eurent perdu leur
sens, ces psaumes ont été « démocratisés ». Ils sont devenus I'apanage
du simple fidéle a la détresse et aux épreuves duquel ils ont préte
leurs accents. Quand l'institution royale eut disparu, il est vraisem-
blable que les rites d’expiation accomplis précédemment par le roi,
que « sa passion» ont fini par passer au roi de l'avenir, au Messie.
C’est donc dans ces Psaumes et dans les réalités cultiques qu’ils
postulent qu’il faut chercher l'origine de la représentation du Messie
sous les traits du serviteur souffrant. Le contact entre Esaie 53 et
les Psaumes de passion royaux est donc tres étroit.

L’abaissement de 1'Ebed est suivi de son élévation. Il remontera
sur le trone, jouira de la prospérité, de la richesse, du succes. Il
aura une postérité nombreuse, tous signes de bénédiction, et ceux
qui sauront demeurer en communion avec lui seront sauvés: « Par
la connaissance qu’ils auront de lui, le juste, mon Ebed, en justifiera
beaucoup» (Es. 53: 11).

Une question encore : L'Ebed a-t-il été mis @ mort ? La réponse
semble évidente. Il a été «enlevé par un jugement de violence »,
« retranché de la terre des vivants», «mis dans le tombeau». Il a
été fait « sacrifice pour le péché », mais il faut se garder de donner
a ces formules un sens trop précis. Dans I’Ancien Testament, la vie
est une force qui peut varier en intensité depuis son intensité maxi-
mum en Dieu Je Diew vivant, jusqu’a son intensité minimum, celle
qu’elle revét chez les morts. IFait digne d’étre noté, dans la Bible
la mort est toujours décrite en termes de vie et sous l'aspect d'un
sommeil. De plus, la Bible confond volontiers les notions de lieu et
d’état que nos esprits d’Occidentaux essaient de distinguer. Comme
le séjour des morts est par définition un lieu d’obscurité, de faiblesse,
de détresse, les auteurs bibliques peuvent exprimer leur détresse en
disant qu’ils sont aux portes de ce séjour. C’est le cas, par exemple,
du Psaume 88, comme aussi du Psaume de Jonas, priére d’'un malade
qui célébre sa guérison (Jonas z). On ne peut donc répondre a la
question posée plus haut de fagon certaine, le séjour du roi dans
le pays de la mort représentant un moment du culte, comme son
retour sur la terre des vivants et sa montée sur le trone.

L’analyse du langage d’Esaie 53 autorise la conclusion suivante.
Dans une atmospheére pénétrée encore du mythe du dieu qui meurt

1 Ps. 18, 22, 88, 89, 116, 118, etc.



LE SERVITEUR SOUFFRANT D’ESAIE 53 45

et qui revit, dans une religion ol la notion d’expiation occupait
une place centrale, ol le roi symbolisait tout le peuple, nous avons
les éléments essentiels qui vont entrer dans la composition de la
figure du serviteur souffrant.

Qui est I’Ebed dans Esaie 53 ? L’étude que nous avons faite
aura montré que, formulé¢ de cette maniére, le probléme était mal
posé et insoluble. Si la langue de ce morceau a un caractére litur-
gique prononcé, ce qui parait évident, il faut écarter résolument
toutes les interprétations faisant du serviteur un personnage de
I'histoire et dire que I’'Ebed est une figure du culte ou du mythe
ou encore que I’Ebed représente un ensemble de motifs, de thémes,
une croyance et non pas un homme.

L’étude du contexte nous conduit dans la méme direction. Il y
a vingt ans, les savants considéraient Esaie 40-55 comme une collec-
tion d'une cinquantaine d’oracles, réunis par un auteur ou grice a
des mots-clefs qui les apparentaient les uns aux autres. Aujourd’hui,
au contraire, on insiste avec force sur l'unité du livre, concu comme
une composition littéraire faite par un seul auteur, qui vivait a
I'époque de 1'Exil et en exil. Certains I'ont méme regardé comme
un grand psaume d’intronisation. Les chants du serviteur en font
partie intégrante. Toute tentative tendant a les en détacher est a
regarder comme fautive. Le II Esaie se divise en un certain nombre
de sections dont chacune a un théme particulier et se termine par
un hymne a la gloire de Dieu. Ainsi, la section I, qui proclame la
bonne nouvelle du salut, se conclut par I’hymne bien connu : « Chantez
a Jahvé un cantique nouveau» (Es. 42: 10-11). La théologie de
I'auteur est claire. Pour lui, I'Histoire sainte, c’est-a-dire les événe-
ments de 1'Histoire du Salut des origines a David est présente dans
le rituel des fétes, comme elle est présente aujourd’hui par la Bible.
L’histoire n’est plus que la répétition de ces événements, ancien
Exode, nouvel Exode ; David, nouveau David; événement, institu-
tion. La section dont fait partie Esaie 53 célébre la nouvelle Sion,
c’est-a-dire Jérusalem restaurée, son roi, ses habitants. Le chant de
I'Ebed y est suivi d’une invitation a la joie adressée a Jérusalem :
« Réjouis-toi, stérile, toi qui n’enfantais pas» (Es. 54 : 1). La conclu-
sion me parait des lors s'imposer, si le contexte est le guide de l'inter-
prétation. Pour l'auteur du livre, qu’il ait composé lui-méme le
chant d’Esaie 53 ou qu’il l'ait pris ailleurs, cela importe peu — les
chrétiens du IVe siecle ont élevé d’admirables églises avec les maté-
riaux qu’ils empruntaient aux temples paiens — 1’Ebed est le roi



46 GEORGES PIDOUX

de la nouvelle Sion, un roi qui a souffert a I'image du peuple exilé,
mais qui retrouvera sa splendeur. C’est un descendant de David,
le Messie davidique souffrant. Un effort est fait pour interpréter ses
souffrances, sa passion au moyen des catégories du sacrifice d’expia-
tion. Comme le roi peut étre Israél, puisqu’il concentrait en sa
personne tout son peuple, ici les interprétations individuelle et collec-
tive se recouvrent. Au milieu des nations Isra€l demeure le principal
serviteur de Jahvé.

Il y a loin de la coupe aux lévres. Comparé a la réalité de I'histoire,
le nouvel Exode, qui devait marquer la transformation du désert
en jardin, apparait comme une bien pauvre chose. Jérusalem fut
restaurée, c’est vrai, mais son rétablissement laissait loin derriére
lui les espoirs démesurés congus par le grand visionnaire de I'Exil.
Dés lors, Jérusalem restaurée, comme son roi, le serviteur souffrant,
sauveur de son peuple, sont devenus des grandeurs de I'avenir, une
grande espérance. Il se peut qu’au cours des siecles on ait cru que
cette attente s’exaucait en la personne d’un émule de ce Maitre de
justice dont les documents de la mer Morte nous ont révélé le tragique
destin. Plus les malheurs s’abattaient sur le peuple juif, plus s’exas-
pérait son besoin de rédemption. Esaie 53 était chargé d'une grande
espérance, celle du Messie, du roi souffrant, qui s’est chargé de tous
les péchés du peuple et qui donne le salut a tous ceux qui croient
en lui. L'Eglise chrétienne proclame que cette espérance s’est accom-
plie en Jésus-Christ. Le Nouveau Testament le décrit a travers les
catégories d’Esaie 53. Dans ce sens et dans ce sens seulement on
peut dire avec le diacre Philippe que dans Esaie 53 il s’agit de Jésus.

GEORGES Pipoux.



	Le serviteur souffrant d'Ésaïe 53

