Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1956)

Heft: 1

Artikel: La vision en Dieu chez Malebranche : a propos d'un livre récent
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE

A propos d'un livre récent 1

Les sources de la doctrine malebranchiste des idées sont évidentes
et du reste avouées. Voici, a ce sujet, un passage intéressant de la
préface des Entretiens sur la métaphysique et la veligion, qu’il convient
de citer jusqu’au bout. «... Je reconnais et je proteste que c’est a
saint Augustin que je dois le sentiment que j’ai avancé sur la nature
des idées. J’avais appris d’ailleurs que les qualités sensibles n’étaient
que dans I'dme et que 1'on ne voyait point les objets en eux-mémes
ni par des images qui leur ressemblent. Mais j’en étais demeuré 13
jusqu’a ce que je tombai heureusement sur quelques endroits de
saint Augustin qui servirent a m’ouvrir l'esprit sur les idées. Et
comparant ce qu’il nous enseigne sur cela avec ce que je savais
d’ailleurs, je demeurai tellement convaincu que c’est en Dieu que
nous voyons toutes choses, que je ne craignis point d’exposer au public
ce sentiment, quelque étrange qu’il paraisse a l'imagination... Cette
vérité me parut si propre a faire comprendre aux esprits attentifs
que I'dme n’est unie directement qu’a Dieu, que lui seul est notre
bien et notre lumiére, que toutes les créatures ne sont rien par rapport
a nous, ne peuvent rien sur nous, en un mot cette vérité me parut
de si grande conséquence par rapport a la religion et a la morale
que je me crus obligé de la publier et que j’ai cru dans la suite devoir
la soutenir. » (Ed. Cuvillier, t. I, p. 42.)

Ce texte rappelle l'inspiration religieuse de Malebranche, que
Henri Gouhier a mise en lumiére si heureusement en 1926, et le
souci de I'union directe de notre ame a Dieu, affirmé avec vigueur
des la préface de la Recherche de la Vérité. L'influence de Descartes
et celle de saint Augustin y sont caractérisées excellemment : en
somme Descartes a tiré Malebranche de l'erreur, tandis que saint

I MARTIAL GUEROULT : Malebranche. I. La vision en Dieu, Paris, Aubier,
1955, 328 p.



30 FERNAND BRUNNER

Augustin 'a conduit a la vérité. L’auteur des Méditations méta-
physiques a enseigné, en effet, & Malebranche deux propositions
négatives :

1° Les couleurs et les autres qualités sensibles ne font pas partie
de l'essence des corps, car elles ne sont pas ce qu’il y a en eux de
clair et de distinct. Ce n’est donc point par elles que nous connaissons
les corps.

2° Nous ne connaissons pas davantage les corps en eux-mémes
(ou par les espéces qu’ils projettent), car I'hétérogénéité des substances
spirituelle et corporelle s’y oppose.

I1 suit de la sans doute une proposition affirmative, & savoir
que nous connaissons les corps par leurs idées géométriques claires
et distinctes ; mais quelle est la nature et 'origine des idées ? C'est
ici précisément que s’exerce I'influence d’Augustin. Malebranche sait
alors, non plus seulement ce que la connaissance des corps n’est pas,
mais ce qu’elle est : sa doctrine de la vision en Dieu est constituée.

Car 1l ne suffit pas de faire du corps, avec Descartes, une réalité
purement matérielle de fagon a restituer 'ame a elle-méme dans sa
pure nature spirituelle ; il faut encore achever cette entreprise de
libération en rendant a I'ame sa destination propre qui est 'union
a Dieu. Descartes montre que la connaissance est chose spirituelle
et qu’elle ne peut venir du corps. En ce sens, son innéisme est vrai.
Mais en plagant dans I'ame tout ce dont elle a besoin pour connaitre,
I'innéisme isole I'ame de Dieu. Telle est la raison profonde de 'insuf-
fisance de Descartes aux yeux de Malebranche et de la nécessité du
recours a saint Augustin. Quand nous intelligeons, la raison que nous
consultons n’est personne d’autre que le Christ qui est la vertu
immuable de Dieu. Nous ne sommes pas a nous-mémes notre propre
lumiére et les hommes ne sont pas nos maitres, mais nos moniteurs ;
ils sont doctes mais non véritablement docteurs. Seule nous enseigne
la sagesse éternelle qui habite en nous 1.

Si saint Augustin doit compléter Descartes, I’apport de Descartes
n’en est pas moins indispensable selon Malebranche. L’évéque
d’Hippone a dit, en effet, que Dieu est la lumiére des intelligences,
mais il n’a jamais dit que nous voyons les corps en Dieu. La raison,

I « Il ne faut pas s’'imaginer que saint Augustin soit le premier qui ait
cru que Jésus-Christ, selon sa divinité, était notre lumiere, notre Maitre intérieur.
Entre les Peres qui 'ont précédé, il y en a plusieurs qui se sont déclarés pour
ce sentiment ; et je ne crois pas qu’il s’en trouve un seul qui 'ait combattu.
Ils 'avaient appris, ce sentiment, ou, comme saint Augustin ’avoue lui-méme,
dans les livres des platoniciens, estimés alors, ou dans ceux de Philon et d’autres
juifs ; et ils s’en étaient convaincus par le huitiéme chapitre des Proverbes
de Salomon et surtout par ’Evangile de saint Jean... » (Préface des Entretiens,
Ed. Cuvillier, p. 36-37.)



LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE 31

pour notre auteur, en est simple: c’est qu'Augustin n’a pas eu
I'avantage de venir aprés Descartes. Il n’a pas su que la sensation,
muable et confuse, n’appartenait pas au corps. Il n’a pas su que
nous ne voyons pas le corps en lui-méme, mais par son idée claire et
distincte. Si donc Augustin était apparu au XVIIe siécle, son systéme
n’aurait différé en rien de celui de Malebranche. Car enfin Male-
branche, en affirmant que nous voyons les corps en Dieu, ne place
rien d’autre en Dieu que I'étendue intelligible qui est 1'Idée immuable,
nécessaire, éternelle et infinie des corps créés sur son modeéle : I’étendue
intelligible, par laquelle nous voyons les corps appartient a 'ordre
des vérités éternelles que saint Augustin voit en Dieu. Malebranche
compléte et résume volontiers son sentiment en observant que les
figures géométriques sont des Idées pour Augustin ; donc, I'étendue
qui est leur support en est une autre. Il aurait suffi qu’Augustin sit
que les corps se réduisent essentiellement a I'étendue pour qu’il
pit soutenir que nous les voyons en Dieu.

Malebranche soutient donc l'opinion qu’il n’y a nulle véritable
différence entre Augustin et lui. Pour examiner ce paradoxe, il faut
évidemment renoncer a se demander ce qu’'Augustin aurait pensé
s’il avait été cartésien, puisque c’est résoudre d’avance la question.
I1 convient de considérer I'augustinisme en lui-méme pour le con-
fronter avec la version qu'en donne le malebranchisme.

Or, il est patent que cette version nous éloigne sensiblement de
I'original. Si nous voyons les corps en Dieu et non pas en eux-mémes,
la connaissance n’est plus étagée du sensible a l'intelligible comme
chez Platon et chez Augustin. Au lieu de passer des imitations
inférieures de 1'Idée a 1'Idée elle-méme, la pensée découvre qu’elle
ne connait rien d’autre que 1'Idée.

A cette ouverture radicale vers Dieu, correspond une fermeture
plus nette encore a I'égard des corps, puisqu’il n’y a plus de connais-
sance des corps dans les corps mémes. N’y a-t-il pas la quelque
mutilation de la réalité par rapport au platonisme et a I’augustinisme ?
Et si je ne connais pas les corps, comment prouver qu’ils existent ?
Malebranche, en effet, y voyait un probléme et invoquait pour le
résoudre I'autorité de I’Ecriture attestant que Dieu a créé le monde.
Mais on peut trouver quelque difficulté a soutenir a la fois que Dieu
a créé les corps et qu’il ne nous a pas donné le moyen de les connaitre
en eux-mémes. Il semble qu’on s’engage ici dans la voie de I'idéalisme,
malgré le créationisme vigoureux de notre auteur. La matiére, chez
Malebranche, quoique créée, est invisible. Ainsi, le dualisme cartésien
de la matiére et de I'esprit aboutit a rejeter le corps hors du connais-
sable et par conséquent, on le verra dans la suite du temps, hors
de I'étre.



32 FERNAND BRUNNER

En unissant le cartésianisme et l'augustinisme, Malebranche non
seulement s’écarte de l'augustinisme pur, mais encore se sépare de
Descartes et introduit dans son systéme des difficultés que I'auteur
du Discours de la Méthode n’avait pas connues. C'est ici que le livre
paru récemment de Martial Gueroult, professeur au Collége de
France, apporte des éclaircissements particuliérement précieux.
L’objet de l'éminent historien est de débrouiller 1’enchevétrement
des thémes qui se rencontrent dans la doctrine de Malebranche et
de découvrir ainsi les raisons du malaise qui saisit souvent le lecteur
de la Recherche, des Méditations chrétiennes ou des Entretiens. Martial
Gueroult est amené ainsi & analyser avec une précision trés poussée
I'argumentation malebranchiste et a décrire la constitution progres-
sive de la doctrine de la vision en Dieu. De 1675 aux Eclaircissements
et aux éditions postérieures de la Recherche de la Vérité, il voit,
contrairement a Henri Gouhier, un approfondissement de la doctrine
de I'ldée, qui constitue une véritable transformation. Réfléchissant
sur le statut possible des Idées en Dieu, Malebranche finit par se
séparer radicalement de Descartes en concevant 1'Idée non plus
comme finie, mais comme infinie. En méme temps, ce ne sont plus
les Idées des objets particuliers que nous voyons en Dieu, mais des
Idées universelles, susceptibles hors de Dieu de déterminations
particuliéres en nombre infini (chapitre III). Cette transformation,
qui répond a la question de savoir a quelles conditions les idées
cartésiennes peuvent résider en Dieu, a des conséquences ficheuses,
examinées au chapitre XI, sur la doctrine de la création, puisque
la volonté de Dieu n’est plus dirigée par des modeles ou archétypes
déterminés. «... Le concept de création exige de mettre les idées
particuliéres de toutes les choses créées dans I'Intelligence de Dieu,
tandis que le concept d’Idée exige de les en rejeter, car seul peut
étre Idée éternelle dans le Verbe ce qui est incréé, et seul est incréé
ce qui est infini, c’est-a-dire général. L’aporie est inextricable »
(p. 241).

Mais la difficulté la plus remarquable, sans doute, a laquelle
s’expose Malebranche et que Gueroult met en lumiere d’'une fagon
trées originale et tres brillante, résulte de la jonction, dans 1'Idée,
des deux substances que le dualisme cartésien — accepté et méme
renforcé par Malebranche — avait distinguées. Qu’est-ce que I'étendue
intelligible ? demande Gueroult au chapitre IX de son ouvrage.
C’est, répond-il avec Malebranche, I'idée que Dieu a des corps. En
tant que telle, elle ne fait qu'un avec l'intelligence divine qui nous
éclaire. Mais 1'étendue intelligible n’est pas seulement 1'idée des
corps, elle est aussi la réalité éminente et divine des corps ou la per-
fection en Dieu dont les corps procedent a l'exclusion des esprits.
Comme telle, elle n’a rien de commun avec l'intelligence. Voila donc



LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE 33

I'étendue intelligible & la fois esprit et matiére, esprit en tant qu'idée
de l'é¢tendue, matiére en tant qu’éfendue intelligible.

Sans doute, Malebranche nous apprend que la matiére est en
Dieu d'une fagon toute spirituelle et que 1'é¢tendue intelligible n’est
pas I'étendue locale. Mais en argumentant de la sorte, il ne fait que
masquer la difficulté. L’étendue intelligible a beau étre intelligible
et immatérielle, elle n’en reste pas moins une perfection étrangére
a la pensée et d'un autre genre qu’elle, puisqu’elle est par son essence
intelligible radicalement distincte de I'essence intelligible de la
pensée et qu’elle est la réalité dont est faite la substance des corps.
« La créature corporelle, écrit Malebranche, cité par Gueroult, p. 163,
ne participe point a la nature divine en tant que cette nature est
apercevante. » En d’autres termes, la perfection de 1'étendue est
celle d'une chose, tandis que la perfection de l'intelligence est celle
d'une pensée. Dans ces conditions, transformer la perfection du corps,
ou étendue intelligible, en idée de l'intelligence divine, ou idée de
I'étendue, c’est offenser le principe cartésien de 'incommensurabilité
des substances et Gueroult peut écrire: « Malebranche... qui voit
dans I'étendue et dans la pensée deux étres différents enveloppant
des participabilités incompatibles, méme en se réfugiant dans l'intel-
ligible, ne peut convertir qu’au prix d’une inexpiable contradiction
interne 1'étendue en pensée constitutive de ce que nous percevons
comme chose étendue. »

D’oti vient cette collision entre l'esprit et la matiére ? Tout
simplement de la conversion du cartésianisme en augustinisme. Cet
accident n’a pas lieu chez Descartes parce que I'idée innée de 1'étendue
matérielle est chez lui la représentation et non la réalité del’étendue
matérielle. Dés qu’on veut, & la maniére d’Augustin, réaliser 1'idée
de la matiére en perfection divine, l'intelligence et la réalité matérielle
qu’elle représente se télescopent, I’étendue se mue en idée et réci-
proquement . L’étendue intelligible est ainsi, selon le mot de Gueroult,
un Janus bifrons, dont Malebranche fait apparaitre 1'un ou l'autre
visage selon les nécessités de 'argumentation.

Car il faut que I'étendue intelligible soit la perfection de la matiére,
mais il faut aussi qu’elle soit l'intelligence divine qui m’éclaire.
Grace a ce double sens de 1'Idée, je vois en Dieu les Idées des corps
quand bien méme les corps et la pensée n’ont aucune commune
mesure. Il reste pourtant que I'esprit est de la sorte en contact avec
la perfection qui en Dieu exclut I'esprit. Gueroult définit de la maniére
suivante cet extraordinaire paradoxe : « Dieu n’agit sur mon ame —

1 Cet accident n’a pas lieu non plus chez Spinoza, parce que l'auteur de
I'Ethique, pour certaines raisons, n’avait pas a loger dans un Verbe, qui est
intelligence, une nature — la matiére — essentiellement étrangére a [l'intel-
ligence.



34 FERNAND BRUNNER

qui ne participe qu'a la pensée — que par l'aspect de lui-méme ol
il n’est participable que par les corps » (p. 181). L’¢tendue intelligible,
qui est le lienw des corps en tant que perfection dont les corps parti-
cipent, est le lieu des esprits parce que c’est en elle que les esprits
volent les corps.

Chez Augustin, les choses se présentent tout autrement. Réaliser
en Dieu l'idée d’un étre de notre monde, ce n’est pas provoquer
le télescopage de deux substances incommensurables: la pensée et
la matiére, car le monde doit tout son étre a des formae ou species
qui sont spirituelles dans leur essence, qui sont des idées ne cessant
pas, dans leur immanence, d’étre coessentielles aux idées trans-
cendantes.

La source du mal dont souffre la philosophie de Malebranche
et que Gueroult met en lumiére avec tant de profondeur, n’est rien
d’autre, semble-t-il, que le dualisme cartésien. En effet, la difficulté
malebranchiste pointe déja chez 'auteur du Discours. Si la matiere et
Iesprit sont deux substances hétérogénes, comment puis-je avoir
une idée (méme innée) de la matiére ? Comment la matiére peut-elle
entrer en moi, méme sous forme de représentation ? Peut-il y avoir
une idée de ce qui n’est en aucune fagon ni idée ni esprit ? La critique
adressée & Malebranche rejaillit sur Descartes en faisant éclater ce
qu’il y a de paradoxal chez Descartes lui-méme dans la notion d’idée
de I'étendue, c’est-a-dire d’idée d'une réalité essentiellement étrangeére
a l'esprit ™.

Fondée sur l'analyse des ¢léments disparates réunis dans la
notion d’étendue intelligible, la critique de Gueroult atteint le cceur
méme du systéme de Malebranche. On le voit bien au chapitre XII
dans lequel on assiste a I’anéantissement de la preuve malebranchiste
de l'existence de Dieu par simple vue. Un probléme se pose alors
avec insistance : comment Malebranche, qui se réclame de la méthode
des raisonnements clairs et distincts, présente-t-il un systéme aussi
peu consistant rationnellement ? Gueroult répond en substance
qu'emporté par son intuition mystique, I'Oratorien a été victime
d’une illusion. Il croyait démontrer, alors que ses raisonnements, en
eux-mémes impuissants, étaient moins faits pour prouver que pour
servir une intuition. Le systéme de Malebranche baigne « dans une
lumiére mystique ol s’évanouissent avec les rigoureuses distinctions
d’une intelligence mathématicienne les limites qui séparent le légitime
de ce qui ne lest pas, les équations correctes des assimilations

1 Descartes ne voit pas la de probléme. Il se contente de reconnaitre dans
le pouvoir représentatif de 'idée une évidence indiscutable (cf. M. GUEROULT :
Descartes selon Uovdre des vaisons, t. I, p. 140-142).



LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE 35

absurdes » (p. 311). Gueroult compare le systéme de Malebranche a
ces dessins a la plume aux traits discontinus et dont l'unité et
I'harmonie n’apparaissent que de loin. Ainsi, le malebranchisme
reléve de I'intuition mystique plutét que de la continuité des raisons.

Cette conclusion est établie magistralement par I’éminent historien
de la philosophie et 'on ne peut douter que dans la mesure ot Male-
branche se réclame de la régle des idées claires et distinctes, il ne
s'expose a la critique implacable a laquelle Gueroult soumet son
systéeme. Il est impossible de ne pas admettre qu’il y a chez Male-
branche des difficultés trés grandes. Mais je ne croirais peut-étre
pas que le malheur de 'auteur de la Recherche vienne de la disposition
mystique de son esprit, quoique ce soit elle sans doute qui l'ait
empéché d’accorder aux difficultés rationnelles dans lesquelles il
s’engageait l'attention souhaitable. Il viendrait plutdt, semble-t-il,
d'un recours inopportun a la raison, je veux dire de l'alliance que
la disposition mystique de 'esprit a contractée en lui avec la mauvaise
raison qu’'est le dualisme cartésien.

FERNAND BRUNNER.



	La vision en Dieu chez Malebranche : à propos d'un livre récent

