
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1956)

Heft: 1

Artikel: La vision en Dieu chez Malebranche : à propos d'un livre récent

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE

A propos d'un livre récentl

Les sources de la doctrine malebranchiste des idées sont évidentes
et du reste avouées. Voici, à ce sujet, un passage intéressant de la
préface des Entretiens sur la métaphysique et la religion, qu'il convient
de citer jusqu'au bout. « Je reconnais et je proteste que c'est à
saint Augustin que je dois le sentiment que j'ai avancé sur la nature
des idées. J'avais appris d'ailleurs que les qualités sensibles n'étaient
que dans l'âme et que l'on ne voyait point les objets en eux-mêmes
ni par des images qui leur ressemblent. Mais j'en étais demeuré là
jusqu'à ce que je tombai heureusement sur quelques endroits de
saint Augustin qui servirent à m'ouvrir l'esprit sur les idées. Et
comparant ce qu'il nous enseigne sur cela avec ce que je savais
d'ailleurs, je demeurai tellement convaincu que c'est en Dieu que
nous voyons toutes choses, que je ne craignis point d'exposer au public
ce sentiment, quelque étrange qu'il paraisse à l'imagination... Cette
vérité me parut si propre à faire comprendre aux esprits attentifs
que l'âme n'est unie directement qu'à Dieu, que lui seul est notre
bien et notre lumière, que toutes les créatures ne sont rien par rapport
à nous, ne peuvent rien sur nous, en un mot cette vérité me parut
de si grande conséquence par rapport à la religion et à la morale
que je me crus obligé de la publier et que j'ai cru dans la suite devoir
la soutenir. » (Ed. Cuvillier, t. I, p. 42.)

Ce texte rappelle l'inspiration religieuse de Malebranche, que
Henri Gouhier a mise en lumière si heureusement en 1926, et le
souci de l'union directe de notre âme à Dieu, affirmé avec vigueur
dès la préface de la Recherche de la Vérité. L'influence de Descartes
et celle de saint Augustin y sont caractérisées excellemment : en
somme Descartes a tiré Malebranche de l'erreur, tandis que saint

1 Martial Guéroult : Malebranche. I. La vision en Dieu, Paris, Aubier,
1955. 328 P-



30 FERNAND BRUNNER

Augustin l'a conduit à la vérité. L'auteur des Méditations
métaphysiques a enseigné, en effet, à Malebranche deux propositions
négatives :

i° Les couleurs et les autres qualités sensibles ne font pas partie
de l'essence des corps, car elles ne sont pas ce qu'il y a en eux de
clair et de distinct. Ce n'est donc point par elles que nous connaissons
les corps.

2° Nous ne connaissons pas davantage les corps en eux-mêmes
(ou par les espèces qu'ils projettent), car l'hétérogénéité des substances
spirituelle et corporelle s'y oppose.

Il suit de là sans doute une proposition affirmative, à savoir
que nous connaissons les corps par leurs idées géométriques claires
et distinctes ; mais quelle est la nature et l'origine des idées C'est
ici précisément que s'exerce l'influence d'Augustin. Malebranche sait
alors, non plus seulement ce que la connaissance des corps n'est pas,
mais ce qu'elle est : sa doctrine de la vision en Dieu est constituée.

Car il ne suffit pas de faire du corps, avec Descartes, une réalité
purement matérielle de façon à restituer l'âme à elle-même dans sa

pure nature spirituelle ; il faut encore achever cette entreprise de
libération en rendant à l'âme sa destination propre qui est l'union
à Dieu. Descartes montre que la connaissance est chose spirituelle
et qu'elle ne peut venir du corps. En ce sens, son innéisme est vrai.
Mais en plaçant dans l'âme tout ce dont elle a besoin pour connaître,
l'innéisme isole l'âme de Dieu. Telle est la raison profonde de l'insuffisance

de Descartes aux yeux de Malebranche et de la nécessité du
recours à saint Augustin. Quand nous intelligeons, la raison que nous
consultons n'est personne d'autre que le Christ qui est la vertu
immuable de Dieu. Nous ne sommes pas à nous-mêmes notre propre
lumière et les hommes ne sont pas nos maîtres, mais nos moniteurs ;

ils sont doctes mais non véritablement docteurs. Seule nous enseigne
la sagesse éternelle qui habite en nous ¦.

Si saint Augustin doit compléter Descartes, l'apport de Descartes
n'en est pas moins indispensable selon Malebranche. L'évêque
d'Hippone a dit, en effet, que Dieu est la lumière des intelligences,
mais il n'a jamais dit que nous voyons les corps en Dieu. La raison,

1 « Il ne faut pas s'imaginer que saint Augustin soit le premier qui ait
cru que Jésus-Christ, selon sa divinité, était notre lumière, notre Maître intérieur.
Entre les Pères qui l'ont précédé, il y en a plusieurs qui se sont déclarés pour
ce sentiment ; et je ne crois pas qu'il s'en trouve un seul qui Tait combattu.
Ils l'avaient appris, ce sentiment, ou, comme saint Augustin l'avoue lui-même,
dans les livres des platoniciens, estimés alors, ou dans ceux de Philon et d'autres
juifs ; et ils s'en étaient convaincus par le huitième chapitre des Proverbes
de Salomon et surtout par l'Evangile de saint Jean... » (Préface des Entretiens,
Ed. Cuvillier, p. 36-37.)



LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE 3I

pour notre auteur, en est simple : c'est qu'Augustin n'a pas eu

l'avantage de venir après Descartes. Il n'a pas su que la sensation,
muable et confuse, n'appartenait pas au corps. Il n'a pas su que
nous ne voyons pas le corps en lui-même, mais par son idée claire et
distincte. Si donc Augustin était apparu au XVIIe siècle, son système
n'aurait différé en rien de celui de Malebranche. Car enfin
Malebranche, en affirmant que nous voyons les corps en Dieu, ne place
rien d'autre en Dieu que l'étendue intelligible qui est l'Idée immuable,
nécessaire, éternelle et infinie des corps créés sur son modèle : l'étendue
intelligible, par laquelle nous voyons les corps appartient à l'ordre
des vérités éternelles que saint Augustin voit en Dieu. Malebranche
complète et résume volontiers son sentiment en observant que les

figures géométriques sont des Idées pour Augustin ; donc, l'étendue
qui est leur support en est une autre. Il aurait suffi qu'Augustin sût
que les corps se réduisent essentiellement à l'étendue pour qu'il
pût soutenir que nous les voyons en Dieu.

Malebranche soutient donc l'opinion qu'il n'y a nulle véritable
différence entre Augustin et lui. Pour examiner ce paradoxe, il faut
évidemment renoncer à se demander ce qu'Augustin aurait pensé
s'il avait été cartésien, puisque c'est résoudre d'avance la question.
Il convient de considérer l'augustinisme en lui-même pour le
confronter avec la version qu'en donne le malebranchisme.

Or, il est patent que cette version nous éloigne sensiblement de

l'original. Si nous voyons les corps en Dieu et non pas en eux-mêmes,
la connaissance n'est plus étagée du sensible à l'intelligible comme
chez Platon et chez Augustin. Au lieu de passer des imitations
inférieures de l'Idée à l'Idée elle-même, la pensée découvre qu'elle
ne connaît rien d'autre que l'Idée.

A cette ouverture radicale vers Dieu, correspond une fermeture
plus nette encore à l'égard des corps, puisqu'il n'y a plus de connaissance

des corps dans les corps mêmes. N'y a-t-il pas là quelque
mutilation de la réalité par rapport au platonisme et à l'augustinisme
Et si je ne connais pas les corps, comment prouver qu'ils existent
Malebranche, en effet, y voyait un problème et invoquait pour le
résoudre l'autorité de l'Ecriture attestant que Dieu a créé le monde.
Mais on peut trouver quelque difficulté à soutenir à la fois que Dieu
a créé les corps et qu'il ne nous a pas donné le moyen de les connaître
en eux-mêmes. Il semble qu'on s'engage ici dans la voie de l'idéalisme,
malgré le créationisme vigoureux de notre auteur. La matière, chez
Malebranche, quoique créée, est invisible. Ainsi, le dualisme cartésien
de la matière et de l'esprit aboutit à rejeter le corps hors du connaissable

et par conséquent, on le verra dans la suite du temps, hors
de l'être.



32 FERNAND BRUNNER

En unissant le cartésianisme et l'augustinisme, Malebranche non
seulement s'écarte de l'augustinisme pur, mais encore se sépare de
Descartes et introduit dans son système des difficultés que l'auteur
du Discours de la Méthode n'avait pas connues. C'est ici que le livre
paru récemment de Martial Guéroult, professeur au Collège de
France, apporte des éclaircissements particulièrement précieux.
L'objet de l'éminent historien est de débrouiller l'enchevêtrement
des thèmes qui se rencontrent dans la doctrine de Malebranche et
de découvrir ainsi les raisons du malaise qui saisit souvent le lecteur
de la Recherche, des Méditations chrétiennes ou des Entretiens. Martial
Guéroult est amené ainsi à analyser avec une précision très poussée
l'argumentation malebranchiste et à décrire la constitution progressive

de la doctrine de la vision en Dieu. De 1675 aux Eclaircissements
et aux éditions postérieures de la Recherche de la Vérité, il voit,
contrairement à Henri Gouhier, un approfondissement de la doctrine
de l'Idée, qui constitue une véritable transformation. Réfléchissant
sur le statut possible des Idées en Dieu, Malebranche finit par se

séparer radicalement de Descartes en concevant l'Idée non plus
comme finie, mais comme infinie. En même temps, ce ne sont plus
les Idées des objets particuliers que nous voyons en Dieu, mais des
Idées universelles, susceptibles hors de Dieu de déterminations
particulières en nombre infini (chapitre III). Cette transformation,
qui répond à la question de savoir à quelles conditions les idées
cartésiennes peuvent résider en Dieu, a des conséquences fâcheuses,
examinées au chapitre XI, sur la doctrine de la création, puisque
la volonté de Dieu n'est plus dirigée par des modèles ou archétypes
déterminés. « Le concept de création exige de mettre les idées
particulières de toutes les choses créées dans l'Intelligence de Dieu,
tandis que le concept d'Idée exige de les en rejeter, car seul peut
être Idée éternelle dans le Verbe ce qui est incréé, et seul est incréé
ce qui est infini, c'est-à-dire général. L'aporie est inextricable »

(p. 241).
Mais la difficulté la plus remarquable, sans doute, à laquelle

s'expose Malebranche et que Guéroult met en lumière d'une façon
très originale et très brillante, résulte de la jonction, dans l'Idée,
des deux substances que le dualisme cartésien — accepté et même
renforcé par Malebranche — avait distinguées. Qu'est-ce que l'étendue
intelligible demande Guéroult au chapitre IX de son ouvrage.
C'est, répond-il avec Malebranche, l'idée que Dieu a des corps. En
tant que telle, elle ne fait qu'un avec l'intelligence divine qui nous
éclaire. Mais l'étendue intelligible n'est pas seulement l'idée des

corps, elle est aussi la réalité eminente et divine des corps ou la
perfection en Dieu dont les corps procèdent à l'exclusion des esprits.
Comme telle, elle n'a rien de commun avec l'intelligence. Voilà donc



LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE 33

l'étendue intelligible à la fois esprit et matière, esprit en tant qu'idée
de l'étendue, matière en tant qu'étendue intelligible.

Sans doute, Malebranche nous apprend que la matière est en
Dieu d'une façon toute spirituelle et que l'étendue intelligible n'est
pas l'étendue locale. Mais en argumentant de la sorte, il ne fait que
masquer la difficulté. L'étendue intelligible a beau être intelligible
et immatérielle, elle n'en reste pas moins une perfection étrangère
à la pensée et d'un autre genre qu'elle, puisqu'elle est par son essence

intelligible radicalement distincte de l'essence intelligible de la
pensée et qu'elle est la réalité dont est faite la substance des corps.
« La créature corporelle, écrit Malebranche, cité par Guéroult, p. 163,
ne participe point à la nature divine en tant que cette nature est
apercevante. » En d'autres termes, la perfection de l'étendue est
celle d'une chose, tandis que la perfection de l'intelligence est celle
d'une pensée. Dans ces conditions, transformer la perfection du corps,
ou étendue intelligible, en idée de l'intelligence divine, ou idée de

l'étendue, c'est offenser le principe cartésien de l'incommensurabilité
des substances et Guéroult peut écrire : « Malebranche... qui voit
dans l'étendue et dans la pensée deux êtres différents enveloppant
des participabilités incompatibles, même en se réfugiant dans
l'intelligible, ne peut convertir qu'au prix d'une inexpiable contradiction
interne l'étendue en pensée constitutive de ce que nous percevons
comme chose étendue. »

D'où vient cette collision entre l'esprit et la matière Tout
simplement de la conversion du cartésianisme en augustinisme. Cet
accident n'a pas lieu chez Descartes parce que l'idée innée de l'étendue
matérielle est chez lui la représentation et non la réalité de l'étendue
matérielle. Dès qu'on veut, à la manière d'Augustin, réaliser l'idée
de la matière en perfection divine, l'intelligence et la réalité matérielle
qu'elle représente se télescopent, l'étendue se mue en idée et
réciproquement *. L'étendue intelligible est ainsi, selon le mot de Guéroult,
un Janus bifrons, dont Malebranche fait apparaître l'un ou l'autre
visage selon les nécessités de l'argumentation.

Car il faut que l'étendue intelligible soit la perfection de la matière,
mais il faut aussi qu'elle soit l'intelligence divine qui m'éclaire.
Grâce à ce double sens de l'Idée, je vois en Dieu les Idées des corps
quand bien même les corps et la pensée n'ont aucune commune
mesure. Il reste pourtant que l'esprit est de la sorte en contact avec
la perfection qui en Dieu exclut l'esprit. Guéroult définit de la manière
suivante cet extraordinaire paradoxe : « Dieu n'agit sur mon âme —

1 Cet accident n'a pas lieu non plus chez Spinoza, parce que l'auteur de
l'Ethique, pour certaines raisons, n'avait pas à loger dans un Verbe, qui est
intelligence, une nature — la matière — essentiellement étrangère à
l'intelligence.



34 FERNAND BRUNNER

qui ne participe qu'à la pensée — que par l'aspect de lui-même où
il n'est participable que par les corps » (p. 181). L'étendue intelligible,
qui est le lieu des corps en tant que perfection dont les corps
participent, est le lieu des esprits parce que c'est en elle que les esprits
voient les corps.

Chez Augustin, les choses se présentent tout autrement. Réaliser
en Dieu l'idée d'un être de notre monde, ce n'est pas provoquer
le télescopage de deux substances incommensurables : la pensée et
la matière, car le monde doit tout son être à des formae ou species

qui sont spirituelles dans leur essence, qui sont des idées ne cessant

pas, dans leur immanence, d'être coessentielles aux idées
transcendantes.

La source du mal dont souffre la philosophie de Malebranche
et que Guéroult met en lumière avec tant de profondeur, n'est rien
d'autre, semble-t-il, que le dualisme cartésien. En effet, la difficulté
malebranchiste pointe déjà chez l'auteur du Discours. Si la matière et
l'esprit sont deux substances hétérogènes, comment puis-je avoir
une idée (même innée) de la matière Comment la matière peut-elle
entrer en moi, même sous forme de représentation Peut-il y avoir
une idée de ce qui n'est en aucune façon ni idée ni esprit La critique
adressée à Malebranche rejaillit sur Descartes en faisant éclater ce

qu'il y a de paradoxal chez Descartes lui-même dans la notion d'idée
de l'étendue, c'est-à-dire d'idée d'une réalité essentiellement étrangère
à l'esprit '.

Fondée sur l'analyse des éléments disparates réunis dans la
notion d'étendue intelligible, la critique de Guéroult atteint le cœur
même du système de Malebranche. On le voit bien au chapitre XII
dans lequel on assiste à l'anéantissement de la preuve malebranchiste
de l'existence de Dieu par simple vue. Un problème se pose alors
avec insistance : comment Malebranche, qui se réclame de la méthode
des raisonnements clairs et distincts, présente-t-il un système aussi

peu consistant rationnellement Guéroult répond en substance
qu'emporté par son intuition mystique, l'Oratorien a été victime
d'une illusion. Il croyait démontrer, alors que ses raisonnements, en
eux-mêmes impuissants, étaient moins faits pour prouver que pour
servir une intuition. Le système de Malebranche baigne « dans une
lumière mystique où s'évanouissent avec les rigoureuses distinctions
d'une intelligence mathématicienne les limites qui séparent le légitime
de ce qui ne l'est pas, les équations correctes des assimilations

1 Descartes ne voit pas là de problème. Il se contente de reconnaître dans
le pouvoir représentatif de l'idée une évidence indiscutable (cf. M. Guéroult :

Descartes selon l'ordre des raisons, t. I, p. 140-142).



LA VISION EN DIEU CHEZ MALEBRANCHE 35

absurdes» (p. 311). Guéroult compare le système de Malebranche à

ces dessins à la plume aux traits discontinus et dont l'unité et
l'harmonie n'apparaissent que de loin. Ainsi, le malebranchisme
relève de l'intuition mystique plutôt que de la continuité des raisons.

Cette conclusion est établie magistralement par l'éminent historien
de la philosophie et l'on ne peut douter que dans la mesure où
Malebranche se réclame de la règle des idées claires et distinctes, il ne
s'expose à la critique implacable à laquelle Guéroult soumet son
système. Il est impossible de ne pas admettre qu'il y a chez
Malebranche des difficultés très grandes. Mais je ne croirais peut-être
pas que le malheur de l'auteur de la Recherche vienne de la disposition
mystique de son esprit, quoique ce soit elle sans doute qui l'ait
empêché d'accorder aux difficultés rationnelles dans lesquelles il
s'engageait l'attention souhaitable. Il viendrait plutôt, semble-t-il,
d'un recours inopportun à la raison, je veux dire de l'alliance que
la disposition mystique de l'esprit a contractée en lui avec la mauvaise
raison qu'est le dualisme cartésien.

Fernand Brunner.


	La vision en Dieu chez Malebranche : à propos d'un livre récent

