Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 5 (1955)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

PH. BEGUERIE, J. LECLERCQ, J. STEINMANN : Efudes sur les Pro-
pheétes d’Israel. Paris, Editions du Cerf, 1954, 173 p. Lectio divina,

14.

Le titre de cet ouvrage pourrait, a cause de sa généralité, induire A penser
que tous les prophétes d’Israél y sont étudiés. En réalité, il s’agit de cinq mono-
graphies sur des sujets particuliers seulement : le psaume d’Habacuc 3, et la
vocation d’Esaie par Béguerie ; les « Confessions » de Jérémie, et le prophéte
Nahoum, par Leclercq ; enfin des remarques sur le livre de Joél, par Steinmann.
Les auteurs sont de jeunes prétres francais et 1’éditeur a eu soin de préciser la
nature des travaux groupés sous le nom de Lectio divina : ce ne sont « des
ouvrages ni de pure exégeése, ni de pure histoire, ni de pure théologie, mais des
biographies spirituelles : celles des témoins bibliques de la Parole de Dieu ». Ne
cherchons donc point dans l'ouvrage qui nous est soumis ce qu’il ne prétend
pas renfermer, c’est-a-dire des études rigoureusement scientifiques et originales,
malis plutdt des introductions & quelques aspects de la vie spirituelle de certains
prophétes.

De ce point de vue, 'ouvrage représente un effort sympathique et une
réussite : on lira avec intérét et profit ces pages vivantes, sans lourdeur théolo-
gique, et qui situent avec bonheur les prophétes dans leur temps et dans leur
climat religieux. Il y a méme une réelle ferveur dans ces études qui, toutes,
témoignent au surplus d’'une bonne connaissance du sujet et d’'un louable
scrupule exégétique. Nous avons donc le plaisir d’en recommander la lecture,
d’autant plus que les auteurs ont évité toute apparence confessionnelle ou
polémique. Ils ont ainsi réellement mis & la portée du profane ces importantes
personnalités bibliques.

Le spécialiste pourrait naturellement faire des réserves, trouver que les
solutions proposées manquent parfois de netteté et représentent des compromis
entre théses diverses (cf. p. 160 pour «le Nordique », ou p. 113 la position de
Jérémie en face de la réforme de Josias), plutét que la conclusion d’une étude
méthodiquement menée. On estimera peut-étre que la jeunesse des auteurs se
trahit dans leur choix bibliographique et leur référence un peu trop exclusive
a tels travaux a la mode : I'expérience leur apprendra a voir plus large et a se
dégager d’influences trop servilement acceptées.

Des détails pourraient préter a correction : ainsi nous doutons que, dans
Es. 6 : 13, le prophéte emploie le substantif massébd pour désigner un tronc d’ar-
bre émondé (p. 40) : c’est plutdt le substantif massébét (cp. v. 13 b, et L. Koehler,
Lexicon s. v.). Dans cette méme vocation d’Esaie, Dieu trone-t-il vraiment sur
TArche (p. 17) et n’est-il entouré que de deux séraphins ? (p. 21). Le nom
« Yahvé » figurait-il primitivement 4 la place d’Elohim dans Gen. 1 ? (p. 163).
C’est une hypothése gratuite. A la p. 92, note 4, lire Ps. 18 : 16 pour 11 : 16, et,
a la méme page, lire go‘er au lieu de goher.

Mais nous n’insistons pas sur ces petites critiques, et nous félicitons plutét
les auteurs pour leur zéle pieux allié & un réel souci d’interprétation objective,
littérale et historique, et pour leur compréhension de I’'Ame prophétique.

Neuchatel Paur HUMBERT.



138 BIBLIOGRAPHIE

FERNAND RYSER: Le Veau d’or. Le probléme de U'image de Dieu
d’aprés Exode 32. Genéve, Labor et Fides, 1954, 40 p. Les Cahiers
du Renouveau, X.

Dans la conviction que seule la Parole de Dieu renouvelle I’Eglise, les
Cahiers du Renouveau inaugurent, par ce dixiéme fascicule, une série biblique.
En guise d'introduction — et de programme — F. Ryser pose trés brievement
les bases d’une exégése de I'histoire biblique dans I’Eglise. L’exégeése chrétienne
a pour premiére tiche de rendre compte des événements bibliques, car ils sont
uniques et passés ; elle doit ensuite en déterminer le sens prophétique, car Dieu
s'y révéle a nous tel qu’il devait se révéler en Jésus-Christ. Il s’agit donc de
« lire I’Ancien Testament comme une prédication de ce que Jésus-Christ a fait
pour nous » (p. 7). L’étude qui suit en donne un exemple intéressant.

L'infidélité d’Israél — celle de toute religion naturelle — est de se fabriquer
une image de Dieu. C’est 'attitude qui conduira les Juifs a rejeter le Fils de
Dieu, seule vraie image de Dieu. Bien qu’elle ne soit pas encore révélée dans
I’Ancien Testament, cette image y est déja annoncée, préfigurée ici en Moise,
messager de Dieu et intercesseur du peuple, signifiées dans les tables de la Loi
qui sont brisées puis redonnées. Le massacre des trois mille lui-méme est un
signe provisoire de la justice de Dieu qui punit, et de la griace qui pardonne a
tous les autres.

F. Ryser prolonge souvent sa méditation théologique jusque dans le pré-
sent de I’Eglise. Plus que de I'exégése proprement dite, c’est de I'application,
qui nous semble parfois manquer d’envergure: ainsi les lévites repentants
n’annoncent pas seulement les chrétiens sortis du judaisme (p. 34) mais tout le
peuple de I'Eglise qui, en Christ, doit traverser la condamnation pour devenir le
nouveau sacerdoce. Mais toujours l'auteur laisse pressentir que du temps doit
s’écouler entre ’Exode et son accomplissement en Jésus-Christ. Il se tient réso-
lument sur le terrain de I'histoire du salut. Expliquée par F. Ryser, cette page
de I’Exode trouve sa vraie valeur de témoignage prophétique sans perdre son
caractére limité et provisoire.

SAMUEL AMSLER.

HAaNs-JoacHIM KRAUS : Gottesdienst in Isvael. Miinchen, Chr. Kaiser
Verlag, 1954, 132 p. Beitrdge zur evangelischen Theologie, 19.

L’auteur, professeur & Bonn, consacre cette étude sur le culte israélite
presque exclusivement a la « féte des tabernacles » dont il est question notam-
ment dans Ex. 23, Deut. 16 et 31, Lév. 23. Pour Wellhausen, cette féte
d’origine purement cananéenne a été artificiellement rapprochée du culte de
Jahvé par les prétres de la période de l'exil ; pour Kraus, au contraire, cette
féte remonte loin dans l'histoire d’Israél; a 1'’époque du désert, elle est la
« féte de la tente » et a pour but de rappeler les événements de la sortie d’Egypte ;
on en trouve la trace dans Ex. 33 en particulier ; elle a joué avant la création
du temple et méme aprés Salomon un grand rdle en Isragl.

L’auteur consacre quelques pages a 1'étude du culte a Jérusalem ; il voit
dans David un fidéle observateur des traditions israélites ; les fétes religieuses
dans la ville sainte se fondent sur 1’histoire du peuple de Jahvé et le role du
roi est de veiller au maintien de pratiques qui remontent & I’exode. Appuyant
fortement sur cet élément historique, Kraus s’oppose a 1’école scandinave et



BIBLIOGRAPHIE 139

en particulier 3 Mowinckel qui voit dans le culte israélite une simple variante
des traditions en usage dans le Moyen-Orient, & Babylone ou en Egypte, ou
de celles que nous ont révélées les textes de Ras Shamra. Pour Kraus, le culte
en Israél n’est pas la répétition d’'un mythe d’origine naturiste, il est l'actua-
lisation d’événements historiques, la représentation de l'histoire du salut, il
repose non sur 'observation des lois de la nature, mais sur Iintervention de
Dieu au temps de 'exode et 1’alliance conclue entre Jahvé et Moise, il introduit
chaque génération dans cette alliance, il la met en présence du Dieu qui ’appelle
a étre le peuple saint.

Cet ouvrage du professeur Kraus renferme maintes observations impor-
tantes, sur lesquelles il n’est malheureusement pas possible d’insister ici, en
particulier sur les relations entre le culte et la prophétie ; il constitue une mise
en garde trés ferme contre les exagérations et les schématisations des théories
sur la « royauté divine » en Isragl, il revendique a juste titre la priorité, dans
la révélation biblique, de I'histoive sur le mythe ; bref, cette étude mérite d'étre
prise en considération dans les recherches sur la signification et I’évolution du
culte israélite.

ROBERT MARTIN-ACHARD.

BENT NOACK : Zur johanneischen Tradition. Beitrdge zur Kritik an der
literarkritischen Amalyse des vierten Evangeliums. Kebenhavn,
Rosenkilde og Bagger, 1954, 172 p. Publications de la Société
des sciences et des lettres d’Aarhus, Série théologique, 3.

Sur le sujet si débattu de I'origine et de la formation de I'évangile johan-
nique, M. Noack a écrit une monographie a la fois érudite et neuve, pleine
de science et de bon sens. Le savant danois expose et critique les différents
systémes de distinction des sources dans le quatriéme évangile, et surtout
la théorie récente de M. Bultmann, qu’il ne peut pas accepter. Il estime que
I'existence d’Offenbarungsreden et d’une Semeia-Quelle est loin d’étre démontrée
et qu’il est, au contraire, beaucoup plus probable que Jean puise dans la
tradition orale de I’Eglise sans recourir a des sources écrites et sans utiliser
non plus les évangiles synoptiques. Méme quand il cite I’Ancien Testament,
le quatriéme évangéliste n’emploie probablement pas de texte écrit. La tradition
orale était toujours vivante dans la derniére décade du premier siécle. La
rédaction des Synoptiques ne l'a pas épuisée. D’autre part, au moment ou
Jean écrit, I’Eglise a déja un passé, elle est déja une grandeur intellectuelle
qui, pour exprimer son témoignage, s’est assimilé des éléments d’origine diverse.
11 est donc parfaitement concevable que les matériaux johanniques proviennent
de la tradition orale de I'Eglise sans qu’il soit nécessaire de faire intervenir
des sources écrites, chrétiennes et non chrétiennes. Ces conclusions, qui se
situent dans la ligne suivie depuis une quinzaine d’années par plusieurs savants,
paraissent devoir retenir l'attention et méme s'imposer. Une ceuvre aussi
puissante et originale que l'évangile johannique n’est pas une mosaique
d’éléments disparates réunis au gré des sources que l'auteur et le rédacteur
auraient consultées. Dans une de ses conclusions, M. Noack souligne justement
que les auteurs anciens étaient moins portés que les modernes a utiliser des
sources, et que Luc, par exemple, a peut-étre connu les épitres de saint Paul,
bien qu’il n’en tienne pas compte en rédigeant les Actes.

PaiLipPE-H. MENOUD.



I40 BIBLIOGRAPHIE

C. H. Dopp: The Interpretation of the Fourth Gospel. Cambridge
University Press, 1953, XII + 478 p.

Depuis prés de vingt ans, les travaux du pére de «l’eschatologie réalisée »
convergeaient vers le quatriéme évangile ; mais c’est au moment ou il touche
au terme d’une carriére particuliérement féconde qu’il nous donne son magnum
opus que recommandent 'érudition, la clarté et la concision,

L’ouvrage se divise en trois parties : The Background (Le milieu, p. 1-130),
Leading Ideas (Les idées malitresses, p. 133-285), Argument and Structure
(que nous rendrions par : Dessein et Structure, p. 289-443), auxquelles s’ajoutent
un appendice et des index. Chacune de ces trois parties formerait a elle seule
un ouvrage complet et indépendant ; assemblées, elles éclairent et soutiennent
la thése principale de l'auteur.

Dans la premiére partie, Dodd situe brievement les destinataires de cet
évangile. Ce ne sont pas tant des chrétiens qui éprouvent le besoin d’une
théologie plus profonde que des non-chrétiens pieux mais inquiets et qu’intéresse
la vie éternelle, vaste public au sein d’une société cosmopolite d’une cité
hellénistique telle qu’Ephése. Diverses tendances se partageaient alors les
esprits : I’hermétisme, le Judaisme hellénistique, le judaisme rabbinique, le
gnosticisme et quelques rudiments de Mandéisme. Notre auteur consacre un
chapitre & chacune d’elles. Dans son The Bible and the Greeks (Londres, 1935)
il avait montré les relations de dépendance qui existent entre les écrits hermé-
tiques et la Septante ; ici, il reléve 1'étroite parenté qu’il y a entre I’hermétisme
et le Johannisme, excluant néanmoins la thése d’un emprunt direct, les plus
anciens écrits hermétiques datant du début du IIe siécle. Sans ignorer le
judaisme rabbinique, I’évangéliste eut plus de contact avec le judaisme hellé-
nistique (spécialement avec la pensée philonienne). Les parallélismes gnostiques
illustrent les concepts johanniques plus par opposition que par affinité. Quant
au mandéisme, Dodd s’oppose & Bultmann et montre, de fagon convaincante,
semble-t-il, son caractére postérieur; « Rabbinic Judaism, Philo and the
Hermetica remain our most direct sources for the background of the thought
of Johannine Christianity...» (p. 133) conclut-il.

La seconde partie s’ouvre par un chapitre intitulé « symbolisme» et ou
apparait I'une des prémisses de la thése de I'auteur. S’attachant a la signifi-
cation des actes du Christ dans la narration johannique, il montre qu’ils ne
sont ni de simples illustrations, ni des variations sur le théme du salut mais
des «signes» au sens prophétique, «signa efficacia ». Puis il étudie quelques
« idées maitresses » du IVe évangile dans leur résonnance au sein du monde
ambiant et dans leurs relations entre elles : la vie, la connaissance, la vérité,
la foi, I'union avec Dieu, la lumiére, la gloire, le jugement, 1’Esprit, le Messie,
le Fils de 'homme, le Fils de Dieu, le Logos.

La troisi®me partie n’équivaut nullement & un commentaire; Dodd y
expose la pensée et le dessein de 1’évangéliste en se fondant sur son ceuvre.
La structure et la composition de celle-ci dépendent de ce dessein, nulle place
donc pour de «savantes opérations de déplacement ou de transposition »
(cf. le commentaire de Bernard dans la I.C.C.). L’Evangile se divise en trois
parties : a) « La préface : prologue et témoignage » (chap. 1) ; b) « Le Livre des
signes » (chap. 2-12) qui comprend sept épisodes (2: 1-4: 42; 4: 46-5: 47;
6; 7-8; 9-10: 39; 11; 12 : 1-36) et un épilogue (12 : 37-50) ; ¢) « Le Livre de la
Passion » qui se subdivise a son tour en deux parties: «les discours d’adieu »
(chap. 13-17) et «le récit de la passion» (18-20).



BIBLIOGRAPHIE I41

Les sept épisodes ne sont en relation ni avec des images christologiques
ni avec les titres de Jésus ni méme avec les sept miracles que I'on énumeére
généralement. L’évangéliste a enchéssé le « Kerygma » dans les récits tradi-
tionnels mais en les divisant en épisodes de telle sorte que «la signification
de I'ensemble se retrouve dans chaque partie » ; chaque épisode, de par sa
structure, est une unité de parole et d’action, quel que soit le nombre des signes
et des discours qu’il contient. Le noyau central du kerygma y est représenté
par une combinaison variée des motifs: de Galilée a Jérusalem (considéré
comme ¢via dolorosa»), mort, résurrection, ascension, exaltation. Chaque
épisode illustre le théme «l’heure vient, elle est déja venue » car 1’évangéliste
retrace les divers aspects d’une seule action rédemptrice et non les étapes d’une
succession chronologique.

« Le Livre de la Passion » reprend les deux éléments que comprend chaque
épisode mais inverse leur ordre : les discours précédent la narration de l'acte
qu’ils veulent expliquer ; ils sont situés «dans la nuit ou il fut livré » mais
font en réalité parler le Christ ressuscité et glorifié. Les chapitres 13-17 rem-
placent dans le dessein de 1’évangéliste le discours apocalyptique (cf. Marc 13)
et Dodd d’interpréter I’eschatologie johannique et de relever que le ¢ retour »
(cf. Jean 14: 3) a déja, dans une certaine mesure, pénétré l'expérience de
1'Eglise.

Dodd poursuit ainsi I’étude minutieuse de presque tous les textes du IVe évan-
gile en les confrontant avec la littérature ambiante et en en donnant une
exégése détaillée. Sa connaissance de la dialectique rabbinique éclaire plus
d’un dialogue johannique. C’est dire que nous sommes en présence d’'une ccuvre
d’une grande valeur et d’une réelle richesse.

Nous aurions plus d’une réserve a formuler, notamment sur I'interprétation
du prologue, sur le caractére supposé primitif de 1’eschatologie johannique,
sur la signification du titre « agneau de Dieu », sur 'exégeése de Jean 3: 13...
mais 'apport de cet ouvrage est tel que nous ne nous y arréterons pas.

C.-F. MoLLA.

H. H. RowLEY : The Unaty of the Bible. London, The Carey Kingsgate
Press, 1953, 201 p.

Le professeur Rowley, de Manchester, a réuni dans cet ouvrage une série
de lecons qu’il a données en 1951 et 1952 damns des universités de Grande-
Bretagne et des Etats-Unis. Il y traite de facon claire, et en ayant recours a
une information trés stire, de quelques aspects du probléme de l'unité de la
Bible (unité et diversité, relation entre la Loi et les Prophétes, Dieu et I'homme,
l'accomplissement dans le Nouveau Testament de la promesse contenue dans
I’Ancien, role de la croix et des sacrements). Tandis que les savants, il n'y a pas
si longtemps, s’'attachaient a souligner la diversité de la Bible, M. Rowley, tout
en tenant compte de cette diversité, met en évidence 'unité fondamentale
(« dynamique et non statique », p. 27) de la révélation scripturaire. Les thémes
bibliques, quelle que soit leur variété, tournent toujours autour de la méme
question : la réponse de ’homme a l'ceuvre de Dieu, c’est-a-dire une vie vécue
dans la communion avec Dieu et dans la soumission a sa volonté, vie dont cha-
cun des aspects doit refléter I'action de I'Esprit (p. 186).



142 BIBLIOGRAPHIE

Dans le détail, 'argumentation de ’auteur est solide. Elle nous parait spé-
cialement convaincante lorsqu’il parle de la contradiction apparente entre la
Loi et les Prophétes au sujet des sacrifices (les prophétes n’ont pas condamné
les sacrifices en eux-mémes, mais les sacrifices compris comme actes purement
extérieurs, n’entrainant pas un engagement de la part de celui qui les célébre,
pP. 42). Par contre, la conception du sacrement qui nous est présentée n’entrai-
nera pas l’adhésion de tous les lecteurs. M. Rowley est baptiste, ce qui 'améne
a insister particuliérement sur l'aspect subjectif du sacrement. Le baptéme
est un symbole, dit-il, et un symbole qui n’a pas de sens si I’on ne passe pas par
Pexpérience de ce qu’il symbolise. Autrement dit, le baptisé doit connaitre en
lui-méme l'expérience de la mort en Jésus-Christ et de la naissance a une vie
nouvelle (p. 172 s.). Dans la sainte Céne de méme, le croyant doit revivre le
sacrifice du Christ et son propre sacrifice a Jésus-Christ (p. 186). I1 nous semble
plus exact de considérer les sacrements comme des signes que comme des sym-
boles, o la réalité signifiée est donnée au croyant (non comme opus operatum,
puisque la foi est une condition de ce don). Mais cette réserve n’enléve rien a la
valeur de I'ouvrage du professeur Rowley, qui apporte ainsi une contribution
précieuse aux débats en cours soit sur le probléme général de 'unité de la Bible,

soit sur celui, particulier, des sacrements.
JEAN-CLAUDE MARGOT.

ARTHUR H. Currtis: The Vision and Mission of Jesus. A literary
and critical investigation based specially upon the Baptismal
and Temptation Narratives and their Old Testament back-
ground. Edinburgh, T. & T. Clark, 1954, L11 -+ 388 p.

L’ouvrage de M. Curtis se présente sous les traits d’'une étude destinée
au grand public chrétien. Les théses théologiques sont groupées a part, les
notes critiques rassemblées dans deux introductions et les développements
exégétiques et autres renvoyés en appendice. Pour le reste, le lecteur se voit
offrir de brefs chapitres dépouillés de tout appareil fastidieux.

La matiere est divisée en deux parties principales: 'une s’attachant a
étudier le ministére terrestre de Jésus a la lumiére de sa vision baptismale
et de sa tentation au désert, I'auntre présentant le ministére de Jésus dans
I'Eglise, qui est son corps. L’auteur s’efforce de montrer que la vision du
Ressuscité et le temps de Piques & Pentecdte répétent pour 1’Eglise ’expérience
faite par Jésus. La mission de Jésus et de I’Eglise est donc un ministére unique
découlant d’une méme vision.

M. Curtis, sans en parler beaucoup, veut résoudre 1’opposition des vues
de Bultmann et de Barth. Pour ce faire, il demande que le lecteur de la Bible
tienne compte du caractére « poétique » de son style. Il insiste en particulier
sur ce qu’il nomme la « catégorie de la vision », dont il dit qu’'on ne saurait,
avec Bultmann, en faire un phénoméne purement subjectif, ni, avec Barth,
I'objectiver au point de la priver de toute immanence dans le sujet humain.

Cependant, notre auteur ne semble pas étre parvenu a se dégager enti¢rement
des conceptions qu’il rejette et auxquelles il voudrait substituer sa compré-
hension poétique du témoignage biblique. Il éprouve en particulier beaucoup
de difficulté & ne pas opposer spirituel a matériel, ceci moins a cause d’une
conception idéaliste de 1'Esprit que parce qu’il semble concevoir les « lois
scientifiques » comme gouvernant la matiére. Une telle conception de la matiére



BIBLIOGRAPHIE 143

s

I'oblige, par exemple, & ne concéder au «corps spirituel » qu'une réalité
« psychique », ce qui ne va pas sans joindre beaucoup d’ingéniosité a I'ingénuité
coutumiére de sa lecture de 1’Evangile.

Malgré ces réserves, nous reconnaissons que M. Curtis fait réfléchir. Son
livrte met en évidence certains aspects de la pensée biblique que notre forme
d’esprit a grand-peine a assimiler.

PIERRE GANDER.

OscArR CULLMANN : La tradition. Probléeme exégétique, historique et
théologique. Neuchatel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1953, 55 p.
Cahiers théologiques, 33.

La théologie catholique romaine, cela dit d’une maniére sommaire, juxtapose
I'Ecriture et la Tradition et leur reconnait une normativité identique. La théo-
logie réformée, en se fondant sur le critére scviptura interpres sui, tend a sous-
estimer la Tradition au profit de I’Ecriture. Comment sortir des difficultés sou-
levées par ces deux conceptions ? Sinon en étudiant la signification néotesta-
mentaire de la tradition.

A la suite de I’Apb6tre (cf. I Cor. 11 : 25), M. Cullmann affirme que le Seigneur
Jésus, élevé a la droite de Dieu, est 'auteur et P'objet de la tradition apostolique,
qui contrairement aux traditions humaines des rabbins (celles que le Christ a
violemment critiquées) est d’origine divine. Les apodtres inspirés en sont les
témoins directs et immédiats. La #radition ecclésiastigue y succeéde, mais elle
n'appartient plus au temps de I'Incarnation, au temps de la Révélation directe,
attestée dans le Nouveau Testament, mais au femps de I'Eglise ; elle se situe
dans le prolongement de la tradition apostolique sans pouvoir faire état de
nouvelles révélations. C’'est pourquoi seule la premiére est normative, puisque
elle seule reléve du temps de la Révélation ; jamais cette tradition seconde et
dérivée « ne peut prendre la méme valeur que la norme apostolique, jamais elle
ne peut devenir norme elle-méme» (p. 38).

La fixation du canon marque le terme de la tradition apostolique, seul critére
et seul fondement des interprétations futures de la Révélation. Le canon permet
de rejeter tous les écrits apocryphes dans le domaine de la tradition ecclésias-
tique. Parallélement a cet effort, la régle de foi sera la seule norme des déci-
sions conciliaires postérieures.

La tradition revét divers sens selon le temps auquel elle appartient : tradi-
tion apostolique - temps de I'Incarnation, tradition ecclésiastique - temps de
1’Eglise. Seul ce qui est révélé est normatif : les témoignages scripturaires et la
régle de foi. La position des réformateurs trouve donc sa justification dans
I’Ecriture, si 'on prend soin de mettre en lumiére la connexion étroite qu’elle
établit entre la structure nouvelle du temps de la Révélation et son caractére
normadtif.

Les historiens demanderont a M. Cullmann de justifier historiquement la
coupure entre le temps de la Révélation et le temps de 1'Eglise ; en fait, ces
deux temps et par conséquent les deux types de traditions qui en découlent
n’étaient-ils pas confondus pour ceux qui en furent les témoins ? Quant au canon
et & la régle de foi, si les témoins apostoliques en ont pressenti la nécessité et
jeté les bases, la lente et laborieuse fixation du canon, le développement et
I'explicitation de la régle de foi n’apparaissent-ils pas comme l'ouvrage de la
tradition ecclésiastique, la tradition apostolique n’en étant que le germe ?



144 BIBLIOGRAPHIE

Si la tradition ecclésiastique est dans le prolongement de la tradition
apostolique, pourquoi ne pas lui reconnaitre une normativité relative ? Certes
cette normativité dépend de celle du canon et de la régle de foi, puisqu’elle doit
constamment s’y référer pour étre justifiée et validée ; mais on ne peut la nier
sans courir le risque d’établir arbitrairement une discontinuité radicale entre le
temps de la Révélation et le temps de ’Eglise. Si M. Cullmann a montré que la
conception réformée de la tradition peut se réclamer du Nouveau Testament,
a-t-il réfuté les objections de ses interlocuteurs catholiques ? L’examen de la
notion de norme, des rapports entre la normativité et le temps d’un point de
vue systématique permettraient de clarifier, selon nous, le délicat probleme de
la continuité ou de la discontinuité des traditions apostolique et ecclésiastique.

GABRIEL WIDMER.

Avrchives d’histoive doctrinale et littéraire du moyen dge, tome XX,
année 1953. Paris, Vrin, 1954, 374 p.

Le tome XVIII des Archives publiait un inédit important de Scot Erigene.
Le tome XX, a son tour, donne un texte remarquable : la Somme ¢« Quoniam
homines » d’Alain de Lille. Cet ouvrage, qui occupe 240 pages des Archives,
a été signalé par Grabmann en 1930 et identifié vingt ans plus tard comme
étant 1'ceuvre d’Alain de Lille par P. Glorieux, son éditeur actuel. Il comprend
un court prologue et deux livres étendus; le troisiéme livre, annoncé par le
prologue, ne figure pas dans le manuscrit. Voici en quels termes Alain présente
son travail : « Conformant 'ordre de 'ouvrage & l'ordre des choses, employons
notre plume a traiter premiérement du créateur, deuxiémement de la création
de la créature, troisitmement de la recréation de celle-ci» (p. 120). Il suffit
de lire ces mots pour observer que la pensée de 'auteur se situe dans la tradition
grecque, reprise par Scot Erigéne, pour laquelle 'étude de la création ne va
pas sans celle de la chute et de la restauration. Comme cette troisieme partie,
malheureusement, a disparu ou n’a jamais été écrite, le texte publié aujour-
d’hui traite de Dieu, des anges et s’arréte a I'homme pécheur. Outre Scot,
Alain cite Augustin, Hilaire, Ambroise, Jéréme, Jean Damascéne, Denys. Il
ne dédaigne pas les paiens: Hermes, la Sibylle, Platon et Aristote.

Dans les études littéraires et doctrinales que comprend ce tome XX des
Archives, le XII® siecle tient encore une grande place. On y reléve en effet,
de M!e D’Alverny : « Le cosmos symbolique du XIIe si¢cle ». Cet article, orné
de plusieurs planches, s’attache a la description et 4 I’explication d’un manuscrit
illustré du Clavis physicae d’Honorius ¢« d’Autun» (le n. 6734 du fonds latin
de la Bibliothéque Nationale). Ce texte, encore inédit, est étroitement dépen-
dant du De divisione naturae. On reléve aussi un article de quelques pages
de M.-D. Chenu sur une controverse exégétique touchant la création au XIIe
siécle.

C’est des environs de ’an 1300 que date le traité pseudo-maimonidien,
« Neuf chapitres sur l'unité de Dieu», que présente Georges Vajda. Il s'agit
d'un opuscule théologique contenu dans le manuscrit hébreu 767 de la Biblio-
théque Nationale et attribué par la suscription a 'auteur du Guide. M. Vajda
y montre au contraire une production kabbalistique ou profondément influencée
par la Kabbale et il en donne une analyse détaillée et fort intéressante auquel



BIBLIOGRAPHIE 145

tiendra 3 se reporter tout amateur des études juives. Voici comment le savant
orientaliste explique I'attribution de ce traité & Maimonide : « A une époque
ou nul penseur juif ne pouvait plus se permettre de ne pas prendre position
a I'égard de la Kabbale, soit en la combattant, soit en y adhérant, soit enfin
en lui rendant hommage ne fit-ce que sous la forme d’une mention respec-
tueuse, il a semblé difficilement concevable que le plus grand théologien juif
se soit dérobé a cette obligation. Bien plus, pour les esprits qui voyaient dans
la Kabbale le couronnement de la science sacrée, 1'ceuvre de Maimonide appe-
lait impérieusement un complément ou plutét un parachévement kabbalis-
tique » (p. 87).

Notre tome offre encore un texte de L. Baudry sur la critique par Occam
de la démonstration rationnelle de 'unicité de Dieu et une étude d’Et. Gilson
intitulée : « Eglise et Cité de Dieu chez saint Augustin ». L’auteur y examine
avec sa malitrise coutumiere en quel sens les notions augustiniennes d’Eglise
et de Cité de Dieu ne se recouvrent pas. « Convoquer n’est pas prédestiner,
écrit-il. Ne faisons pas trop bon marché de la distinction entre deux sociétés,
I'une dont l'essence méme est de se composer d’élus, l'autre qui se compose
de beaucoup de convoqués dont aucun n’est stir d’étre élu » (p. 21). En d’autres
termes, la Cité de Dieu ne compte que les prédestinés, alors que 1'Eglise soufire
« la présence en son corps d’autres citoyens que ceux de la sainte Sion chantée

par le prophéte ».
FERNAND BRUNNER.

FriepricH Loors : Ledtfaden zum Studium der Dogmengeschichie,
2. Teil. Halle, Max Niemeyer, 19535, XVv-308 p.

Cette cinquiéme édition revue et éditée par Kurt Aland du célébre manuel
d’histoire des dogmes de Loofs (dont la rédaction de la Revue n’a pas regu
la premiére partie) offre les mémes qualités que les autres ouvrages du méme
auteur : choix judicieux des problémes traités, abondance des citations des
auteurs étudiés, bibliographies mises a jour par Aland.

Ce volume embrasse le développement du dogme catholique a travers le
moyen ige et I'époque moderne jusqu’au Concile du Vatican ; il s’ouvre par
une analyse fouillée des principaux thémes de la théologie augustinienne qui
susciteront par la suite des controverses et qui donneront a la théologie catho-
lique sa physionomie originale (théologie trinitaire, théologie de la grice et
de I'histoire). La scolastique a son apogée est traitée sous ’angle des divergences
thomistes et scotistes au sujet de la grace et du péché, la scolastique décadente
a la lumiére des conflits entre le pape et les conciles, la mystique et le renouveau
biblique (excellentes pages sur Wiclif). Par contre les pages consacrées a la
théologie tridentine et post-tridentine sont par trop sommaires.

Les bibliographies parfois trop chargées suivent un ordre chronologique
et non pas systématique, ce qui ne doit guére faciliter la tache des chercheurs ;

“elles comportent surtout des publications allemandes et frangaises ; on y reléve
quelques erreurs (par exemple, p. 419, lire J.-Fr. Bonnefoy, Le Saini-Esprit
et ses dons selon saint Bonaventure, et non selon saint Bernard).

GABRIEL WIDMER.

I0



146 BIBLIOGRAPHIE

FriepricH GARTNER : Karl Barth und Zinzendorf. Die bleibende
Bedeutung Zinzendorfs auf Grund der Beurteilung des Pietismus
durch Karl Barth. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1953, 51 p.
Theologische Existenz heute, Neue Folge, 4o0.

M. Géirtner est animé du désir de défendre le bon renom de Zinzendorf
contre ceux de ses détracteurs qui le considérent simplement comme un produit
du piétisme de son époque, et le condamnent a n’étre plus qu'une piéce parmi
d’autres au musée d’une théologie révolue. C'est en se basant sur la critique
pourtant sévére que K. Barth a faite du piétisme, et en y soumettant Zinzen-
dorf, que M. Gértner s’efforce d’en montrer la valeur originale et permanente.
Il y parvient, dans la mesure ou il lui est possible de prouver que le comte
inspiré a su maintenir I’essentiel de la foi malgré les travers d’une pensée théo-
logique qui 'a marqué comme presque tous ses contemporains.

Cependant, le fait que notre auteur se tient constamment sur la défensive
donne l'impression qu’il réussit un sauvetage de Zinzendorf plutdét qu’il ne
nous apporte de sa part un message théologique actuel. Nous le regrettons
d’autant plus que nous croyons que ce message mériterait d’étre remis en
lumiére.

PiERRE GANDER.

EDUARD BUESS : Die kirchlichen Richtungen. Zollikon-Ziirich, Evan-
gelischer-Verlag, 1953, 72 p. Theologische Studien, Heft 36.

Pasteur en Argovie, auteur d’un ouvrage apprécié sur la pensée religieuse
de Jeremias Gotthelf, M. Ed. Buess examine ici les problémes posés a la théo-
logie et a la vie de 1’Eglise réformée par 1’existence en elle de courants de pensée
opposés.

Cette situation, dit M. Buess, n’est pas nouvelle. Car I’Eglise est toujours sol-
licitée par deux tendances : d’une part, 1'Eglise regarde vers son passé, son ori-
gine historique, et se préoccupe d’assurer sa continuité, en restant fidéle a
elle-méme ; d’autre part, elle a conscience d’étre 14 pour le monde, et va a sa
rencontre, cherchant 4 répondre a ses questions et a ses besoins. Déja le Nou-
veau Testament en témoigne : les chrétiens de Corinthe, par exemple, penchent
les uns vers le judaisme, les autres vers le paganisme sous sa forme gnostique.
De nos jours, le libéralisme tend a interpréter ’Eglise & partir de sa relation
avec le monde, tandis que les milieux traditionnalistes ou « positifs » soulignent
la nature et la destination divines de I'Eglise.

L’auteur montre comment 1’Eglise primitive a pu surmonter 1'opposition
des tendances, en faisant siennes les questions et les problémes que chacune lui
imposait. Pour le temps présent, a travers une analyse intéressante des milieux
théologiques si divers de Suisse alémanique, il invite & maintenir ouvert le
dialogue, nécessaire si 'on veut éviter soit que I’Eglise ne se recroqueville sur
elle-méme et ne se ferme au monde, soit au contraire qu’elle ne se dissolve en
lui.

Francis BAUDRAZ.



BIBLIOGRAPHIE 147

KARL BARTH : Das Geschenk der Freiheit. Grundlegung evangelischer
Ethik. Zollikon-Ziirich, Evangelischer Verlag, 1953, 28 p. Theo-
logische Studien, Heft 39.

I1 s’agit d’un exposé présenté par 'auteur & la « Société pour la théologie
évangélique », 4 Bielefeld, en septembre 1953. Barth revendique le droit de
parler d’abord de la liberté de Dieu qui, seule, fonde celle de ’homme. Mais
cette liberté n’est pas seulement omnipotence et possibilité illimitée ; elle est
surtout grice historique agissant pour et en I’homme. L’Eglise lui doit son
existence, mais la liberté de Dieu ne s’épuise jamais dans I'Eglise. Dieu se
rend librement « solidaire » de I'Eglise ; il ne lui est jamais identique. Quant
a4 la liberté de I'homme, elle n’est que réponse a 1’Evangile, mais réponse réelle,
personnelle, qui n’exclut ni la responsabilité ni la crainte (Ehrfurcht, Sorgfalt)
de mésuser de l'initiative divine. Cette liberté du chrétien est avant tout
possibilité concréte d’agir « tiglich und stiindlich in kleinen, vorlidufigen aber
bestimmten Schritten... » (p. 14). Cest & I’éthique qu’il appartient, non point
de réglementer a l'avance toutes les décisions pratiques, mais d’en définir
les conditions évangéliques.

Ce bref exposé ne pouvait qu’esquisser quelques thémes de méditation.
11 est suivi de huit pages d’«admonition » aux théologiens de notre temps
(p. 21-28) sur quelques libertés particuliéres a leur condition : liberté de
recommencer toujours par l'acte de foi initial au Dieu libérateur, acte qui fait
du labeur théologique une «action liturgique» (p. 22); liberté dans l'étude
analytique et synthétique de la Bible (y compris la liberté, qui appartient aussi
& la prédication, de ne jamais citer la Bible) ; liberté pour le théologien de se
mouvoir dans une certaine philosophie (et méme dans une philosophie incer-
taine) ; liberté de respecter et d’utiliser les symboles des diverses confessions
chrétiennes et méme les instructions des autorités ecclésiastiques du moment
(évéques compris...) ; liberté enfin de demeurer dans une communication
vivante avec les collégues théologiens, et Barth de donner ici les théologiens
anglais en exemple aux allemands...

PiERRE BONNARD.

ERrRNsT WOLF : Der Dienst des Einzelnen. Zollikon-Ziirich, Evange-
lischer-Verlag, 1953, 28 p. Theologische Studien, Heft 4o.

Cette étude représentait la conclusion apportée 4 une série de conférences,
en septembre 1953 a Bielefeld, sur le théme de la liberté chrétienne ; aussi 'au-
teur avance-t-il & grands pas, sans renseigner le lecteur sur tous les objets de
ses attaques vigoureuses.

A T'individualisme classique, ancien et moderne, qui voit 'homme se suffi-
sant 4 soi et refermé sur lui-méme, mais qui le laisse s’absorber dans la masse,
Kierkegaard a opposé I'homme concret, responsable devant Dieu. M. Wolf
prolonge ce débat jusqu’a la situation du chrétien dans la société d’aujourd’hui ;
en des pages parfois cinglantes, il montre 'homme s’abritant derriére 1'Eglise
pour fuir ses responsabilités et échapper & des décisions personnelles ! Or, c’est
I'individu qui est justifié par la foi, qui posséde la liberté des enfants de Dieu ;
I’Eglise n’est présente et active dans le monde que si le croyant individuel est
ce qu’il doit. Parler de la tache de I’Eglise, cela n’a point de sens si je ne
reconnais dans cette tdche la mienne.

Francis BAUDRAZ.



148 BIBLIOGRAPHIE

R. LAURENTIN : Court traité de théologie mariale. Paris, Lethielleux,
1953, 187 p.

Ce petit livre est de beaucoup parmi les meilleurs que nous ait donné la
théologie catholique romaine sur 1'épineux sujet de la mariologie. L’auteur
s’éleve contre les excés théologiques des trop zélés fervents de Marie. Il montre
les dangers d’une méthode déductive qui voudrait tirer du privilege initial
de la Vierge-meére quantité de conséquences de nécessité logique, a4 I'encontre
de la liberté divine, de la souveraineté de la grice, et aussi de la liberté per-
sonnelle de Marie. Cette méthode « dissoudrait la perspective personnaliste si
importante lorsqu’il s’agit de Marie » (p. 68). Car ¢«on accéde a son.mystére
par le recoupement de plusieurs perspectives, et non par un raisonnement
linéaire » (p. 67). L’auteur veut aussi tenir compte du facteur femps, essentiel
a la destinée de Marie, laquelle a vécu la fin de I'ancienne Alliance, le moment
de I'Incarnation, I’heure rédemptrice de la croix, le début du temps de 1'Eglise,
et le jour eschatologique par 'anticipation qu’est I’assomption. La Theotokos
fait le lien entre I’Ancien et le Nouveau Testament, ainsi qu’entre le temps
du Christ et le temps de I’Eglise : elle est « 'icone eschatologique de I'Eglise. »

L’auteur n’en tombe pas moins lui aussi, nous parait-il, dans le défaut
d’une logique toute abstraite & propos de I'Immaculée Conception, de la
maternité divine, de la virginité i»n partu et de la mort corporelle de la Vierge.
Il n’en peut guére étre autrement étant donné les exigences du dogme marial
diment défini.

L’intérét de l'ouvrage réside pour nous dans son premier chapitre intitulé :
Marie dans l’Ecriture. A propos d’Esaie 7: 14, on note que l'énigmatique
«jeune fille » a mission de donner un nom a son enfant, prérogative norma-
lement réservée au pére ; ce qui est peut-étre l'indice qu’il n’y a pas de pére,
et que la jeune fille mére est une vierge. Un tableau synoptique nous fait
voir en clair les paralleéles du Magnificat avec I’Ancien Testament, et 1'auteur
en conclut que «l'enfantement virginal de Marie apparait comme le prolon-
gement et I'apogée des naissances joyeuses et miraculeuses accordées par
Dieu dans I’Ancien Testament » (p. 24). Plus frappants encore sont les paral-
Iélismes entre I’annonce de 1’ange & Marie et celle de Sophonie a Israél (Soph.
3: 14-17), entre ’épisode de la Visitation et celui du transport de l’arche
(IT Sam. 6: g, 11), entre certains traits de la vision de la femme d’Apoc. 12
et le récit de la chute, Gen. 3: 14-15. Le réle mystique de Marie dans le qua-
triétme Evangile est également judicieusement mis en valeur. Si le dévelop-
pement du dogme marial demeure injustifiable de notre point de vue évan-
gélique, en revanche, nous devons loyalement constater que la mére du Sauveur
tient plus de place dans les textes et donc dans la pensée du christianisme
primitif que ce que notre prisme confessionnel nous en laissait entrevoir.
Concluons avec l'auteur : « Au XVIe siecle, protestants et catholiques se sont
trop facilement mis d’accord pour parler du silence de I’Ecriture sur la Vierge ;
et ce fut le prétexte pour les uns de renoncer & toute mariologie, et pour les
autres de développer une mariologie parascripturaire... Depuis peu, les pro-
testants retrouvent Marie par I'Ecriture, tandis que les catholiques retrouvent
Marie dans 1'Ecriture » (p. 34).

RicHARD PAQUIER.



BIBLIOGRAPHIE 149

Dom LAMBERT BAUDOIN : Mélanges liturgiques. Louvain, Centre
liturgique de I’Abbaye du Mont-César, 1954, 268 p.

Le célébre bénédictin qui fut au début du siécle l'initiateur du renouveau
liturgique en Belgique et qui fonda en 1925 le prieuré d’Amay, voué a I'ccuvre
du rapprochement avec 'orthodoxie orientale, vient de féter ses quatre-vingts
ans. A cette occasion, ses disciples et admirateurs ont recueilli quelques-uns
de ses articles parus a des époques diverses. Une telle formule a ses inévitables
inconvénients : certaines pages sont vieillies et I'on s’achoppe a des répétitions
et redites. L’'unité du recueil apparait pourtant clairement : elle réside dans
le souci de l'auteur de ramener son Eglise a la vraie intelligence du culte, en
recentrant la piété sur le mystére du Christ crucifié et ressuscité, a 1’exclusion
de toutes les dévotions périphériques et paraliturgiques qui ont fleuri deés le
moyen age et surtout depuis le XVIe siécle. On y note une convergence réjouis-
sante avec les objectifs du mouvement liturgique dans nos Eglises réformées.
Entre autres choses intéressantes, le recueil contient 1'esquisse d'un manue
de liturgie, que l'auteur n’a jamais pu écrire, et qui est centré sur le dogme
trinitaire et le sacerdoce éternel du Christ ; puis une étude sur 1’esprit paroissial
dans la tradition ecclésiastique, en tant qu’opposé a l'individualisme moderne ;
enfin un appel, qui nous parait pleinement justifié, & une revalorisation des
fétes pascales, a l'exemple de I'Eglise orthodoxe, pour contrebalancer notre
trop envahissant Noél et retrouver le droit fil de la pensée et de la piété de
Pancienne Eglise.

RicHARD PAQUIER.

GIOVANNI BARRA : Preti d’oggi. Milano, Vita e Pensiero, 1953, 258 p.

Un livre populaire, de propagande et d’édification, écrit par un prétre
qui nous présente quelques figures de prétres d’aujourd’hui : Italiens, Allemands,
Francais, Irlandais. On peut regretter que lI'auteur se soit contenté d’effets
trop faciles, car ses héros sont trop grands pour nous étre présentés un peu
trop en images d’Epinal. Des personnalités aussi riches que celle du P. Flanagan,
sauveur d’enfants dévoyés, celle de I’'abbé Godin, auteur de l'écrit qui fit
époque : « La France, terre de missions», ou celle du cardinal Suhard méri-
teraient une étude plus approfondie. Les portraits de von Galen ou du cardinal
Faulhaber nous semblent mieux compris. On peut regretter aussi que 'ordre
— chronologique ou de matiére — manque dans ce petit livre ; on aurait pu
grouper, par exemple, les portraits de prétres ouvriers de maniére & donner
une idée plus nette de leur action.

Ces réserves faites, le livre vaut la peine d’étre lu et médité. L’héroisme
et la ferveur de ces prétres s’imposent. Méme si un lecteur protestant est
déconcerté par la mariolatrie du P. Kolbe, il ne peut refuser son admiration
au martyre de ce Jésuite, mort & Auschwitz pour sauver des compagnons de
captivité. J’avoue, par contre, avoir de la peine & admettre I’ascétisme presque
pathologique d’un Monseigneur Canovai.

Les réflexions du début du livre sur les caractéristiques du sacerdoce
d’aujourd’hui : I'extraordinaire étant la perfection de l'ordinaire, I’humanité
plus grande du ministére, 'action et la priére fusionnant dans la vie, la joie
du service, méritent d’étre retenues. On se dit avec mélancolie que ce livre
a été publié avant la condamnation des prétres ouvriers.

Lypia voN Auw.



150 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE MARc, S. J.: Dialectique de I'agir, Paris-Lyon, Vitte, s. d.,
585 p. Collection «Problémes et doctrines», 6.

La Dialectique de I’affivmation du P. Marc avait mis en lumiére la richesse de
la méthode d’analyse réflexive et de la méthode d’opposition (cf. cette Revue
1953-I11, p. 214) en métaphysique. Dans son traité de morale générale, la
Dialectique de P'agiv, le P. Marc recourt aux mémes méthodes, qui lui permet-
tent de passer en revue les différents systémes de morale, d’en découvrir les
impasses et d’en redresser les conclusions a la lumi¢re du thomisme, de montrer
enfin le caractére non seulement positif de la morale, mais spéculatif et par
conséquent sa dépendance & 1'égard de la métaphysique. En effet, I'éthique
exige que nous justifiions les décisions et les réalisations de notre volonté a
l'aide de raisons valables, mises & jour par 'analyse de la finalité, de 1’obliga-
tion et de la personne morales.

La conscience et la volonté, comme l'intelligence, étant intentionnelles,
elles impliquent une fin derniére : la béatitude. La béatitude désigne la condi-
tion de celui dont les volitions, les pensées, les désirs et les sentiments enfin
harmonisés et unifiés sont portés a la perfection. Ce bien absolu n’est pas inné,
quoiqu’il soit inscrit dans notre étre, mais acquis. Il suscite en nous des actes
qui y conduisent. Mais comment un étre borné, divisé, imparfait comme I’homme
peut-il accéder a cette béatitude et faire les actes qui y conduisent ? Il y faut
I'intervention de Dieu, de son amour pour combler cette déficience de I’homme
et pour satisfaire son attente.

L’examen de la fin derniére dans la perspective d’un eudémonisme théo-
centrique nous amene au difficile probléme des rapports entre la nature et la
grice. Disciple de saint Thomas, 'auteur cherche une « connexion telle qu’un
statut rationnel soit assuré pour les vérités révélées » (p. 233), non seulement
dans le désir naturel de voir Dieu, mais dans les lois et les structures de la nature
humaine. Si on admet que la nature de ’'homme est conjointe a celle de Dieu,
on peut montrer la possibilité d’un don divin qui viendrait la parfaire en l'orien-
tant vers sa fin derniére. Ce don, c’est la puissance obédientielle.

Mais I’homme en présence de ce don est libre de I’accepter ou de le refuser.
Le refuser, c’est agir contrairement & sa nature d’homme, c’est commettre une
faute vis-a-vis de notre étre et de Dieu. Il n'y a de morale que dans la recherche
du bien qui est acceptation de ce don divin ; le mal consiste a substituer I’homme
4 Dieu. Notre devoir qui se présente & nous comme impératif et persuasif, con-
siste, lui, & subordonner notre sensibilité & la raison législatrice. La spontanéité
premiére de notre étre nous ordonne a cette fin, a cette spiritualisation ; notre
intelligence nous en persuade.

Si le devoir est la recherche de la perfection, nous avons des devoirs envers
Dieu, fondement transcendant de cette perfection, principe et fin de notre
dignité, comme il 'est de notre étre : « Je n’ai de valeur comme je n’ai d’étre,
que parce que Dieu me connait et m’aime » (p. 452). S’il n'y a pas philosophique-
ment parlant de morale totalement autonome, parce que I’éthique s’articule sur
le métaphysique ; il n'y a pas de morale sans religion, car « bien agir consiste
d’abord A reconnaitre et 4 aimer Dieu comme fin derniére » (p. 453).

Mais cette dialectique de 1’agir déterminée par la finalité ne saurait se con-
tenter de définir les lois de I'action morale et ses attaches & une métaphysique
réaliste et & une religion théiste. Comme elle fait apparaitre son fondement méta-
physique, elle poursuit la recherche de sa religion : une morale du don, de
I'accueil, de la reconnaissance et de '’hommage affirme un Dieu personnel. Elle
nous apprend a égaler le réel a 1'idéal, mais pour ce faire, elle postule ’existence



BIBLIOGRAPHIE I5I

et I'intervention du Dieu personnel en qui coincident « le fait et le droit, le réel
et 1'idéal dans I’équation absolue de I’étre, du connaitre et de 1'agir » (p. 475). A
la lumiére de cette analyse, 'homme doit se déclarer I'obligé et le serviteur
d’un Dieu qui est son Maitre et son Pére ; car « Dieu nous met en possession de
notre dignité de personne et nous en confie la charge : c¢’est une investiture.
Son action sur nous est une attirance et une impulsion ; nous ne sommes plus
fermés sur nous, mais ouverts sur lui» (p. 477). 7

Si la recherche des conditions de tout acte moral valable conduit & recon-
naitre la présence agissante d’un Dieu personnel dans notre étre et dans notre
existence, si nous sommes ses débiteurs et par voie de conséquence les obligés
de notre prochain, le premier commandement de cette morale personnaliste
coincidera avec le premier commandement de la Nouvelle Alliance : I'amour ;
celui qui s’y dérobe encourt comme sanction le déchirement et la division inté-
rieurs et la perte de la béatitude.

On voit par cette esquisse comment la dialectique de 'agir débouche sur la
morale révélée et comme 1’éthique philosophique s’acheéve et se perfectionne au
contact de I’Evangile, qui lui donne sa véritable portée. Le plan de ’auteur peut
paraitre a premiére vue surprenant: certains auteurs ne commencent-ils pas
leurs ouvrages par 1’étude de 1’obligation, celle de la conscience morale ou celle
de la vertu pour terminer par la description de la fin derniére ? Le mérite du
P. Marc, nous semble-t-il, consiste justement dans le plan adopté : les caracté-
ristiques de l'obligation, de la conscience ou de la vertu ne forment pas des
blocs épars, que ’on peut disposer dans n’importe quel ordre ; il y a, au contraire,
dans 'acte moral et par conséquent dans la discipline morale une consistance,
une homogénéité, une vection apparentes surtout dans la morale chrétienne,
susceptibles d’étre dégagées par l'analyse philosophique, c’est I'agir de Dieu
manifesté dans la fin derniére de tous nos actes, comme a leur origine. Il valait
donc la peine de tenter d’édifier une morale naturelle a partir de I’examen de
la finalité, pour se rendre compte de sa dépendance a l'égard d’une morale
surnaturelle qui la couronne et lui imprime sa valeur ultime.

Cependant, cette explicitation d’'une morale théonomique souléve entre
autres deux difficultés : Premiérement, Dieu est-il nécessairement le point
d’aboutissement de l'analyse réflexive de l'agir ? Le Dieu des philosophes et
celui de la Révélation tendent & s’y identifier ; pourtant, quelle différence entre
la finalité aristotélicienne et le Royaume de Dieu ! Cette différence met une telle
distance entre I’éthique des philosophes et la morale chrétienne, qu’il est bien
difficile de les faire se rejoindre, & moins d’admettre implicitement, dés le début
de la démarche régressive du philosophe, des postulats de la foi. La béatitude
du P. Marc est riche de toutes les promesses de 1’Evangile.

Secondement, tout l'effort dialectique qui devrait nous faire avancer dans
la découverte de la moralité ne risque-t-il pas de nous faire tourner en rond,
puisque la méthode de 1'agir est calquée sur celle de I’étre ? Si on peut, en onto-
logie, transporter analogiquement dans l'étre ce que les idéalistes faisaient
apparaitre dans la pensée du sujet individuel, le peut-on en éthique sans se
heurter & I’alternative suivante : ou bien Dieu est parfait dans son agir et notre
acte n’est plus que l'actualisation approximative de cette perfection, qui nous
y pousse (probléeme de la 1légitimité de la notion de puissance obédientelle en
éthique chrétienne) ; ou bien notre acte est libre, c’est-a-dire créateur, mais
alors ses fins peuvent diverger d’avec celles de Dieu (probleme des conflits de
valeurs, de normes entre les morales personnalistes, inspirées du christianisme,
et les morales de type individualiste et collectiviste) ?

GABRIEL WIDMER.



I52 BIBLIOGRAPHIE

HeNrRY DUMERY : Foi et interrogation. Paris, Téqui, 1953, 159 p.
Collection « Notre monde », 9.

L’athéisme contemporain qu’il soit psychologique (Le Dantec), idéaliste
(Brunschvicg), esthétique (Valéry), humaniste (Sartre) fonde ses arguments
sur une conception erronée d’'un Dieu que l'on identifie avec un objet ou une
loi, qui rendrait illusoire toute liberté humaine créatrice. Si Dieu existe, selon
Sartre ou Polin, 'homme n’existe pas a proprement parler, puisqu’'il n'y a
d’existence authentique que par la création de soi par soi. Les croyants ne
seraient-ils pas responsables de cette incompréhension ? L’essai de Duméry
les fera sortir de leur quiéte assurance, pour les jeter dans 'inconfort salutaire
et leur montrer quelles sont pour eux les lecons de l’athéisme.

En un style imagé, nerveux, incisif, souvent polémique, H. Duméry dénonce
avec une vigueur et une lucidité auxquelles ne nous ont pas habitués bien des
penseurs catholiques actuels, les excuses et les alibis du croyant, qui s’y réfugie
pour ne pas avoir a prendre au sérieux les avertissements des athées. Il y a
la paresse de celui pour qui la vérité est offerte, sans avoir a la découvrir, alors
que «la foi est la supréme contestation » (p. 36). Il y a la mollesse morale de
celui pour qui la charité est une recette facile et non plus «la précarité jetée
sur toutes les vertus et les valeurs» (p. 37). Il chasse le croyant paresseux
et tiede des retraites qu’il s’est aménagées pour ne pas se salir dans le siécle :
le renouveau biblique qui court le danger de se transformer en une érudition
désincarnée ; on se plonge dans le passé et dans les illusions eschatologiques
pour étre délivré de la pression du présent. Le risque est le méme pour le
renouveau liturgique et pour celui de la spiritualité familiale, qui recélent,
si on n'y prend garde, les pires tentations : repliement sur soi-méme, trahison
de sa mission dans le monde. Ces pages violentes et cependant toujours nuancées,
lumineuses et pourtant intransigeantes mériteraient d’étre lues et relues par
les partisans trop crédules des renouveaux de toutes sortes.

L’auteur s’en prend ensuite aux prophétes modernes de l'inquiétude qui
identifient trop facilement le fatalisme comme doctrine métaphysique et le
déterminisme méthodologique, expression de la liberté créatrice de l'esprit
qui ordonne et transforme la facticité du monde et de I'homme. La encore,
les croyants risquent d’étre les complices de cette abdication de 1’homme
devant I'histoire, quand ils font du surnaturel une chose, une puissance écra-
sante et fatale.

Dans ¢« La question Sartre» («La méthode complexe de J.-P. S.», les
rapports entre son ceuvre didactique et son ceuvre littéraire ; « L’athéisme
sartrien » ; « Réflexions sur le Diable et le bon Diew»), H. Duméry sans parti
pris, avec un souci d’objectivité, découvre entre autres 1'origine de la liberté
sartrienne dans celle que Descartes reconnaissait a Dieu. Enfin, trois études
sont consacrées au probléme de la personne et de ses valeurs (« Intervention
psychologique et continuité de la personne », « Ethique et esthétique », « Philo-
sophie et poésie »).

H. Duméry publie cet essai en espérant qu’il fera réfléchir les chrétiens.
I1 a atteint son but. Depuis Mounier, nous n’avions rien relu d’aussi tonique
sous la plume d’un publiciste catholique, qui se double d’un philosophe trés

informé des existentialismes.
GABRIEL WIDMER.



BIBLIOGRAPHIE 153

MAX SCHELER : Vom Ewigen im Menschen. 4. durchgesehene Auflage,
hrsg. von Maria Scheler. Bern, A. Francke, 1954, 488 p. Gesam-
melte Werke, Bd. 5.

Avpres le Formalismus in dev Ethik und die materiale Wertethik, dont nous
avons rendu compte, parait Vom Ewigen im Menschen (1921), le recueil
d’études o1 s’exprime la philosophie religieuse de Scheler (abstraction faite de
sa derniére métamorphose). L’ordre des textes a été modifié, ceux-ci ont
été soumis & une attentive révision par Mme Scheler, qui a établi un nouvel
index des matiéres et une bibliographie de l'ceuvre vaste et dispersée du
philosophe.

Les textes ainsi groupés ne sont pas absolument contemporains les uns des
autres, ni destinés de prime abord a étre publiés ensemble. S’il en résulte des
disparates, il y a aussi un mouvement plus spontané de la pensée, aux prises
avec l'actuel comme avec l’éternel.

Vom Wesen dey Philosophie und dev movalischen Bedingung des philosophischen
Erkennens défend lI'autonomie de la philosophie, en reléve les implications
spirituelles et les exigences morales : Scheler y voit avant tout une intuition
des essences de 1'étre, radicalement distincte de I'induction qui porte sur des
existences. La connaissance des essences ne peut étre ni appuyée, ni ébranlée
par celle des existences; aussi Scheler appelle-t-il la premiére connaissance
a priori, dans un sens évidemment non littéral, et connaissance a posteriori
la seconde.

Probleme dev Religion offre une phénoménologie de la religion, antérieure
a celle de G. Van der Leeuw. C’est la partie la plus développée, la plus neuve
aussi de Vom Ewigen im Menschen.

Scheler analyse d’abord les rapports de la religion et de la philosophie,
plus précisément de la métaphysique. Il récuse les positions de saint Thomas
d’Aquin, de Hegel, de Kant (théologie morale), comme aussi le fidéisme. Il
afirme l'irréductibilité de la religion a la métaphysique (et réciproquement) ;
toutes deux sont autonomes et ont leur certitude propre. La religion enveloppe
une théologie naturelle dont la méthode de connaissance doit étre et rester
exclusivement religieuse. Méme si le Dieu de la religion et celui de la méta-
physique sont le méme Dieu, ils n’en différent pas moins d’essence comme
objets intentionnels. Toute connaissance religieuse de Dieu est aussi une
connaissance par Dieu lui-méme. La distinction entre religion et théologie
naturelles d’'une part, religion et théologie révélées, d’autre part, est déja
intérieure a la religion. La révélation est le mode sous lequel le divin, le sacré
se communique a nous. La religion ne peut plus se baser sur une théologie
naturelle purement rationnelle, car ce serait un transfert d’'un plan a un autre,
ou les conditions de la certitude sont essentiellement différentes. Tel est ce
que Scheler nomme le Konformitdtssystem von Religion und Metaphysik.

Une psychologie purement descriptive de la religion étant insuffisante,
Scheler cherche a saisir ’essence de la religion par la méthode phénoménologique,
reprise de Husserl, mais librement interprétée.

La Wesensschau, l'intuition émotive directe de 1l'essence, reléve dans le
divin les attributs de l’absoluité, de l'infinité, de 'omniprésence, du sacré.
L’esprit fini entre en contact avec I'Esprit infini. Il n’y a pas en Dieu de primat
de l'intellect (saint Thomas d’Aquin) ou du vouloir (Duns Scot), mais un
primat de l'amour (saint Augustin). Or, 'amour émane d’une personne et



I54 BIBLIOGRAPHIE

s’adresse & une personne. Aussi Scheler affirme-t-il le caractére personnel de
Dieu. (Cf. Wesen und Formen der Sympathie.)

Si Dieu est amour, le monde actuel n’est pas conforme a I'intention divine.
La théologie naturelle de Scheler affirme un mal extra-humain, supra-humain,
incarné dans une personne, sans pour cela sacrifier au manichéisme. Le monde
n’est pas susceptible d’'un progreés indéfini; celui-ci n’a de sens que sur tel
plan précis (savoir, technique), out il comporte d’ailleurs d’essentiels désavan-
tages, dans un monde ou la durée et la consistance d’'un étre sont inversement
proportionnelles a sa valeur.

L’acte religieux est inhérent & I’homme ; celui-ci ’accomplit inévitablement,
qu’il s’en doute ou non ; celui qui ne croit pas en Dieu croit en une autre réalité
qu’il idolatrie, fiit-ce le néant. Il ne s’agit pas en 'homme d'un simple besoin,
mais d'une structure, ce qui garantit la réalité extra-humaine de Dieu. Dans
I'acte religieux, ’homme prend le monde contingent comme un tout, il I'unifie
pour le transcender. 11 v a appel et réponse ; la révélation est le mode sous
lequel Dieu se manifeste & 1’homme.

De méme que le Formalismus in dev Ethik obligeait Scheler a discuter la
morale de Kant, de méme Vom Ewigen im Menschen I'améne a se situer par
rapport a Schleiermacher. Comme lui, il entend sauvegarder I'autonomie de la
religion par rapport & la morale et & la métaphysique, mais il reproche a
Schleiermacher de sacrifier au subjectivisme ; I'acte religieux étant intentionnel,
on ne peut le comprendre sans I'objet auquel il se rapporte. Du point de vue
phénoménologique, les Variétés de Uexpérience veligieuse de William James
sont insuffisantes ; le psychologue américain ne dispose d’aucun critére religieux
de valeur ; I'utilité individuelle et sociale reste extérieure et dérivée par rapport
a la religion elle-méme.

La phénoménologie religieuse de Scheler souligne ce qu’a d’unilatéral «la
religion dans les limites de la simple raison » et de la morale. Si la religion
et la morale se rejoignent a leur sommet, elles empruntent chacune une voie
différente. La religion est avant tout le domaine du sacré, de la réalité mystique,
si bien décrite par Rudolf Otto.

A ceux qui, au lendemain de la premiére guerre mondiale, attendaient
le salut d'une «nouvelle religion », Scheler répond que celle-ci serait superflue
1a ou Dieu est reconnu personnel.

L’idée chvétienne de I'amour et le monde présent marque la différence entre
la charité chrétienne et I’humanitarisme, d’orientation positiviste, ot Scheler
décele une part essentielle de ressentiment (cf. Das Ressentiment im Aufbau
der Moralen).

Ce qui caractérise la philosophie religieuse comme la morale de Scheler,
c’est, avec 'usage de la méthode phénoménologique, 1'objectivité des valeurs,
déja la ; la saisie des valeurs, par des actes, donne a 'agent son caractére de
« personne ». L’esprit de l'agent reste passif, contemplatif, il n’est pas créateur,
constituant. Le donné élimine le construit, par trop sous-estimé dans la doctrine
de Scheler. II suffit que l'esprit pratique 1'ascése morale, renonce momentané-
ment aux fins pratiques, pour que le monde des valeurs s’ouvre & lui.

Scheler a voulu dégager une philosophie authentiquement chrétienne et,
a ce titre, il s’est réclamé de saint Augustin. Avec lui, il voit le monde in lumine
Dei, non avec saint Thomas d’Aquin per lumen Dei L.

I Cf. JoHAN GROOTEN : L’augustinisme de M. Max Scheler. In : Augustinus
magister. Paris, 1954. T. II, pp. 1111-1120.



BIBLIOGRAPHIE 155

On sait que Scheler entra en conflit avec 1'Eglise catholique sur le probléme
de la théologie naturelle et de sa validité. Sa derniére philosophie, que la mort
I'empécha d’élaborer plus complétement, nous propose un panthéisme, ou
mieux un panenthéisme, oli Dieu, soumis lui-méme au devenir, se réalise par
I’homme. La responsabilité de 1'agent se trouve considérablement accrue dans
cette perspective nouvelle, que I'édition du Nachlass permettra de mieux
connaitre.

MARCEL REYMOND.

Philosophie mnéo-scolastique et philosophie ouverte. Entretiens du
Centre romain de comparaison et de synthése dirigés par M. Raffa
et publiés par F. Gonseth. Paris, Presses Universitaires de
France, 1954, et 2¢ cahier de la « Ricerca scientifica » édité par
le Centre, 202 p.

Il n’est pas question de résumer ici les théses et commentaires des nom-
breux orateurs ayant contribué a ce recueil. Empressons-nous de dire qu'’il
forme un ouvrage trés intéressant. Il est difficile de mener une discussion assez
serrée, assez concentrée sur un méme objet, d'un niveau suffisamment élevé
pour qu’elle ait la qualité des ouvrages originaux des auteurs de marque. Mais
cette fois-ci, la reproduction que nous fournissent les Presses universitaires des
Entretiens du Centre romain posséde ces qualités. Toutes les contributions ne
sont peut-étre pas d’égale importance, mais elles forment un tout homogéne et
la lecture en est recommandable auprés de tous les penseurs ayant cure de
méthodologie et de philosophie des sciences.

Aprés 'exposition par F. Gonseth des motifs et de la forme d’une philoso-
phie qui se dit ouverte par opposition a tant de systémes que cet auteur consi-
dére comme fermés dans leur dogmatisme, on voit successivement Grammatico,
Boyer, Selvaggi, Morandini, Thum, Degl’ Innocenti, Breton, Tonini, Filiasi-
Carcano et Fantappié¢ examiner chacun & sa fagon en quoi la philosophie néo-
thomiste pourrait étre considérée comme ouverte ou fermée, en quoi I’ouverture
préconisée par Gonseth leur apparait justifiée, acceptable par le penseur néo-
thomiste ou le penseur isolé qui parle, en quoi des critiques adressées par le
premier a cette pensée sont justifiées ou non.

L’obligation de s’exprimer succinctement a été un avantage, car tous ou
presque sont parvenus a dire d’une fagon concentrée des choses pertinentes.

Aprés tout ce bien, qu’'on nous permette de dire ce qui est moins bien.
Gonseth semble a tout prix ne voir dans les interventions des auteurs qui sui-
vent que celles d’adversaires qu’il s’agit de réfuter. Le lecteur ne ressent, lui, pas
ce besoin au méme degré. Gonseth est plus prés d’une philosophie néo-scolas-
tique telle qu’elle nous est communiquée dans le présent recueil, qu’il ne veut
l'admettre lui-méme dans ses réponses. Et méme, que la réciproque puisse étre
soutenue, la plupart des contributions le suggérent. Cela diminue-t-il un peu
I'originalité de la pensée de Gonseth ? En un sens, peut-&tre, parce qu’il ne serait
pas le premier & avoir préconisé d'une fagon générale un réalisme ouvert impré-
gné de respect pour la mission directrice de la Science, et d’une fagon particu-
liere I'acceptation d’une révisibilité des principes et partant ’adaptabilité de la
méthode. Mais dire cela, c’est aussi dire un peu qu’il n'y a rien de nouveau sous
le soleil, et cela est autant faux que vrai. Nous avons entendu par exemple dire
de la pensée de Gonseth qu’on en trouve une partie déja chez Brunschvicg.



156 BIBLIOGRAPHIE

Une chose retrouvée par Paul tout seul n’est pas celle qu’avait trouvée
Pierre auparavant. Il y a une originalité de la pensée humaine individuelle qui
fait que, toute corruptible que soit celle-ci (pour reprendre une expression uti-
lisée par Tonini & propos de I'expérience humaine), elle en souligne la dignité.
C’est peut-étre 1a qu'il y a la plus grande distance entre ce que veut dire Gon-
seth et ce qu’entendent les autres auteurs : les néo-thomistes sont préoccupés
du lien qui joint la créature humaine a la Source supposée d’une vérité inalté-
rable et, tout en étant persuadés de la contingence de la! nature humaine, ils
pensent qu’il v a des manifestations authentiques de cette vérité par la vertu
de ce lien. Gonseth n’a jamais, a notre connaissance, nié catégoriquement la
possibilité d’un lien pareil. Mais selon lui, tout progrés dans I’accumulation des
vérités ne nous assure jamais de la possession d’un principe ne nécessitant plus
aucune révision : « Jamais les éléments... ne se présentent a 1’état pur... » Tou-
jours est-il qu’il évoque de tels éléments et leur état possiblement pur. Moran-
dini réplique par exemple en évoquant « la conscience stire d'une connaissance
adéquate ».

I1 nous faut conclure. Dans tout cet entretien, il n'y a pas de dernier mot.

C’en est I'un des traits les plus satisfaisants.
ANDRE MERCIER.

Pensée scientifique et for chrétienne. Paris, Arthéme Fayard, 1953,
256 p. Collection « Recherches et débats» du Centre catholique
des intellectuels francais, nouvelle série, N° 4.

Avant que les auteurs groupés en vue de cette publication par 1'« Union
catholique des scientifiques frangais » ne s’attellent a cette étude, bien des
tentatives décevantes avaient été faites dans le méme sens : certaines tombaient
dans une apologétique simpliste, feignant de rechercher et découvrir une solu-
tion & vrai dire connue d’avance, et tirée un peu facilement (ou laborieusement)
de Thomas d’Aquin ou de quelque autre philosophe. D’autres sombraient
dans une polémique pour ou contre les «sans-Dieu», aboutissant a un dia-
logue de sourds. D’autres enfin découvraient naivement une position confor-
table, croyant avoir enfermé pour toujours la Foi dans son domaine et la
science dans le sien.

On peut donc étre reconnaissant a '« Union catholique des scientifiques
francais» (U.C.S.F.) d’avoir su éviter ces écueils, tout en fournissant une
confrontation des données basée sur une information actuelle et sérieuse. La
diversité des auteurs inscrits au sommaire montre bien qu’aucun préjugé n’a
marqué cette élaboration : on n’a pas hésité a ouvrir la porte au protestant
Paul Ricceur, on a méme admis une femme (Henriette Alimen) et pour comble,
on a accueilli le P. Teilhard de Chardin, S. J.

Le recueil s’ouvre par un bref historique, « Cent années d’un dialogue
difficile entre la science et la foi», historique dfi 2 Frangois Russo S.J., ancien
éleve de Polytechnique. Regrettons que l'auteur ne remonte pas plus haut
dans le temps ; mais était-ce possible ? L’antiquité grecque ignora le probléme
(comme du reste, pour d’autres raisomns, l'antiquité chrétienne). Pourquoi
est-ce au moyen 4ge que le dialogue s’engagea ?

Le recueil comporte ensuite une série de vues d’ensemble, chacune étant
écrite selon une perspective particuliére : ¢« Clarté et mystére dans la connais-
sance scientifique» par André George. — « Matérialisme scientifique et foi
religieuse » par Dominique Dubarle, O. P., professeur a 1'Institut catholique



BIBLIOGRAPHIE 157

de Paris. — «Vérité scientifique et vérité de foi» par Frangois Russo, S. J. —
« L’homme de science et I'homme de foi» par Paul Ricceur, professeur de
philosophie a la Faculté des lettres de Strasbourg. Redoutant d’engager le
dialogue au niveau des vérités elles-mémes, l'auteur, aprés quelques perti-
nentes impertinences, préfére se limiter a l'affrontement des vérités au niveau
de I'individu qui tente de coincider avec elles tout en les attribuant, si possible,
a une méme réalité extérieure. — «Science, métaphysique et foi» d’apreés
Albert Dondeyne, professeur & Louvain. On aborde ici le probléme du point de
vue de la phénoménologie, dont I'exposé succinct constitue la premiére partie
du mémoire. — « La vie spirituelle de 'homme de science » par Paul Germain,
maitre de conférences a la Faculté des sciences de Poitiers. Cette admirable
syntheése nous parait constituer la clef de vofite de 1’édifice qui s’ébauche
dans l’ensemble de l'ouvrage. Le titre de cet article concerne plutdt sa
conclusion que son ensemble.

¢« En regardant un cyclotron », réflexions sur le reploiement sur soi de 1’énergie
humaine, par Pierre Teilhard de Chardin, S. J. Cet écrit de circonstance cons-
titue une excellente introduction au vocabulaire, au style, et méme aux idées
du grand meétaphysicien francais.

Le volume comporte d’autre part une série de monographies, dues en
général & des hommes de science, et faisant le point des connaissances actuelles
de leur discipline, pour autant qu’elles posent une question au chrétien, ou
que le chrétien en pose une au savant. — « Le climat conceptuel de la physique
moderne » par Robert Lennuier, chargé de cours a la Sorbonne. — « Problémes
de l'évolution » par Frédéric Bergounioux, O. F. M., professeur a 1'Institut
catholique de Toulouse. — «Les origines de la vie» par Jules Carles, S. J.,
professeur a I'Institut catholique de Toulouse. — ¢ Origines de 1'espéce
humaine » par Henriette Alimen, professeur a I'Institut d’ethnologie de Paris.
— « Le probléme des miracles en médecine » par Jean Lhermitte, membre de
I’Académie de médecine. — « Réflexions théologiques sur le miracle» par
André Liégé, O.P.

Suivent 10 pages de bibliographies sur les questions abordées. Malgré
certaines lacunes, elles rendront de grands services.

Le volume s'achéve sur un débat au sujet de la brochure illustrée du
P. Loew « Dieu existe», suivi d'une prise de position du P. Mennessier au
sujet du roman Léon Movin, prétre.

Nos lecteurs releveront d’eux-mémes la parenté des points de wvue de
quelques auteurs des premiers articles avec celui que M. Pierre Thévenaz
adopta ici-méme et ailleurs.

PIERRE SUTER.

Louis BOURGEY : Observation et expérience chez les médecins de la
collection hippocratique. Paris, Vrin, 1953, 304 p.

Tous ceux qui pensent que la philosophie des sciences ne peut ignorer
leur histoire seront captivés par cet ouvrage qui repose sur une solide quoique
discréte érudition. La premiére partie présente au lecteur l'ensemble de la
collection hippocratique ainsi que les problémes qui s’y rapportent. Dans une
seconde partie, intitulée « Les titonnements de I'observation et de 1’expérience
médicales », I'auteur passe en revue les divers courants préhippocratiques et
cherche & déceler leur influence sur Hippocrate : un premier courant associant
magie et médecine, pour qui existent des prétres guérisseurs et des pratiques



I 58 BIBLIOGRAPHIE

magiques, excite chez Hippocrate «une véritable explosion d’indignation »
(p. 113) mais ne l'influence pas; un second courant qu’on peut baptiser
« sophistique médicale » caractérisé par « la primauté donnée aux discours et
I'importance considérable attribuée aux moyens extérieurs propres a aug-
menter 'autorité et le prestige» (p. 123) provoque de méme les critiques de
I'auteur hippocratique mais ne I'influence pas davantage ; un troisiéme cou-
rant «théoricien », apparenté a la sophistique parce qu’il s’appuie sur des
considérations spéculatives et non sur des faits, s’en distingue pourtant: le
médecin théoricien ne témoigne d’aucun souci de perfection formelle dans
ses écrits et s’il reconnait le prix d’'une recherche personnelle méthodique et
minutieuse, il garde en méme temps le respect de la tradition médicale. A
Topposé de ces courants, I’école cnidienne préconise la fidélité aux faits, ce
qui est, certes, une grande qualité, mais si le médecin cnidien a le gott des
faits, « il néglige le travail critique indispensable pour discuter et interpréter
les résultats obtenus et le sens des exigences de la raison en matiére de preuve
expérimentale lui fait proprement défaut » (p. 184). C'est pourquoi cette vieille
médecine, malgré ses réussites partielles, n’est pas arrivée a édifier une ceuvre
médicale durable.

A ces divers courants s’oppose 1’école hippocratique : si elle recourt aux
faits comme les cnidiens, elle vise a les interpréter en faisant appel a des vues
spéculatives comme les théoriciens mais en les contrélant expérimentalement.
En effet, comme le marque M. Bourgey dans sa troisitme partie (La médecine
rationnelle), chez elle le souci de I'expérience s’accompagne d’un égal désir de
la comprendre en faisant appel & la raison (p. 193). Les démarches du médecin
de Cos ont toujours été guidées par le méme esprit : « respect de l'expérience,
hardiesse de la pensée, gofit des vues d’ensemble : de 1a 1’extraordinaire réso-
nance de cette médecine de la grande époque dont la vertu s’est révélée capable
de dominer le temps» (p. 275). Et, ajouterions-nous, dont I'exemple mérite

0y

d’étre médité a notre époque de spécialisation a outrance.

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

MICHELE-FEDERICO SCIACCA : La philosophie italienne contemporaine.
Paris-Lyon, Vitte (1953), 296 p.

Brosser un tableau de la philosophie italienne contemporaine en présentant
les divers courants exposés avec sympathie et compréhension mais sans s’in-
terdire d’exprimer ses réserves, ses critiques toutes les fois que sa propre posi-
tion différe de celles défendues par les auteurs qu’il présente, tel a été le but
poursuivi par M. Sciacca. Qu’on ne s’attende donc pas a trouver ici, comme le
souligne M. Jolivet dans sa préface, « cette sorte d'impartialité objective qui ne
se soucierait que d’exposer des doctrines sans intervenir dans le débat et de s’en
tenir & une confortable neutralité. Sa pensée est, au meilleur sens du mot,
militante ». Certaines des affirmations de M. Sciacca demanderaient toutefois
a €tre prouvées, telle celle-ci: « L’Italie manque d’une «philosophie de la
crise », telle qu’on la trouve, par exemple, dans l'existentialisme et ses formes
plus ou moins authentiques — et aussi d’'une « théologie de la crise » : les formes
« débilitantes » de la pensée n'y ont aucun succes, soit par I'effet de la saine
culture gréco-latine (« classique ») qui nous protége, soit parce qu'il n'y a pas
chez nous de vraie tradition protestante et janséniste (et le catholicisme fait
sentir son action selon la plénitude de ses valeurs positives naturelles — vali-
dité de la raison, efficacité de la volonté — et surnaturelles — foi salvifique
et grace divine) »... (p. 15).



BIBLIOGRAPHIE I59

M. Sciacca a connu personnellement la plupart des auteurs dont il parle,
ce qui ajoute au caractére vivant de son ouvrage, dans lequel ne sont exposées
que les doctrines des philosophes qui ont construit des systémes. (Qu’on ne
cherche donc pas dans ce volume les noms des historiens de la philosophie !)

L’auteur montre comment 1'idéalisme néo-hégélien et actualiste de Gentile
a attiré de nombreux penseurs décus par l'historicisme de Croce. Ce méme
courant est par ailleurs a l'origine des systémes qui se sont formés par oppo-
sition 4 lui : 10 Un premier courant est marqué par une ¢ affirmation plus décidée
et plus radicale de 'immanentisme, dépouillé de tout résidu métaphysique et
de tout souci de caractére moral et religieux, au point d’identifier I'humain
authentique avec le besoin matériel, moteur unique de l'histoire et du dyna-
misme de la civilisation, entendu comme développement dialectique des sys-
témes économiques (courant marxiste, d’importance philosophique négli-
geable) » (p. 23). 2° Un autre courant, tout en découvrant l'insuffisance du
principe immanentiste, n’acceptant pas non plus la transcendance, croit
que l'on ne peut sortir « du probléme » : toute solution est un mythe et n’est
vraie que parce qu’on la croit telle (courants & caractére existentialiste-prag-
matiste, problématicisme, etc.). 3° Un troisiéme courant, constatant tout a
la fois I'impossibilité de fonder philosophiquement I'immanentisme et la trans-
cendance de la métaphysique réaliste traditionnelle, tente de construire une
métaphysique critique qui tienne compte des deux métaphysiques opposées :
I’Etre est congu alors comme Objet ou Idée et se trouve immanent aux cons-
ciences singuliéres (ontologisme critique et développements de l'idéalisme
critique). 4° « Enfin, on essaya de repenser la métaphysique traditionnelle
platonico-augustinienne, de maniére a fonder critiquement les valeurs humaines
et 'homme comme « Je » de la valeur, — en évitant toutefois soit I'immanen-
tisme et la divinisation de I’homme, mythe funeste qui ne fonde rien et détruit
tout, soit les conséquences extrémes de l'immanentisme lui-méme, c’est-a-dire
la dévaluation sceptique des puissances humaines et de la personne, — témoi-
gnage intérieur de la transcendance théologique qui, ni présupposée dogmadti-
quement, ni acceptée par l'effet d’'une pure exigence subjective ou par un impé-
ratif de la foi, se trouve démontrée objectivement et ab intreseco par la réflexion
critique sur l'activité spirituelle (spiritualisme chrétien et courants voisins) »
(p. 24).

L’ouvrage de M. Sciacca est une vivante discussion de ces divers courants,
que I'on voit s’animer au cours de la lecture.

. Disons pour terminer la reconnaissance que ’on doit avoir pour M. Sciacca
et sa traductrice. Depuis que le latin n’est plus la langue officielle du monde
savant, de facheux cloisonnements naissent entre les cultures exprimées dans
les différentes langues, c’est pourquoi des traductions de tableaux d’ensemble
sur la pensée philosophique de langue étrangeére sont spécialement précieux
et nécessaires.

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

JEAN-DANIEL DEMAGNY : Les idées politiques de Jeremias Gotthelf et
de Gottfried Keller et leur évolution. La Celle-Saint-Cloud, 1954,

269 p.

L’auteur avait voulu présenter ce livre comme thése de doctorat a la Faculté
des lettres de I’Université de Paris, mais se tua en montagne avant d’avoir pu le
faire. Le texte était achevé et c’est le « Centre national de la recherche scien-
tifique » qui a assuré sa publication. Il faut reconnaitre que la plupart des fai-
blesses de I'ouvrage sont probablement dues a ces circonstances malheureuses.
L’auteur aurait sans doute essayé de mieux ordonner sa matiere, il aurait sup-
primé les répétitions et voué plus de soin au style et & la correction des épreuves.



160 BIBLIOGRAPHIE

Il nous semble d’ailleurs qu’il n’était pas nécessaire de faire entrer, dans une
thése de doctorat, des apergus biographiques qui n’apportent rien de nouveau.

Les sympathies et 1’effort principal de l'auteur étaient tournés vers Gott-
helf. J.-D. Demagny prouve combien la thése d’un Gotthelf réactionnaire est
fausse. I1 montre que toutes les idées sociales et politiques du grand écrivain
bernois découlent de son christianisme vivant. Ce qui est le plus frappant dans
sa démonstration, c’est I'actualité des opinions de Gotthelf comparées surtout a
celles de Keller. Il est curieux de constater combien Gotthelf semble proche de
certaines théses fondamentales du Réarmement moral en opposant non pas le
capitalisme au communisme, mais le christianisme au matérialisme. Ce rappro-
chement est d’ailleurs exprimé par l'auteur lui-méme.

Si la premiére partie du livre, consacrée a Gotthelf, nous parait vraiment
intéressante, nous avouons que la deuxiéme nous a dégu. Nous aurions tort d’en
rejeter toute la faute sur I'auteur. Tandis que toute I’ceuvre de Gotthelf doit
son existence méme a sa foi missionnaire dans le domaine social et politique, ce
domaine ne constitue apres tout qu’'une parcelle, importante sans doute, de la
vie et de 'ceuvre de Keller. Keller est avant tout artiste et il nous semble que
I'auteur a un peu oublié ce trait fondamental. Nos reproches portent cependant
avant tout sur le chapitre consacré aux idées religieuses de G. Keller. Ce cha-
pitre comprend une dizaine de pages. Il ne nous parait pas permis, dans un
ouvrage de caractére scientifique, d’aborder cette question, qui a suscité déja
de nombreuses publications beaucoup plus importantes, d’une maniére aussi
sommaire. Ce chapitre n’est, en effet, qu'une sorte d’appendice permettant de
comparer Gotthelf et Keller dans une conclusion générale.

L’ouvrage de J.-D. Demagny est bien documenté dans son ensemble et
apporte, nous le répétons, un enrichissement certain de nos connaissances,
surtout en ce qui concerne Gotthelf.

WERNER STAUFFACHER,

MAryse CHo1sY, J. ArBois, etc.: Conscience de la féminité. Paris,
Editions familiales de France, 1954, 444 p.

L’un des événements les plus décisifs de la premiére moitié du XXe siécle
est la prise de conscience de la femme par elle-méme. Les erreurs du féminisme
sont dépassées ; la femme doit atteindre a son authentique condition. Tandis
que Simone de Beauvoir, dans ses essais et ses romans (Le deuxiéme sexe, Les
Mandarins), met en question l'essence traditionnelle de la femme et dévoile
son existence authentique au-dela des mythes et des interdits créés par les
hommes, la vingtaine de femmes venues des horizons les plus divers, qui ont
participé a ce vaste éclaircissement de la conscience de la féminité, s’efforcent
de découvrir au-deld des manifestations contingentes de l’existence féminine
et de ses difficultés ce que devra étre la condition de la femme chrétienne de
demain.

Elles étudient successivement les composantes de la féminité (biologiques,
physiologiques, psychologiques, intellectuelles, culturelles, etc.), puis les atti-
tudes de la femme en face des problémes du travail, de la vie civique et poli-
tique, du mariage, de la maternité et du célibat. Enfin elles dépeignent « quel-
ques styles de vie» (femme d’ouvrier, de marin, de paysan, etc., une étude
de MUe d’Hendécourt sur Simone Weil).

Rien de moins rébarbatif, de moins sentimentalement miévre que la lecture
de ces études écrites avec esprit, avec un sérieux souci d’information. La
lucidité, la franchise, le sens des réalités qui les caractérisent font de cet ouvrage
plus qu'un document, un témoignage utile et recommandable au pasteur si
enclin & commettre des erreurs d’appréciation dans son ministére auprés des
femmes.

GABRIEL WIDMER.

Lausanne, — Imprimerie La Concorde. 577/8.55



	Bibliographie

