
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Vocabulaire biblique, publié sous la direction de Jean-Jacques von
Allmen. Neuchâtel-Paris, Delachaux & Niestlé, 1954, 314 p.

Offrir à un public étendu les définitions des notions fondamentales de la
théologie biblique, pour les aider à mieux comprendre le message sacré, peut
paraître une gageure impossible à tenir si Ton se contente d'étudier près de
deux cents mots en trois cents pages. Von Allmen et ses collaborateurs,
professeurs et pasteurs spécialistes de l'Ancien et du Nouveau Testament, ont
triomphé dans leur entreprise et en ont surmonté les difficultés. Ils ne sont
pas tombés dans la simplicité arbitraire d'une vulgarisation, qui ferait croire
au lecteur peu averti que le langage de l'Ecriture est analogue au nôtre. Mais
étant donné le but poursuivi, ils ne pouvaient viser à une technicité accessible
aux seuls théologiens ; pour ce faire, ils ont laissé tomber, ce qui est peut-être
regrettable, les références bibliographiques, les termes hébreux et grecs
correspondant aux vocables français, les renseignements historiques, archéologiques

et littéraires, leur ouvrage n'étant ni un dictionnaire, ni une introduction
aux livres sacrés.

Un tel livre dû à des auteurs venus d'horizons théologiques différents
risquait de donner l'impression d'être une mosaïque de définitions
juxtaposées les unes aux autres. Certes, les auteurs traitent diversement, mais
toujours avec un sens averti des exigences de la lexicographie, les notions qu'ils
étudient ; certains se contentent de grouper des citations scripturaires et d'en
dégager le sens de la notion-clé, d'autres donnent à leurs articles une allure
plus systématique (ce sont les plus instructifs). Pourtant, à la lecture suivie, ce
vocabulaire manifeste une cohérence interne ; cette unité est due à ce que
les notions définies relèvent de l'histoire du salut et y occupent une place
fondamentale (cf. les articles sur salut, baptême, eucharistie, alliance, création,
péché). Par contre, les concepts relatifs à la théologie morale et à la théologie
spirituelle (la foi, l'espérance, la charité exceptées) ont été quelque peu négligés
(nulle mention de la patience, de la prudence, etc.). Une question encore :

la place restreinte accordée aux renseignements historiques, la terminologie
quelquefois technique des définitions, les présupposés théologiques implicites
ne risquent-ils pas de rendre la consultation de ce vocabulaire quelque peu
ardue, pour un lecteur dépourvu d'une culture théologique élémentaire

Cet instrument de travail, fruit du renouveau biblique, auquel la maison
éditrice a beaucoup contribué, est appelé à rendre d'inappréciables services

pour la préparation d'études bibliques, de prédications, de catéchismes ; il
ne saurait pour autant dispenser le pasteur de recourir aux ouvrages spécialisés.
Quand nous donnera-t-on un dictionnaire historique et archéologique et un
dictionnaire de théologie systématique conçus dans le même esprit Le présent
vocabulaire rend nécessaires de tels compléments.

Gabriel Widmer.



BIBLIOGRAPHIE 6l

Supplements to Vetus Testamentum, tome I. Leiden, E. J. Brill, 1953,
xv + 229 p.

Ce premier volume de « suppléments » contient, outre la bibliographie de
feu le professeur Aage Bentzen, quinze travaux dont la majorité furent
présentés au premier « Congrès international des spécialistes de l'Ancien Testament

», à Copenhague, en août 1953.
Tout d'abord, sur l'ensemble de la Bible, E. Auerbach nie la thèse de

Noth sur l'existence d'une « œuvre historique deutéronomiste ». L'œuvre de
D, conjointement à celle de P, a uniquement pour but d'adapter aux idées
des VIe et Ve siècles les écrits préexiliques. Ce remaniement considérable a
modifié le caractère premier de ceux-ci à tel point que le livre de Josué, en

particulier, ne peut plus servir de base à une construction historique, car en fait
d'histoire, il n'en contient plus que des « traces ».

Sur le Pentateuque et la Genèse, quatre travaux. A l'occasion du deuxième
centenaire de la parution des Conjectures de J. Astruc, le P. de Vaux fait
l'historique des études sur le Pentateuque. A propos des recherches de Noth
et d'Engnell, il note l'alternative : on n'a de choix qu'entre un Tétrateuque
ou un Hexateuque. Quant aux « sources », même si la théorie documentaire est
écartée, il faut admettre pour l'œuvre yahviste de la Genèse un véritable
« auteur ». Enfin, l'histoire de la transmission orale et écrite des récits et des
lois permettrait de conclure à T« origine mosaïque première des traditions qui
composent le Pentateuque ».

G. von Rad présente une analyse de l'histoire de Joseph. Ecrite sous les

premiers rois, d'un genre très différent des autres récits patriarcaux, elle se

rapproche de la littérature sapientiale ancienne (surtout de la littérature
sapientiale égyptienne). On y retrouve en effet les mêmes thèmes, et, déjà
en germe, une certaine résignation — qui deviendra le scepticisme de l'Ecclesiaste

— devant la faiblesse de l'homme en face de la volonté mystérieuse
de la Providence. J. Lindblom, au sujet du passage très discuté de Genèse 49
(la bénédiction de Jacob), propose comme date de rédaction les sept ans et
six mois pendant lesquels David régna à Hebron. Les mots 'a,d kî yâèô' shîlôh
(v. 10) signifieraient : jusqu'à ce que Juda (c'est-à-dire la royauté de David
sur Juda) s'étende sur les tribus du nord, représentées par Shilo. Etudiant
« l'importance de la proposition causale dans les lois de l'Ancien Testament »,

B. Gemser constate que les lois vétérotestamentaires sont les seules de l'antiquité

sémitique qui «justifient» certaines de leurs stipulations. Ce fait tient
à la nature de la loi israélite : elle est destinée moins à des juristes de profession

qu'au peuple, appelé à participer lui-même à sa récitation lors de la fête
de Pâques.

Egalement à l'occasion d'un bicentenaire — en 1753 parut l'ouvrage de

Lowth De sacra poesi Hebraeorum — T. H. Robinson et J. Muilenburg
présentent deux travaux sur le même sujet que leur prédécesseur. Le premier
réserve la plus grande part de son exposé à l'histoire des études sur la poésie
et la métrique hébraïques depuis Lowth, tandis que Muilenburg s'attache à

définir la forme et les conditions dans lesquelles s'opèrent les répétitions dans
le style hébraïque. De son côté, G. R. Driver cherche à mesurer l'importance
de l'apport araméen dans la poésie de l'Ancien Testament. Cet apport est



62 BIBLIOGRAPHIE

très supérieur à celui des autres langues sémitiques. Mais malgré cette influence,
le nombre des « emprunts » reste limité car beaucoup de soi-disant araméismes
appartiennent en définitive au fonds commun des langues sémitiques. Ce que
l'on nomme « araméisme » est davantage un terme conventionnel de la philologie

qu'un fait démontrable.
Le volume des « suppléments » contient aussi deux études concernant les

Prophètes. Th. Vriezen, parlant de « prophétie et eschatologie », cherche à
définir le sens de ce dernier mot. Pour lui, c'est l'espérance du salut, mais
avec des nuances temporelles et historiques variant suivant les prophètes. Il
classe donc leurs conceptions eschatologiques selon quatre périodes : i° période
préeschatologique (Amos) où l'espérance vise un retour au passé ; 2° période
eschatologique (Esaïe à Jérémie) où le passé a lâché prise au profit de la vision
d'un « eschaton » ; 30 période d'eschatologie réalisée (Deutéro-Esaïe) avec
T« expérimentation » de la venue du Royaume de Dieu ; 40 période de l'eschatologie

transcendentale et apocalyptique où les éléments 2 et 3 se combinent,
mais où sévit en outre un dualisme prononcé entre le monde supraterrestre à
venir et la réalité actuelle qui va périr. Contre Gressmann, l'auteur affirme que
l'eschatologie est un phénomène purement israélite, et, contre Mowinckel, que
l'eschatologie prophétique a sa place dans le culte.

Dans une étude sur le livre d'Abdias, Miloc Bic se refuse à rattacher
celui-ci à aucun contexte historique précis : le nom d'Edom n'y a qu'une
valeur symbolique, et représente l'adversaire ancienne Tiâmat. Le livre est
donc « a-historique » ; il appartient par contre à un cadre cultuel où il figure
comme oracle liturgique d'intronisation. Quant au parallèle entre Abdias et Jérémie

49, il s'explique par une utilisation commune d'un très ancien oracle ;

les divergences proviendraient de l'écart entre les dates des deux rédactions :

Abdias daterait d'avant Amos.
Il faut mentionner aussi quelques travaux sur des sujets divers : A. R.

Johnson tend à prouver que le mot «ga'al», que les dictionnaires présentent
comme venant de deux racines différentes avec deux sens différents, ne
représente en définitive qu'une seule racine dont le sens matériel et
théologique correspond avant tout à «protéger». Une recherche de S. Mowinckel
sur l'original hébreu du nom Taxo dans l'Assomption de Moïse lui permet de
conclure que ce nom serait probablement « mehôqeq », l'ordonnateur, et que
l'Assomption a été écrite dans les mêmes cercles sectaires que l'écrit de Damas
et les manuscrits de la Mer Morte. A. Parrot décrit en quelques pages les
installations cultuelles de Mari, en particulier certains détails des autels et des
« asherim ». A. Dupont-Sommer cherche à retracer les débuts de l'histoire des
Araméens, ces parents des Hébreux (Deut. 25 : 6). Grâce à une série de
documents, il peut certifier leur existence en Mésopotamie dès la seconde moitié
du troisième millénaire avant Jésus-Christ. Enfin, I. L. Seeligmann remarque
au sujet de l'exégèse midrachique que celle-ci consiste en une utilisation
particulière des textes au moyen de jeux de mots, d'adaptations et de rapprochements,

procédés qu'on trouve déjà dans les livres vétérotestamentaires et
pseudépigraphes, dans le Nouveau Testament et la Haggada (typologie).
Sans l'empêcher d'expliquer un texte canonique et rigide, ce moyen a permis
au Midrach de garder un élément de souplesse et d'actualisation.

Philippe Reymond.



BIBLIOGRAPHIE 63

Georges Pidoux : L'homme dans l'Ancien Testament. Neuchâtel-Paris,
Delachaux & Niestlé, 1953, 75 p. Cahiers théologiques, 32.

Le professeur Pidoux aborde dans cette étude la difficile question de
l'anthropologie biblique ; il faut se féliciter de ce travail, clair et précis,
soulignant les particularités de l'Ancien Testament qui se préoccupe moins d'idées
que de vie ; « son intérêt se concentre moins sur l'homme, considéré en lui-même,
que sur l'homme en situation, sur l'homme intégré à sa nation, incarné dans
sa vie » (p. 6).

Les écrits bibliques voient l'homme dans son unité, il est à la fois chair,
esprit, cœur, intelligence. Il n'est pas composé de deux éléments, irréductibles,
l'un matériel, l'autre immatériel ; il n'a pas un corps et une âme, il est corps
et âme, il est une âme qui peut se manifester sous la forme d'un corps. L'être
tout entier participe à tout ce qui compose une vie humaine, c'est à lui et non
seulement à son âme ou à son cœur, que la Parole de Dieu s'adresse, car elle
vise le salut de tout l'homme.

S'inspirant des travaux du grand savant danois Joh. Pedersen, l'auteur
explique d'abord les notions fondamentales d'âme, d'esprit, de chair. Il
consacre ensuite un chapitre à l'étude du corps de l'homme et remarque que le
cœur est considéré par l'A.T. comme le siège de la vie intellectuelle et non
celui des sentiments. « Pour l'Israélite, l'homme est un organisme où les
éléments psychiques et physiques sont inséparables et se confondent » (p. 35).

La pensée est, elle aussi, inséparable de l'action, l'intelligence, pour l'Hébreu,
est toujours pratique, en mouvement (chap. 3).

La vie de son côté est avant tout une force, dont l'intensité peut varier.
La maladie, la mort même ne sont qu'une diminution de cette puissance qui
peut être communiquée à nouveau à l'homme (chap. 4).

Le monde où la créature humaine vit est essentiellement la terre, toujours
menacée par les puissances du chaos que Dieu doit retenir sans cesse. C'est
sur la terre, et non ailleurs, que l'homme vit la vie que Dieu lui offre. « Le
salut ne consiste pas à être sauvé du monde, mais dans le monde» (p. 71).

Cet ouvrage permet non seulement de comprendre certaines expressions
de l'A. T. qui étonnent le lecteur moderne, mais il est aussi une excellente
initiation à la pénétration de la pensée hébraïque qu'il nous faut connaître
davantage si nous voulons vraiment mieux saisir l'Ecriture pour mieux en
vivre.

Robert Martin-Achard.

The Interpreter's Bible. The Holy Scriptures in the King James and
Revised Standard Versions With General Articles and
Introduction, Exegesis, Exposition for Each Book of the Bible, in
Twelve Volumes. Volume VII. General Articles on the New Testament.

The Gospel According to St. Matthew. The Gospel According
to St. Mark. New-York-Nashville, Abingdon-Cokesbury Press,
1951. Grand in-8° de xxiv-917 p.

En automne 1951 sortait de presse le volume VII de l'Interpréter's Bible,
qui rencontrait aussitôt un accueil enthousiaste dans les Eglises américaines.
Il inaugurait une œuvre de vaste envergure qui entend offrir un commentaire
de toute la Bible en douze volumes. L'intention du comité qui dirige cette



64 BIBLIOGRAPHIE

publication est de mettre à la disposition des responsables de la prédication
et de l'enseignement biblique un instrument de travail aussi complet que
compréhensif. Cette préoccupation explique les caractéristiques de cette œuvre :

en plus des introductions et des exégèses, l'œuvre comprendra des notes
homilétiques de même que des articles généraux sur les problèmes d'ensemble de
l'Ancien et du Nouveau Testament. Parmi ses cent vingt-cinq collaborateurs,
tous anglais et américains, figurent les noms de nombreux maîtres réputés.
C'est donc une œuvre de vulgarisation qui s'adresse au grand public cultivé,
quoique d'une haute tenue scientifique.

Ce premier volume comprend les articles encyclopédiques relatifs au Nouveau

Testament et l'étude des évangiles de Matthieu et de Marc. De ses 917
pages, 227 sont réservées aux quatorze articles suivants :

« L'Evangile dans le Nouveau Testament » (R. H. Strachan) ; « Le Nouveau
Testament et la littérature chrétienne primitive » (Henry J. Cadbury) ;

« La langue du Nouveau Testament » (Bruce M. Metzger) ; « La croissance
des Evangiles » (Alfred M. Perry) ; « L'époque du Nouveau Testament » :

I. Le monde gréco-romain (S. Vernon Me. Casland) ; II. La Palestine (Morton
S. Enslin) ; « La vie et le ministère de Jésus » (Vincent Taylor) ; «

L'enseignement de Jésus»: I. La proclamation du Royaume (Clarence Tucker
Craig) ; II. Le Sermon sur la montagne (Amos N. Wilder) ; III. Les paraboles
(Walter Rüssel Bowie) ; « L'histoire de l'Eglise primitive » : I.Les commencements

(Ernest F. Scott) ; II. La vie de Paul (William H. P. Hatch) ;

III. Paul l'apôtre (Paul S. Minear) ; IV. L'âge post-apostolique (Massey
H. Shepherd, Jr.). Ces contributions dont la clarté égale la concision
renseignent le lecteur non-spécialisé sur l'état des différents problèmes. Les
solutions proposées ne sont pas toujours nécessairement conservatrices. Une
bibliographie choisie complète chacune d'elles. L'ensemble de ces essais formeraient
à eux seuls une introduction complète au Nouveau Testament.

Vincent Taylor a rédigé son exposé en se fondant sur les conclusions de
son Commentaire de l'Evangile de Marc (Londres, 1952) ; cet article, revu et
complété, a paru récemment sous forme d'un bel ouvrage de 236 pages et
portant le même titre (Londres, 1954).

La disposition du Commentaire est assez particulière pour que nous nous
y arrêtions : au haut de chaque page figurent sur deux colonnes deux traductions

du texte biblique « la King James Version » (1611) et la récente « Revised
Standard Version » (1946-1952), puis vient l'exégèse, et au bas de la page, de

nouveau sur deux colonnes, les notes homilétiques.
Sherman E. Johnson a rédigé l'introduction et l'exégèse de l'Evangile

selon Saint Matthieu ; fidèle à l'école de la tradition orale et à la théorie des
deux sources il relève avec pertinence le caractère ecclésiastique de cet évangile
et le date de la fin du premier siècle. Frederick C. Grant, auteur de l'introduction
et de l'exégèse du second Evangile, adopte des positions non moins radicales.
Pour lui, cet Evangile, quoique héritier d'une tradition d'origines palestiniennes
et aramaïsantes, dépend de par sa théologie des Eglises du monde grec, car
c'est là que s'est développé le mystère de Jésus Messie caché, Fils de l'homme
souffrant et Fils de Dieu. L'exégèse de ces deux auteurs, quoique d'une brièveté
regrettable, donne de nombreuses indications de critiques textuelles et
littéraires à côté d'une exégèse pénétrante.

La belle tenue scientifique de cet ouvrage de vulgarisation en fait un instrument

de travail de valeur pour les prédicateurs. Sa présentation typographique

est digne d'éloges. c. F. Molla.



BIBLIOGRAPHIE 65

Augustinus Magister. Communications. Paris, Etudes augusti-
niennes, 1954, 1 volume, en deux tomes, de 1159 p.

A l'occasion du seizième anniversaire de la naissance de saint Augustin
(13 novembre 354), un important congrès international augustinien s'est
tenu à Paris en septembre 1954. Les 112 communications dont on trouvera
le texte dans ce volume remarquablement édité par les Etudes augustiniennes,
n 'ont pas été prononcées par leurs auteurs lors du congrès, mais résumées
et présentées par des rapporteurs, dont on trouvera les exposés dans un volume
d'actes, à paraître prochainement.

Il serait vain de vouloir énumérer les objets de ces travaux, d'en décrire
les richesses et la diversité et de préciser ce qu'ils apportent de nouveau à la
connaissance de la pensée de l'évêque d'Hippone. Le P. F. Cayré et ses colla-
b orateurs, les PP. de Veer et Folliet, ont groupé ces communications sous
douze rubriques (histoire littéraire, philologie, sources, monachisme, philosophie,
théorie de l'illumination, anthropologie, théologie, thèmes bibliques, morale,
doctrine de la grâce, christologie et ecclésiologie, théologie de l'histoire et
nfluences).

Les études techniques, qui recourent aux méthodes modernes (lexicographie,
etc.), voisinent avec les essais de synthèse ; les travaux d'allure doctrinale
sont pourtant plus nombreux que les notes philologiques et historiques, signe
incontestable de l'actualité de l'œuvre de saint Augustin. Parmi les problèmes
traités et dont les solutions sont encore divergentes, notons ceux relatifs à la
signification de la mystique augustinienne (articles de Courcelle, de Mandouze,
etc.), aux sources (Cicéron, Tertullien, Plotin, Ambroise, articles de Testard,
Keseling, Rollerò, Armstrong, Hendrikz, etc.), ceux enfin concernant les

rapports entre le savoir et le croire dans la pensée de saint Augustin (articles
de K. Lowith, Hessen, etc.). Aujourd'hui encore, l'augustinisme est susceptible
dans ses enseignements sur la grâce, par exemple, d'interprétations
complémentaires, quelquefois divergentes sur des points de détails, preuve en soit
les contributions de Boyer, Grosse et Garrigou-Lagrange. A la lecture de ce
volume, on a le sentiment toujours plus vif que la compréhension de
l'augustinisme, si souvent faussée par l'esprit de controverse, se précise et s'éclaire
toujours davantage ; les articles consacrés à son influence en sont une preuve
(articles de Cristiani sur Luther et saint Augustin, de Cadier sur Calvin et
saint Augustin, etc.).

On peut se demander si la classification des éditeurs est toujours judicieuse
(dans une publication collective, cette question est toujours délicate à trancher).
Les articles de Thonnard, par exemple, sur « les caractères platoniciens de

l'ontologie augustinienne » et celui de Verbeke sur « la spiritualité et l'universalité

de l'âme chez saint Augustin » ne seraient-ils pas plus à leur place dans
la section philosophique que dans celle du monachisme

La valeur scientifique de ces travaux rédigés par des spécialistes de tous
les pays et des diverses confessions chrétiennes est incontestable. L'augustinisme

est bien vivant. Philosophes et théologiens ont à leur disposition avec
ce volume non seulement une mine de renseignements précieux, une documentation

précise, mais encore l'état de la question des études augustiniennes.

Gabriel Widmer.



66 BIBLIOGRAPHIE

Emil Brunner : Das Ewige als Zukunft und Gegenwart. Zürich,
Zwingli-Verlag, 1953, 240 p.

Avant son départ pour Tokio, le professeur Emil Brunner n'a pu mettre
le point final à la Dogmatik dont il a déjà publié les premiers volumes. Cependant,

songeant à la conférence d'Evanston et à la détresse actuelle de l'Eglise,
lorsqu'elle essaie de proclamer l'espérance chrétienne, il n'a pas voulu attendre
davantage avant de livrer au public la matière qu'il destinait au dernier
volume de la Dogmatik. Il nous offre donc aujourd'hui le résultat de ses
réflexions sur l'eschatologie chrétienne, en un livre d'une forme si achevée qu'on
a peine à imaginer qu'il contient seulement le « travail préparatoire » en vue
de l'achèvement de la Dogmatik. D'ailleurs ce livre n'est pas seulement le
produit d'une pensée théologique purement préoccupée de traduire l'espérance
des apôtres. Emil Brunner l'a dédié à la mémoire de ses deux fils, morts en
1942 et 1952 ; l'ouvrage porte donc la marque du combat de la foi que livre
un homme durement frappé lorsqu'il lutte pour chercher la consolation de
l'Evangile.

Une fois de plus l'auteur s'y révèle un génial systématicien. Son esprit
de synthèse lui permet d'embrasser d'un vaste regard les religions et les
philosophies pour leur opposer l'espérance chrétienne fondamentale en des aperçus
d'une admirable clarté. Le mérite de ce livre n'est pas de nous révéler des

aspects insoupçonnés de l'eschatologie, mais de nous présenter les grands
thèmes de l'espérance biblique à la fois avec une remarquable fidélité au
contenu central de la révélation scripturaire et en fonction du monde moderne,
pour les hommes de notre temps.

Ce souci de l'homme contemporain, enthousiasmé par de fausses
espérances (marxisme) ou désemparé et privé d'espoir (nihilisme) apparaît à chaque
page. C'est à l'homme d'aujourd'hui que le théologien s'adresse pour lu
découvrir les horizons vrais de l'espérance chrétienne qui, à l'opposé des fois
philosophiques actuelles, met sa confiance non pas dans les possibilités humaines,
mais dans l'amour rédempteur de Dieu.

Emil Brunner est d'accord avec Bultmann pour condamner une eschatologie

telle que la concevait l'orthodoxie, qui n'hésitait pas à adopter Tune
ou l'autre des interprétations apocalyptiques de l'Ecriture, irrecevables pour
l'homme moderne. Une certaine « démythologisation » est donc nécessaire

pour dégager l'authentique et toujours valable espérance chrétienne des
concepts judaïques dont usent certains livres de l'Ecriture. Mais Brunner reproche
à Bultmann d'avoir, sous l'influence de la philosophie existentialiste de
Heidegger, poussé trop loin ce travail de libération et d'avoir construit une théologie

et une foi sans espérance, privée de cette troisième dimension qu'est
l'avenir. Par souci d'être accessible à l'homme d'aujourd'hui, Bultmann, en
supprimant l'espérance, a dénaturé l'Evangile.

Pour E. Brunner, la norme de l'eschatologie, c'est la personne et l'œuvre
du Christ qui éclaire le passé, le présent et l'avenir de l'homme, de l'humanité
et du Cosmos. Et l'auteur, en s'inspirant constamment de la christologie qui
est le centre de la Révélation, après avoir analysé les notions de progrès, de

temps et d'histoire, traite des divers chapitres de toute eschatologie : le Millénium,

l'Antéchrist, la Mort, la Vie éternelle, la Parousie, la Résurrection,
le Jugement, l'Accomplissement final de l'humanité et du monde.



BIBLIOGRAPHIE 67

Bornons-nous à mentionner quelques-unes des thèses qui constituent
l'originalité de la position de l'auteur.

Le progrès. Même si la foi chrétienne s'oppose à la croyance au progrès
de l'humanité (Brunner le montre en quelques pages lumineuses), le christianisme

reconnaît un certain progrès, une croissance simultanée du bien et du
mal. Dans le champ du monde, le blé croît en même temps que l'ivraie jusqu'au
jour de la moisson.

L'immortalité personnelle. Brunner ne dénie pas à la créature toute immortalité.

Mais cette immortalité est uniquement celle qui résulte de sa relation
avec Dieu. Et il aime à citer ce mot de Luther : « Wo Gott, und mit Wem
Gott redet, es sei im Zorn oder in der Gnade, derselbe ist gewisslich unsterblich. »

Le temps et Vi état intermédiaire ». L'auteur se sépare de Cullmann (Christ
et le temps, p. 44-45) en affirmant que le temps n'existait pas avant la création ;

il est lié au monde créé et limité comme lui. L'éternité n'est donc pas la
prolongation indéfinie du temps, mais elle marque la souveraineté de Dieu sur le
temps. Cette notion du temps créé (qui est aussi celle de P. Althaus : Die
letzten Dinge, p. 339-340) permet à E. Brunner de résoudre sans peine le
problème de l'état des défunts entre le jour de leur mort et la résurrection
finale. Au-delà de la mort, le temps n'existe plus, donc la résurrection coïncide
avec l'instant de la mort ; il n'y a pas d'« état intermédiaire ».

La Parousie. Brunner formule même l'hypothèse suivant laquelle la Parousie

du Christ s'identifierait avec la fin de l'humanité, causée soit par une
catastrophe soudaine (bombe atomique par exemple), soit par l'extinction progressive
de la race humaine.

La Réconciliation universelle. Dans le débat traditionnel qui sépare le
théologiens qui enseignent les peines éternelles réservées aux impies et ceux
qui annoncent le pardon final, notre auteur ne prend pas parti pour les uns
contre les autres. U maintient simultanément et dialectiquement les deux
doctrines qui témoignent ensemble de la colère et de l'amour de Dieu et qui
inspirent à la fois crainte et espoir au croyant.

Deux grands thèmes dominent tout l'ouvrage : en Christ, l'espérance
concerne à la fois l'homme individuel, l'humanité ainsi que l'avenir du monde
créé. La pensée d'Emil Brunner, résolument christocentrique, s'ouvre donc
aux dimensions cosmiques de la Révélation biblique. Mais, comme Cullmann,
l'auteur trouve dans le passé le centre de l'histoire du salut universel : en
Christ se réalise Tunité de ce que la foi possède déjà et de ce qu'elle attend.
C'est ce que souligne le titre du livre : Das Ewige als Zukunft und Gegenwart.

Cette contribution nouvelle à l'étude d'un sujet trop négligé par la théologie

est appelée à rendre les plus grands services aussi bien aux théologiens
qu'à l'Eglise en général, si elle est soucieuse d'affirmer devant un monde
désespéré le grand thème de l'espérance chrétienne.

J.-D. Robert.



68 BIBLIOGRAPHIE

Wilhelm Stolz : Theologisch-dialektischer Personalismus und kirch¬
liche Einheit. Apologetisch-kritische Studie zu Emil Brunners Lehre
von der Kirche im Lichte der thomistischen Theologie. Freiburg
(Schweiz), Universitätsverlag, 1953, 190 p. Studia friburgensia,
Neue Folge, Heft 6.

L'auteur, constatant que les ouvrages de théologie catholique romaine ne
sont pas lus par les théologiens protestants, désire, par le présent livre, forcer
l'attention de l'adversaire, dont il prend les propres thèses comme point de
départ de son étude. Il consacre donc les deux premières parties de son travail
à la description et à l'étude critique des positions d'Emile Brunner, qu'il considère

comme le représentant de tout un courant de la pensée protestante contemporaine,

courant dont le rôle est important au sein du mouvement œcuménique.
La critique de M. Stolz porte sur le personnalisme de Brunner. Il estime qu'il
n'est pas admissible de construire une théologie de la personne sans se référer
à une théologie de l'être préalablement constituée. Aux yeux de notre auteur,
Brunner, malgré ses bonnes intentions, se paie de mots et sa théologie est
inopérante, parce que condamnée à demeurer subjective. Sans justification
objective, elle ne peut permettre l'accord des sujets, ni s'ériger en dogme.
Or, sans dogme, pas d'unité de pensée et a fortiori pas de discipline capable
de manifester dans le monde l'unité sociologique de l'Eglise universelle.

M. Stolz pose un certain nombre de questions que les théologiens réformés
feront bien de prendre à cœur. L'ecclésiologie protestante, dans la mesure où
elle est constituée, prête sans aucun doute le flanc à la critique. De là à penser,
avec notre auteur, qu'il suffit de décrire, comme il le fait dans la troisième
partie de son ouvrage, la nature sacramentelle de l'Eglise de Rome et sa structure

hiérarchique pour résoudre le problème, il y a, nous semble-t-il, plus de
difficultés que M. Stolz n'en laisse voir.

Pierre Gander.

Eduard Buess : Die Geschichte des mythischen Erkennens, wider sein
Missverständnis in der « Entmythologisierung ». Munich, Chr.
Kaiser Verlag, 1953, 228 p. Forschungen zur Geschichte und
Lehre des Protestantismus, 10/IV.

Ce travail veut apporter une contribution scientifique à la controverse
Barth-Bultmann, au sujet de la « démythologisation ». Comme son titre
l'indique, il prend parti contre Bultmann, bien que, dans son introduction, il
critique une conception trop étroite du mythe dans l'œuvre de Karl Barth.
L'intérêt de l'ouvrage de M. Buess provient de ce qu'il se défend d'entrer
dans le débat en tant que théologien. Son effort se situera tout entier sur le

plan d'une étude phénoménologique de la connaissance mythique, d'une part,
et de la Bible, de l'autre. Un premier chapitre est consacré à situer le domaine
logique par rapport au mythique. Le suivant montre à grands traits l'évolution
de la pensée mythique, de ses origines magiques à ses dégénérescences mystique
et scientifico-morale. Une troisième partie étudie les équivalents des catégories
logiques dans la pensée mythique. Le dernier chapitre, enfin, compare au
mythe préalablement analysé la connaissance de Dieu dans la Bible, et conclut
à l'impossibilité de ranger cette dernière dans le domaine mythique.



BIBLIOGRAPHIE 69

Cet ouvrage, d'une lecture difficile, nous semble peu satisfaisant à plusieurs
égards. Et d'abord, est-ce que la méthode phénoménologique dont se réclame
l'auteur permet de saisir la connaissance mythique dans sa réalité humaine
L'essai tenté n'est guère concluant, à notre avis. On a l'impression de visiter
une collection de sous-produits mythiques habilement ordonnés, mais stérilisés,
abandonnés par la mentalité et l'attitude humaine qui leur donnaient la vie.

Ensuite, pourquoi appliquer au mythe et à la Bible deux traitements
différents En effet, tandis que dans l'étude du mythe on s'attache à souligner
l'impuissance de l'esprit humain à unifier le monde, dans celle de la Bible
on admire l'unité que la révélation de Dieu donne à toute la connaissance
humaine. Ce qu'il faudrait savoir, c'est si la connaissance biblique est
psychologiquement d'un autre ordre que la connaissance mythique, ou si c'est seulement

la révélation biblique qui, donnant à l'esprit humain un objet nouveau,
lui permet d'accomplir le mythe dans la cohérence.

Tant que cette question n'est pas résolue, et M. Buess nous semble l'avoir
négligée, on est dans une impasse. M. Buess ne veut pas que la connaissance

biblique soit mythique. Mais notre logique n'est qu'une dégénérescence du
mythe, selon notre auteur. A quoi donc la révélation biblique fait-elle appel
Supprime-t-elle toute connaissance, crée-t-elle une nouvelle intellection sui
generis M. Buess ne nous le dit pas.

Pierre Gander.

Reinhold Niebuhr : Foi et histoire. Neuchâtel-Paris, Delachaux
& Niestlé, 1953, 233 p. Bibliothèque théologique.

Publié aux Etats-Unis en 1949 après avoir été l'objet d'un cycle de
conférences universitaires, l'ouvrage dont les éditions Delachaux et Niestlé viennent
de nous offrir la traduction française développe un des thèmes, peut-être le
thème de réflexion préféré du penseur américain. Dans un recueil d'essais
intitulé Beyond Tragedy (1937) et dans le second volume (publié en 1943) de
son œuvre maîtresse The Nature and Destiny of Man, Reinhold Niebuhr, en
effet, s'était intéressé déjà au problème de l'histoire. Il l'avait abordé de
manière neuve aux yeux de ses compatriotes, mais sans l'éclairer à notre gré
de toutes les clartés désirables. Reprenant et complétant ses études précédentes
sur le sujet, il nous présente dans le livre que nous examinons ici une élude

comparative de la conception chrétienne et de la conception moderne de l'histoire
(tel est le sous-titre de Foi et histoire) qui permet de saisir mieux que par le
passé l'originalité, mais aussi les limites de sa pensée.

Semblable à la plupart des ouvrages de Niebuhr composés d'abord pour
être dits, celui que nous pouvons lire aujourd'hui dans notre langue abonde
en répétitions et en digressions dues aux nécessités du style oratoire, mais
souvent fastidieuses à suivre. La composition de Foi et histoire est même si
lâche qu'au lieu d'en analyser le contenu chapitre par chapitre, il vaut mieux
en dégager d'emblée le thème central. Tout y gravite autour de la discussion
des trois conceptions de l'histoire qu'on peut considérer comme les fruits de
la culture occidentale. La première d'entre elles, illustrée par les Grecs, assimile
l'histoire humaine à celle du monde des choses, et, pour échapper à ce monde
changeant, se réfugie dans la pensée immuable. La seconde, représentée par
le christianisme, distingue l'histoire humaine de celle de la nature, découvre
dans l'existence de l'homme une signification, mais un mystère aussi, et fait



70 BIBLIOGRAPHIE

de notre liberté l'origine du bien et du mal. La troisième de ces conceptions,
enfin, moderne en son essence, estime que le développement de la puissance
et de la liberté humaines à travers l'histoire porte en lui-même la solution
de nos problèmes et que le progrès, en un mot, est capable de redimer le temps.

Niebuhr rejette comme inadéquates la première et la troisième de ces
conceptions. La notion grecque d'un devenir cyclique lui paraît erronée, parce
qu'elle réduit l'histoire à n'être qu'une série de récurrences naturelles. La
vision moderne se méprend, selon lui, en n'attribuant à la liberté humaine
qu'un pouvoir créateur, alors que cette liberté est aussi douée d'une indéniable
puissance destructrice. La conception chrétienne, par contre, offre aux yeux
de notre auteur l'avantage unique de conserver son sens à l'histoire universelle :

si elle n'en élimine pas les contradictions, si elle n'en supprime pas les énigmes,
elle n'en assure pas moins l'unité et n'en bannit pas moins le désespoir ; car,
dépassant le domaine de l'intelligibilité rationnelle, elle dirige la foi du croyant
sur l'amour de Dieu qui s'est manifesté dans la vie, dans la mort et dans la
résurrection de Jésus-Christ. Mais le penseur américain n'en reste pas là
A cette vue biblique de l'histoire, il estime nécessaire d'incorporer la découverte
moderne d'un développement historique, à la condition toutefois de ne pas
donner à ce développement une portée rédemptrice. En combinant ainsi la
conception chrétienne avec l'idée d'évolution, le moraliste qu'est Niebuhr
veut montrer que, si la foi seule peut appréhender le but final de l'histoire,
il faut néanmoins ménager une place aux buts provisoires vers lesquels tend
l'humanité dans sa course millénaire.

Tout bref qu'il est, notre résumé de Foi et histoire suffit à révéler les principales

faiblesses de la pensée niebuhrienne. Comme Karl Lowith l'a relevé
avec pertinence (dans la revue Theology Today, numéro d'octobre 1949, p. 425),
l'ouvrage qui retient maintenant notre attention revêt une signification
ambiguë : tout en se proposant d'y rejeter la conception moderne de l'histoire,
l'auteur y adopte l'idée d'une évolution créatrice ; tout en s'y faisant le
défenseur de la conception chrétienne, il refuse d'y admettre qu'en Jésus-Christ
le temps a été accompli. Le problème des relations de l'histoire du salut avec
l'histoire universelle, pour relever une autre insuffisance, est à peine élaboré
dans Foi et histoire ; Niebuhr le traite en une seule phrase qui soulève plus
de questions qu'elle n'en résout : « Il y a des reflets d'éternité dans le cours
changeant du temps » (p. 221). L'eschatologie n'est pas développée davantage ;

tout en s'efforçant d'en tenir compte, le penseur new-yorkais ne dissimule
pas l'embarras qu'elle lui cause. C'est en s'inspirant finalement des vues de
son collègue Paul Tillich qu'il réussit à se tirer d'affaire : il fait de la
résurrection et du jugement dernier des « symboles » qui, s'ils ne doivent pas être
interprétés littéralement, sont pourtant à prendre au sérieux. A ces critiques
qu'appelle le thème principal de Foi et histoire, il faut ajouter celles qui touchent
aux thèmes mineurs du livre. Dans la mesure où elle y est abordée, la christologie
y apparaît comme nettement insuffisante. Niebuhr se refuse à en examiner
les données, même avec circonspection et respect ; soucieux de préserver le
mystère de l'incarnation, il estime inutile la controverse du filioque et se raille
des théologiens qui cherchent à serrer de près le dogme des deux natures.
L'ecclésiologie, enfin, esquissée comme elle Test, révèle une méconnaissance
totale du rôle confié à l'Eglise dans l'histoire du salut.

Les réserves que nous venons d'émettre peuvent se ramener toutes à une
critique de méthode : Reinhold Niebuhr n'a pas réussi à voir dans l'Ecriture
la norme déterminante que les théologiens européens s'accordent en général



BIBLIOGRAPHIE 7I

à reconnaître. Il suffit, du reste, de parcourir Foi et histoire pour se rendre
compte que les références bibliques y occupent une place infime. Ce fait
significatif n'a rien d'étonnant pour qui connaît la position prise par le moraliste
américain lors de l'échange de vues qu'il eut avec Karl Barth au lendemain
de la conférence œcuménique d'Amsterdam. Répondant au dogmaticien suisse

(dans le journal The Christian Century, numéro du 23 février 1949), Niebuhr
s'est déclaré incapable d'admettre que, par définition, la pensée théologique
doive être tributaire de l'exégèse biblique. Impressionné par la puissance du
mouvement fondamentaliste qui professe aux Etats-Unis une théopneustie
réservée chez nous à quelques milieux sectaires, il redoute d'une part le
« littéralisme » et l'attitude d'irresponsabilité qui en serait le corollaire ; d'autre
part, en homme préoccupé surtout par les questions sociales, il craint qu'en
insistant sur l'œuvre de Dieu, la fidélité scripturaire rende impossible aujourd'hui
le combat que l'homme doit mener pour l'établissement d'une société équitable.

Richard Stauffer.

Ivan Kologrivof : Essai sur la sainteté en Russie. Bruges, Edition
Beyaert, 1953, 445 p. Collection «Renaissance et Tradition».

Ce livre nous donne accès à un monde inconnu de presque tousses Occidentaux.

L'auteur est né orthodoxe et s'est tourné plus tard vers le catholicisme
romain, où il a même pris rang dans la Compagnie de Jésus. Ces circonstances
lui fournissent des points de comparaison utiles dans l'appréciation et la
classification des divers types de sainteté qu'on rencontre dans l'histoire de
l'orthodoxie russe. Son livre fait revivre pour nous des personnalités attachantes
dont l'Occident ne connaît généralement que le nom : S. Cyrille, S. Serge,
S. Dimitri, S. Séraphin de Sarov, et d'autres encore. Il dégage comparativement

les traits essentiels de leur spiritualité, et décrit critiquement les
diverses familles monastiques auxquelles ils ont donné naissance ou qu'ils
ont marqué de leur empreinte. C'est l'aspect non liturgique de la piété orthodoxe
et la psychologie propre du peuple russe qui sont ainsi mis en lumière. Cette
spiritualité est christocentrique et consiste surtout dans l'imitation du Seigneur
dans sa douceur, son humilité, sa compassion universelle. L'auteur ne cache

pas que l'orthodoxie n'a pas réussi, jusqu'à la Révolution, à extirper le
paganisme ancestral du peuple russe, et il cite sur ce point des exemples stupéfiants,
qui pourraient expliquer le mépris et la haine des doctrinaires communistes
contre la religion. « Le Russe est toujours avec ou contre Dieu, jamais sans
Dieu », dit l'auteur, et les événements semblent bien confirmer ce jugement.
Le livre souligne aussi le caractère eschatologique de la spiritualité russe :

« Dans le fond de son âme, le Russe n'est nullement assuré que la propriété
soit sacrée, que la jouissance des biens de la vie soit justifiée, qu'elle s'accorde
avec la vie parfaite » : voilà qui jette aussi quelque lumière sur la genèse et
les conditions de l'expérience communiste russe. Notons encore cette remarque
qui s'accorde d'ailleurs malaisément avec le christocentrisme mentionné plus
haut : « Toute la spiritualité russe porte un caractère mariai : le culte de la
Mère de Dieu est tellement central que pour ceux qui le regardent du dehors,
le christianisme russe apparaît non comme la religion du Christ, mais celle
de Marie» (p. 167).

Richard Paquier.



72 BIBLIOGRAPHIE

Defever, J., S.J. La preuve réelle de Dieu. Etude critique. Bruxelles,
L'Edition universelle; Paris, Desclée De Brouwer, 1953, 145 p.
Museum Lessianum, Section philosophique, N° 37.

Pour qui n'est pas familier avec la terminologie thomiste, il n'est pas
facile de présenter cet important ouvrage. Il se situe dans la ligne de la
métaphysique du P. Maréchal, l'illustre maître de Louvain. En disciple fidèle, le
P. Defever s'attache à prouver, par une subtile critique de la connaissance,
que « nous ne pouvons nous connaître que dans notre activité » et que « nous nous
saisissons comme effet d'une cause finale ». Les principes métaphysiques du
« dynamisme thomiste » permettent de surmonter l'agnosticisme kantien et
de franchir les limites de l'existentialisme athée en fournissant la preuve réelle
de Dieu. Nous ne pouvons en effet affirmer notre propre existence qu'en
affirmant l'être infini, selon la formule classique du principe de causalité : l'être par
participation n'existe qu'en la dépendance de l'être par essence. Ainsi « Dieu est
l'acte d'exister pur et unique, absolument transcendant et infini, récapitulant
en sa richesse existentielle toutes les perfections que peuvent nous offrir les

objets immédiats, les dépassant toutes dans son identité sans limites, réalisant
aussi la perfection d'intuition et d'amour à laquelle s'efforce le sujet connaissant

et voulant » (p. 68).
Au terme d'une discussion fort aride, il apparaît que l'argument de causalité

est une preuve valable de l'existence de Dieu, car « la série des causes
implique nécessairement une cause suprême non causée, transcendante ; cette
cause est l'Etre même, Celui qui est ». Quant à savoir ce qu'il est, cela nous est
donné en quelque mesure dans le mode même de sa manifestation : « il est
Unité parfaite, Intelligence et Intelligibilité parfaite aussi. Bonté et Amour
également parfaits ; comme il est l'être sans limites, il est, sans limites, les

propriétés de l'être » (p. 71)

Il faut ajouter que Dieu, qui existe en soi, n'existe cependant pour nous
que par nous, c'est-à-dire par notre libre et responsable activité. La preuve
de Dieu doit s'épanouir en acte d'amour et en don de soi à Dieu, en sorte que
le connaissant et le connu s'unissent en s'actualisant, et que la connaissance
devient une rencontre de personne à personne. Dans cette relation existentielle,
l'âme épanouit son affectivité par « le sentiment du sacré, la crainte révéren-
tielle, l'espérance, l'engagement, la fidélité, l'amitié et l'amour» (p. 114).

Un appendice considérable prouve par de nombreuses références aux
œuvres du maître de Louvain, qu'on est fidèle ici à son enseignement. Le
P. Maréchal, en effet, a prouvé lui aussi, « que l'existence de Dieu est la condition
de possibilité suprême et réelle de la connaissance objective ».

Victor Baroni.



BIBLIOGRAPHIE 73

Werner Jaeger : Die Theologie der frühen griechischen Denker.
Stuttgart, W. Kohlhammer, 1953, 303 p.

Voici l'ouvrage le plus important sur la pensée présocratique paru depuis
la guerre. Il ne s'agit pas d'un livre à proprement parler, mais d'une série de
conférences présentées en 1936 à l'Université de St. Andrews, dans le cadre des

Gifford Lectures. Le texte de ces conférences, revu et muni de notes abondantes
qui tiennent compte de la littérature parue dans l'intervalle, fut publié d'abord
en anglais à Oxford, en 1947, sous le titre : The Theology of the Early Greek

Philosophers. Le volume dont nous rendons compte ici contient le texte
allemand original et la traduction des notes rédigées en anglais.

L'auteur, connu bien au-delà des cercles de la philologie classique par un
ouvrage célèbre sur Aristote et les trois tomes de sa Paideia où la formation de

l'esprit grec est suivie dans le développement de la littérature archaïque et
classique, consacre ces conférences de St. Andrews à l'étude de l'aspect «

théologique » de la pensée grecque antérieure à Socrate, aspect jusqu'alors négligé
dont il met l'importance vivement en relief. Il montre que des premiers Ioniens
à Anaxagore et Diogene d'Apollonie, quand les premiers philosophes étudiaient
la « nature », la plupart d'entre eux n'envisageaient pas les choses comme une
multiplicité de « phénomènes » matériels, mais en tant qu'elles forment l'aspect
visible d'un univers saisi comme divin dans sa structure et dans son fond
dernier. Les traces de cette attitude peuvent être relevées dans les fragments
conservés de ces philosophes, soit qu'elle prenne corps en des propositions explicites
concernant le divin (xò 06îov), soit qu'elle modèle la forme de leurs déclarations
touchant la nature ultime du réel : celles-ci empruntent parfois le langage de
l'invocation religieuse.

La nouveauté du travail de W. Jaeger ne tient pas dans le matériel étudié.
Là n'était pas son propos : un conférencier ne peut guère dépasser le cercle des

faits connus par ses auditeurs. Mais c'est la perspective adoptée pour éclairer
ces faits qui se révèle féconde ; c'est la qualité de l'analyse à laquelle ils sont
soumis qui fait l'intérêt de cet ouvrage et la valeur des conclusions qu'il
propose. Sans doute certaines d'entre elles demeurent sujettes à examen. Sans

doute aussi, pour ne pas engendrer de malentendu, doivent-elles être replacées
dans une perspective plus large, qui fasse droit simultanément à l'ambition
proprement scientifique des premiers philosophes : il était naturel que ce trait,
qui d'ailleurs ne risque point d'être méconnu, restât ici dans l'ombre. Mais
précisément : le livre de W. Jaeger apporte une correction capitale aux vues cou-
tumières de ce qu'on peut appeler l'ère positiviste de l'histoire des idées. Il n'est
plus possible, après lui, de définir les débuts de la pensée grecque comme une
entreprise de sécularisation à fins rationalistes ; d'assimiler, par un anachronisme

inconscient, les premiers penseurs grecs aux promoteurs de la philosophie
des « lumières » dont le XVIIIe siècle fournit le type. En nous invitant à prendre
une vue plus exacte et plus comprehensive de la « naissance » de la philosophie,
W. Jaeger a fait avancer sensiblement la connaissance historique du premier
état de la pensée occidentale. Or, il s'en faut que ce progrès ait eu le retentissement

qu'il mérite ; il n'est pas encore enregistré dans la description des manuels.
C'est pourquoi de cet ouvrage conçu il y a près de vingt ans l'actualité est
intacte. L'édition allemande qui vient de paraître doit être saluée comme un
événement point négligeable.

André Rivier.



74 BIBLIOGRAPHIE

Wilhelm Capelle : Die griechische Philosophie. Erster Teil : Von
Thaies bis Leukippos. Zweite, erweiterte Auflage. Berlin, W. de
Gruyter, 1953, 135 p. Sammlung Göschen, Band 857. Geschichte
der Philosophie I.

La première édition de ce petit livre est de 1922. A cette date, il donnait de
la pensée grecque antérieure à la philosophie attique une description concise et
claire, bien au courant de la recherche. On ne peut en dire autant de la deuxième
édition. Après une bibliographie partiellement mise à jour, l'auteur se borne à

interpoler dans le texte de 1922 quelques compléments d'importance très
inégale. En tout et pour tout : cinq pages sur Anaximandre, deux sur Pythagore,
dix-neuf lignes sur Heraclite, dix-huit sur Empedocle et huit sur Anaxagore ;

à quoi s'ajoute çà et là une brève remarque ou une citation inédite. Ce n'est pas
que l'ensemble ait partout vieilli. Mais si l'auteur a su tirer parti des travaux de
W. Jaeger pour retoucher la figure d'Anaximandre, pourquoi ne tient-il aucun
compte de ceux de K. Reinhardt, par exemple En 1916 déjà, ce savant proposait

une nouvelle et convaincante interprétation du lien qui unit les deux parties

du poème de Parmenide, l'à\r|9eia et les 6ÓEcu ßpoTiüiv. Pourquoi, en 1953,
ne pas la signaler, quand la critique en général se range à cette manière de voir
Sans doute l'auteur ne pouvait remanier entièrement son ouvrage. Mais pour
répondre encore au but qu'il s'assignait naguère, celui-ci aurait dû subir des
retouches plus nombreuses et plus équitablement réparties.

André Rivier.

A. N. Ammann : IKOX bei Platon. Ableitung und Bedeutung. Mit
Materialsammlung. Freiburg (Schweiz), Paulus Verlag, 1953, 270 p.

Cet ouvrage, dont la typographie et l'impression sont impeccables, est
présenté comme un instrument de travail. Il importe donc de dire exactement
ce qu'il contient :

1. D'abord une liste par ordre alphabétique de tous les adjectifs en ikoç
que Ton rencontre chez Platon. Pour chacun d'eux (il y en a 429), l'auteur
donne le sens, la dérivation et l'indication de tous les passages du Corpus
platonicien où on le rencontre, en précisant chaque fois sa fonction grammaticale

(épithète d'un nom de chose, d'un nom de personne, adjectif substantive,
adverbe). L'article ttoXiTikOç, par exemple, contient deux cent vingt et une
références aux textes platoniciens. Il faut vivement remercier M. Ammann
d'apporter ainsi une contribution de grande valeur à l'édification, souhaitée

par tous les platonisants, d'un Lexicon Platonicum vraiment complet, celui
d'Ast étant vieilli et contenant par trop de lacunes.

2. Une liste des mêmes adjectifs, groupés cette fois selon le processus
de dérivation. Elle est suivie d'un tableau statistique qui indique clairement
l'importance des différents groupes.

3. Les chapitres suivants étudient en détail le processus de création des

adjectifs en ikoç d'abord quant à la forme, puis du point de vue du sens. De
façon fort claire, l'auteur montre qu'ils ont été créés en grand nombre à partir
d'une époque qu'on peut localiser avec précision grâce à un passage des

Chevaliers (424) où Aristophane se moque du snobisme des jeunes intellectuels
athéniens qui abusent dans leur langage des adjectifs en ikoç. Qu'ils soient
tirés directement du verbe, ou dérivés, par exemple, des substantifs en (a,



BIBLIOGRAPHIE 75

il semble que le processus de leur création soit devenu à ce moment-là
automatique, non réfléchi, sous l'influence d'un archétype présent dans l'inconscient
de la communauté linguistique.

Si Ton examine, à l'aide des paraphrases fournies par Platon lui-même,
le sens de tous ces adjectifs, on peut dire, d'une manière générale que l'adjectif
en ikoç a trois fonctions : il classifie, il caractérise, il indique une disposition
pour une certaine activité. En somme, c'est une nouvelle sorte d'adjectif
verbal qui s'est créé à la fin du Ve siècle, proche du participe mais différent
cependant, en ce sens qu'il désigne non l'activité mais la potentialité. Il se
révèle ainsi comme l'instrument par excellence de la définition scientifique.
C'est ce qui explique sa brusque floraison chez Platon, puis chez Aristote.
Avant Platon, on le trouve rarement et en général il se rapporte à un nom
de peuple. C'est aux sophistes, préoccupés non plus de cosmologie et de théogonie,
mais de l'homme et des techniques humaines, que revient le mérite d'avoir
fait de l'adjectif en ikoç l'outil verbal nécessaire à tout essai de définition
et de classification. Mais l'éclatant génie de Platon nous a souvent empêchés
de voir l'importante influence des sophistes sur le développement de l'expression
et de la pensée grecques. La minutieuse enquête de M. Ammann met bien
en évidence la valeur de cet apport. A ce titre, elle mérite de retenir l'attention
du philosophe comme du linguiste.

Jacques Sulliger.

Heinz Heimsoeth : Die sechs grossen Themen der abendländischen
Metaphysik und der Ausgang des Mittelalters. 3. durchgesehene
Auflage. Stuttgart, W. Kohlhammer (1953), vn + 255 p.

M. Heinz Heimsoeth, professeur à l'Université de Cologne, suit dans
l'histoire les six thèmes fondamentaux de la métaphysique occidentale :

î0 Dieu et le monde, l'unité des contraires ; 20 l'infini dans le fini ; 30 l'âme et
le monde extérieur ; 40 l'être et la vie ; 50 l'individu ; 6° l'intelligence et la
volonté. Pour chacun d'entre eux, il montre que le tournant décisif se place
à la fin du moyen âge et au début de la Renaissance : avec Duns Scot pour le

problème de l'âme dans ses rapports avec le monde extérieur, le principe d'in-
dividuation, le primat de la volonté, avec Maître Eckhart touchant le problème
de l'âme, avec le cardinal Nicolas de Cuse pour les rapports de Dieu et du
monde et l'infini dans le fini. Certes, la pensée chrétienne, augustinienne notamment,

a souvent préparé les transformations intervenues notamment en ce qui
concerne l'âme et le vital, le rôle et la nature du vouloir, de la liberté, du mal.
Mais c'est avec le déclin de la scolastique thomiste que ces six thèmes
fondamentaux ont pris leur aspect moderne. Aussi la pensée médiévale postérieure
est-elle plus étroitement unie à la pensée moderne que ne Test la pensée antique.
La fin du moyen âge est plus encore un commencement qu'une fin ; M. Heimsoeth

y décèle l'élaboration de la pensée moderne ; il y naît plus de choses qu'il
n'en meurt. La manière traditionnelle d'envisager la pensée médiévale, déjà
combattue entre autres par M. Etienne Gilson, s'en trouve une fois de plus
dépassée.

Il est impossible, dans les limites d'un compte rendu, d'entrer dans la
discussion de chacun des thèmes fondamentaux envisagés. M. Heimsoeth a le
sens de la continuité de la pensée philosophique, malgré les différences de

langage. Regrettons toutefois qu'il s'arrête en général à 1900 ; or, la pensée de



76 bibliographie

Bergson, de Scheler, eût fourni quelques chaînons de plus à ses démonstrations.
De plus, il n'indique pas la provenance exacte des textes cités. Enfin, la conclusion,

indiquée dans l'introduction, n'est pas reprise au terme des six itinéraires
parcourus. Sans doute s'en dégage-t-elle implicitement ; cependant, une nouvelle

formulation n'en eût pas été superflue. Mais ceci n'amoindrit pas l'intérêt
de l'ouvrage, ni surtout la pertinence de la thèse soutenue et sa portée historique.

Marcel Reymond.

Max Scheler : Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen
Personalismus. 4. durchgesehene Auflage, hrsg. mit einem neuen
Sachregister von Maria Scheler. Bern, A. Francke, 1954, 676 p.
Gesammelte Werke, Bd 2.

Après la mise en train des Gesammelte Werke de Husserl, voici le début de
celles de Max Scheler, par les soins diligents de Mme Maria Scheler. Treize
volumes sont prévus, les quatre derniers étant réservés au Nachlass,
particulièrement important, si Ton se rappelle que Max Scheler mourut subitement, en
pleine activité, alors qu'il venait de s'établir à Francfort-sur-le-Main.

Le Formalismus in der Ethik... (1913-1916) paraît le premier en un texte
soigneusement revu et muni d'un nouvel index des matières beaucoup plus
complet que le précédent. C'est l'œuvre qui fit connaître Max Scheler au loin ;

la phénoménologie s'avérait une méthode propre à explorer d'autres domaines
encore que celui de la théorie de la connaissance, et cela au moment où venait de

paraître le tome premier des Ideen... de Husserl. On sait que M. Maurice de
Gandillac, professeur à la Sorbonne, annonce une traduction française de
YEthik de Scheler.

La substance de ce riche ouvrage a été présentée au public de langue française

tout d'abord par M. Georges Gurvitch dans Les tendances actuelles de la
philosophie allemande (Paris, 1930). C'est la refonte la plus complète qu'ait
subie la morale de Kant ; mais l'objet de Max Scheler a été, en phénoménologue,
l'étude directe de la réalité morale, non le commentaire de Kant. Scheler lui
reproche le caractère exclusivement formel de sa morale, mais non son a priori.
Celui-ci, montre Scheler, déborde le champ du formel et englobe une « matière »,

le monde des qualités, des valeurs. Husserl avait déjà fait remarquer que la
plupart des essences sont non exclusivement formelles, mais « matérielles ».

Les valeurs sont déjà là, antérieures à notre saisie par une intentionnalité
sui generis, l'intentionnalité émotive, nullement aveugle comme le rationalisme
l'enseigne. Contrairement à Nietzsche et à l'existentialisme contemporain, les
valeurs, selon Scheler, sont découvertes, non inventées ou inventables.

Mais une morale non formelle ne sera-t-elle pas inévitablement une morale
du succès ou du moins un eudémonisme Non, répond Scheler, car les valeurs
sont indépendantes de nos fins et celles-ci indépendantes de nos buts. Scheler a
édifié une table apriorique des valeurs.

C'est précisément dans la saisie et l'actualisation des valeurs que la personne
autonome est indispensable. Kant parle davantage d'autonomie de la raison
que d'autonomie de la personne et méconnaît, selon Scheler, le caractère
personnel de la vie spirituelle, de l'esprit. La personne est « überstaatlich », « ausser-
staatlich ». L'Etat, la nation ne peuvent être éternels ; seule l'Eglise, par sa



BIBLIOGRAPHIE 77

nature, peut prétendre à une durée illimitée. On voit que Scheler se fût radicalement

opposé aux régimes totalitaires, quelle que soit leur couleur. Il voyait dans
le divorce de la force et de l'esprit, une fatalité désastreuse de l'Etat allemand.

Scheler, qui a mis en lumière le caractère intentionnel de l'affectivité, le
refusait à la volonté ; il tendait à sous-estimer le rôle de la liberté, le caractère
créateur de l'activité. En un temps où tout paraît possible à l'action volontaire,
il est bon d'en marquer les limites ; mais Scheler paraît avoir dépassé la mesure
dans le sens opposé. De même, la scission entre le rationnel et le non-rationnel
est trop radicale ; la faculté de juger, donc la participation au rationnel, intervient

aussi dans le discernement des valeurs morales (et esthétiques), comme
l'émotion peut accompagner la démarche de la connaissance pure. Selon une
juste remarque de Léon Brunschvicg dans sa préface à l'ouvrage précité de
G. Gurvitch, Scheler concevait lui aussi la raison à la manière de Hegel, ce qui
explique et limite la portée de sa critique de la raison ; or la raison hégélienne
englobe l'objet, l'être ; ce n'est pas la raison analytique, capable d'apprécier un
donné non entièrement rationnel ou rationalisable.

Le Formalismus in der Ethik... manifeste avec éclat les qualités de Max
Scheler, le don qu'il avait d'explorer et d'exprimer le monde des valeurs, son
sens du concret. Grâce à cette réédition si soignée, que suivront douze autres
volumes, la philosophie de Max Scheler, mise à l'index par l'Etat nazi de 1933 à

1945, va reprendre, dans la lutte actuelle des idées, la place qui lui revient, celle
d'un vigoureux stimulant.

Marcel Reymond.

Jacques Delesalle : Essai sur le dialogue. Paris, Téqui, 1953, 125 p.
Collection « Croire et Savoir ».

Si « l'acte du dialogue en même temps compose et oppose les consciences »

(p. 43), il suppose le langage, qui quelquefois réussit et plus souvent échoue
dans son effort de médiation entre le monde des représentations et celui des
idées. Il conditionne tantôt la rencontre entre le Je et le Tu, tantôt leur
séparation. Cette ambiguïté du langage vient de ce que l'idée peut être conçue
comme idée innée ou comme idée transcendante et régulatrice, la raison comme
raison instrumentale et scientifique ou comme raison métaphysique et divine,
et Dieu comme une divinité immanente et présente ou comme une divinité
cachée.

Voilà schématisés à l'extrême les thèmes traités par J. Delesalle (partiellement

développés dans Liberté et valeur, voir dans cette Revue 1951/IV, p. 291 ss.),
et groupés autour de trois thèses centrales : « Je pense ma pensée en parlant » ;
« je me pense, parce que tu me penses » dans un mouvement de sympathie
réciproque ou de violence haineuse ; « Dieu nous pense » (p. 102), parce que c'est
notre «rapport avec Dieu qui fonde la possibilité du langage» (p. 42).

L'analyse phénoménologique et existentielle ne parvient pas à réduire
l'échec du langage, dû à la « situation de l'homme entre le monde et Dieu » (p. 78),
ni son essentielle inadéquation à son objet et à sa fonction. Seul, « le christianisme

explique cette situation ambiguë et indépassable rationnellement, en
évoquant un mystère qu'il n'explique ni ne justifie, mais qu'il «révèle» ou
qu'il «dit» (p. 80): la phénoménologie du langage laisse la place à la théologie
du langage, inséparable de la théologie de la Parole et de son incarnation.
En effet, «la possibilité du dialogue humain s'assure en l'homme-Dieu, en



78 BIBLIOGRAPHIE

Jésus-Christ » (p. 100), qui rachète, sub specie fidei, le langage déchu de l'homme
de la tour de Babel.

Cet essai substantiel, riche en références historiques, mérite d'être lu pour
ses aperçus sur l'un des problèmes centraux de la philosophie contemporaine,
pour la manière dont il aborde les données de la Révélation relatives au langage.
Sa conclusion éveille en nous le désir d'en savoir davantage sur cette théologie
du langage, champ d'investigation à peine exploré où théologiens et philosophes
pourraient se livrer à une fructueuse confrontation. Deux appendices sur la
dialectique de Plotin et sur la communication des consciences chez Merleau-
Ponty et J.-P. Sartre terminent l'ouvrage et éclairent certaines de ses analyses.

Gabriel Widmer.

Jules Chaix-Ruy : Les dimensions de l'Etre et du Temps. Paris-
Lyon, E. Vitte, 316 p. Collection « Problèmes et Doctrines », IV.

L'intention déclarée de ces études sur l'existence, l'essence et l'être, c'est
de retrouver l'ontologie à partir d'une « phénoménologie » — en l'occurrence,
d'une psychologie descriptive. La description du « flux » existentiel commence
aux niveaux où ce flux est intermittent : états hypnagogiques, comas, paradis
artificiels. Mais la temporalité n'est ni un temps tout subjectif ni une projection
du sujet. Et ce n'est pas dans la subjectivité du Dasein qu'on trouvera, comme
le fait M. Heidegger, l'existence authentique. Ce philosophe, selon notre auteur,
« tout en dépassant Kant, est demeuré fidèle aux postulats initiaux de l'idéalisme

». Et si M. Chaix-Ruy, en adoptant tout d'abord les méthodes de
description, écarte les thèses de la philosophie de l'existence, c'est que, d'une
manière générale, son effort critique se veut dirigé contre tout idéalisme et
contre toute philosophie du seul sujet.

A la notion d'un temps subjectif, s'oppose donc celle d'un espace et d'un
temps dont le continuum déterminerait toutes les situations concrètes, et même
marquerait objectivement la distance qui sépare l'existence de l'être. M. Chaix-
Ruy se réfère aux perspectives physicalistes d'un univers quadridimensionnel
pour compléter la thèse de Newton : parce que l'espace et le temps sont imbriqués

l'un dans l'autre, ils constituent « les conditions permanentes de l'être
et des choses et non de leur seule présence à la conscience ».

Mais notre conscience disperse et déforme cette image temporelle. Il faut
donc parcourir les niveaux en apparence continus de la temporalité, allant de
la dispersion pure à la synthèse, puis à la reconquête de notre être propre.
Après ces analyses remarquables (pp. 133-150), M. Chaix-Ruy entreprend cette
difficile reconquête.

Mais cette ascension vers l'être ne doit pas ignorer — comme y tendait
la doctrine de la Présence de l'être selon Lavelle — les degrés de la transcendance

ni la discontinuité qui sépare les niveaux de temporalité. « La pensée
révèle à l'existence sa non-adhésion à l'être », son inintelligibilité. Ce n'est
donc pas de l'existence qu'on peut tirer l'être — d'où la critique de Nietzsche,
de Sartre, de Jaspers, d'une part, et d'autre part de l'historicisme que M. Chaix-
Ruy connaît particulièrement bien. Car, « on ne persévère dans l'existence
qu'en s'insérant dans un Etre qui déborde celle-ci ». Mais, en contraignant la
pensée à combler ce vide qui s'ouvre en elle, par son effort pour se transcender,
elle rattache cette même existence à l'être par lequel cette brisure peut être



BIBLIOGRAPHIE 79

abolie et ce vide comblé. Il s'ensuit que la pensée ne peut être achevée que
par un acte de foi qui affirme réalisable, mais non par notre seul effort, la
pleine adéquation de l'existence et de l'être. « Ainsi, la Vérité est plus que
la vision exacte du monde, plus que la pensée, la Vie qui pénètre notre vie
et la réchauffe en l'éclairant» (p. 200).

Aussi faut-il dépasser le cartésianisme, et même achever la dialectique,
« esquissée » par M. Blondel, de l'Action au Pur Agir, et montrer que l'acte
suprême n'est pas la pensée de soi — «l'égoïste Pensée» d'Aristote (p. 230) —
mais pensée illuminatrice de tout être. Agir, Pensée, Valeur ne sont que des

processus où l'être s'offre.
D'autre part, la dialectique lavellienne de l'Eternel Présent nous installe

dans une infinitude qui nous engloutit. Nous ne nous saisissons pas enracinés
dans l'être, mais à la dérive dans l'inconnu, et « le creux que la Présence de
l'être dessine en notre âme appelle des participations... où la libéralité du
don répond à la ferveur de l'invocation ».

Cependant, cet acte de foi n'est nullement un paradoxe (et M. Chaix-Ruy
maintient à distance aussi bien le fidéisme que l'existentialisme), il « se situe
dans le prolongement même de l'acte d'intellection : la pensée devant, sous
peine de se contredire, accepter qu'il y a des vérités qui la dépassent ». L'acte
de foi achève donc l'intelligibilité.

Aussi l'ouvrage s'achève-t-il par une étude de l'essence : « l'acte libre est
celui par lequel, concurremment au déroulement de nos actes dans le temps,
nous posons hors de ce temps visible, mais dans le temps réel où se noue notre
destin, l'acte par lequel nous constituons notre essence » (p. 287), « ébauche

permanente d'un être qui se refuse de se laisser emmurer dans sa finitude »

(p. 293), essence dont notre caractère n'est que l'image réfractée.
Une information considérable ne suffit pas à donner à ce beau livre, tout

de ferveur, et d'une ferveur inspirée de saint Augustin, semble-t-il, la solidité
qu'on lui souhaite. C'est que M. Chaix-Ruy a moins fait œuvre d'exposé ou
de doctrine que de polémique — contre les existentialistes et contre
l'historicisme; à l'arrière-plan, contre tout idéalisme — et, d'autre part, de distinction,
d'Auseinandersetzung, à l'égard de Lavelle, de Blondel, etc.

On discerne fort bien l'intention de maintenir certaines positions en rejetant

de part et d'autre tout ce qui pourrait les altérer. Une telle entreprise
est assurément utile et respectable. On peut douter qu'elle soit très persuasive
et qu'elle serve vraiment les convictions profondes de son auteur. Aussi bien
un philosophe sensible à la vérité humaine — d'heureux recours à Claudel,
Rivière, Proust, Baudelaire le montrent — et qui consacre, à la fin de son
livre, d'excellentes lignes au respect, pourrait-il s'abstenir de quelques lieux
communs à l'égard des adversaires qu'il vise (les héros de romans
existentialistes — y compris ceux de Camus — sont encore traités de fantoches,
p. 293), ou de conclure une discussion — contre Heidegger — à coups
d'affirmations (p. 296). On doit aussi s'étonner que, mentionnant tant
d'« erreurs » ou vérités approximatives des doctrines modernes, l'ouvrage
paraisse à ce point ignorer Bergson, dont la critique pourrait utilement
s'insérer parmi les autres. Mais il faut reconnaître l'immense difficulté de ce

genre d'entreprise, et, tout en regrettant que M. Chaix-Ruy ne se soit pas
davantage référé à des œuvres classiques — par exemple en partant de saint
Augustin qu'il connaît si bien — se réjouir d'un ouvrage constamment
profond, sans facilités, et que Ton peut recommander.

Daniel Christoff.



80 BIBLIOGRAPHIE

R. Jolivet et J.-P. Maxence : Manuel de Philosophie. Classes de
Philosophie et de Première Supérieure, tome I, Psychologie.
Lyon et Paris, E. Vitte, 1953, 478 p.

Ce nouveau Manuel vise à éveiller le sens philosophique des étudiants,
tout en s'adaptant au programme du baccalauréat français de philosophie.
Les auteurs ont réussi à concilier dans une très large mesure ces deux exigences
opposées, et, avec le tome I (Psychologie), ils nous donnent à la fois un Manuel
scolaire et un Traité pour philosophes : un Manuel, parce qu'ils se plient
loyalement aux servitudes d'un programme imposé et ne reculent pas devant
l'appareil rébarbatif que cela implique (division des questions en articles
numérotés, usage de schémas, emploi de caractères typographiques variés) ;

un Traité, parce qu'ils proposent une « pensée positive, cohérente et liée »

(p. 6). Au fond de cette pensée, l'idée que le métaphysique est « comme immanent
au sensible... à titre de principe d'être » (p. 22), qu'il n'est pas au-delà du savoir,
mais dans le savoir même, « comme l'intelligible est dans la sensation » (p. 23).
On reconnaît là une des thèses fondamentales de Yaristotélo-thomisme, et c'est
encore ce système qui permettra de définir l'objet formel de la psychologie
« par le point de vue de la vie totale » (p. 79), comme étant « le vivant humain
étudié dans toutes ses structures et toutes ses fonctions» (p. 87). «Définir
ainsi l'objet formel de la psychologie par la vie, c'est s'interdire de conférer
une valeur exclusive à aucun procédé d'investigation » (p. 79), et, de la sorte,
toutes les méthodes (introspection et méthodes objectives) seront bonnes dans
la mesure où elles permettront de constituer cette science « des êtres-vivants-
en-situation et particulièrement des hommes étudiés comme vivants » (p. 88)
que doit être la psychologie. Ce point de vue permettra en outre d'ordonner
rationnellement les questions autour de deux pôles : « D'une part, ce vivant-là
est envahi par le monde... et c'est toute la vie de connaissance. D'autre part,
il répond au monde... et c'est toute la vie que la psychologie aristotélico-
thomiste nommait... appetitive» (id.). Mais ces deux vies impliquent un sujet
qui les vit, et l'hypothèse du sujet empirique, qui dépasse sans doute les faits,
sera le principe d'intelligibilité qui seul permettra de donner un sens aux faits
(id.). Les faits d'attention, par exemple, impliquant une «activité à la fois
immanente au temps et transcendante... aux objets d'attention », se réfèrent
à une « maîtrise de la durée », c'est-à-dire à un sujet (p. 222), et on pourrait en
dire autant de toutes les autres fonctions.

Si l'aristotélo-thomisme donne à cet ouvrage une solide assise, il ne l'enferme
pas dans un dogmatisme outrancier, et les auteurs, largement ouverts aux
exigences de la vie présente, ne dédaignent aucun des grands courants modernes,
et rendent ample justice aussi bien à la psychologie intellectualiste de Pradines
qu'aux recherches phénoménologiques de Merleau-Ponty, Ricœur ou Sartre.

MM. Jolivet et Maxence nous prouvent donc qu'il est possible de concilier
préparation à un examen et réflexion philosophique. Il nous semble toutefois
qu'ils ont visé un peu haut, et que, souvent, leur travail s'adresse plutôt à

un étudiant déjà initié aux problèmes qu'à un futur bachelier. Il est vrai que,
dans leur idée, ce Manuel ne doit être qu'un auxiliaire du professeur : envisagé
sous cet angle-là, c'est certainement un des meilleurs ouvrages que nous
connaissions.

André Voelke.

Imprimerie La Concorde, Lausanne. 2061/4.55


	Bibliographie

