
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 1

Artikel: Le cosmos du Pseudo-Denys

Autor: Trouillard, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE COSMOS DU PSEUDO-DENYS

Entre le néoplatonisme de Proclus et celui du moyen âge, le
mystérieux Denys est un médiateur indispensable. Nul ne conteste
à l'auteur des Noms divins cette fonction historique. Elle lui vaut
un prestige certain ; elle ne suffit pas à lui donner aujourd'hui
abondance de lecteurs. Tout le monde sait que Denys contribua à
faire passer en Occident certains thèmes alexandrins. Moins nombreux
sont ceux qui se sont demandé quelle signification précise revêtent
ces thèmes chez cet alexandrin chrétien. Il faut donc se réjouir de
voir l'histoire du néoplatonisme s'enrichir d'une étude aussi méthodique

et aussi informée que celle de René Roques». Souhaitons que les
disciples plus ou moins infidèles de Plotin, jusqu'ici un peu négligés,
tels que Proclus, Jamblique, Damascius... soient étudiés avec une
attention de cette qualité.

L'auteur du présent travail apporte au moins une raison à la
rareté des études dionysiennes. Le style de Denys est touffu, sa
pensée l'est également. Elle souffre du mal de ceux qui ont deux
cultures hétérogènes sans avoir une puissance eminente de construction

: le mal d'éclectisme. Le Pseudo-Aréopagite n'a voulu sacrifier
ni son enthousiasme néoplatonicien ni sa fidélité chrétienne. En lui,
deux puissants courants se sont affrontés et ont tenté de s'amalgamer.
Le risque était beau, l'entreprise instructive. Mais René Roques
nous confie que la réussite n'est pas parfaite.

Déjà le titre du livre nous révèle une des orientations fondamentales

de la pensée dionysienne. Il s'agit du cosmos, au sens hellénique
du terme : ordre, harmonie, univers. La vision du monde dionysienne
est essentiellement hiérarchique. Procédant de l'Un et tendant vers
lui s'étagent des degrés d'être qui sont des niveaux d'unité, de
sainteté et de science. Chaque niveau est, selon une mesure donnée,

1 L'univers dionysien, structure hiérarchique du monde selon le Pseudo-
Denys. Un volume in-8 de 382 pages, Paris, Aubier, 1954, Collection Théologie.



52 JEAN TROUILLARD

une puissance de conversion à son principe, une capacité de recevoir
le rayonnement de ce foyer et d'en transmettre le bienfait à l'ordre
immédiatement inférieur. Nous avons d'abord les degrés de la hiérarchie

céleste ou angélique rangés par trois groupes de trois, puis ceux
de la hiérarchie terrestre ordonnés en deux séries de trois. Chaque
degré de chaque groupe se distingue par la prédominance d'une
fonction dans le processus de divinisation : unification, illumination,
purification. Ainsi se déroule un immense courant de vie et de lumière
qui, sorti de Dieu, se répand à travers des participations de moins
en moins capables de le recevoir et de le communiquer, et donc
va s'épaississant et s'atténuant jusqu'au sensible. On s'égarerait
d'ailleurs si l'on se représentait cette procession comme une descente
en ligne droite. On doit plutôt la considérer comme un rythme
d'éloignement de plus en plus poussé et de retour de moins en moins
vigoureux, ainsi que le faisait récemment remarquer M. Hilary
Armstrong à propos de Plotin ». L'influence divine provoque, en
effet, chaque degré à s'unir autant qu'il est possible à son principe
par une conversion qui assimile activement la créature au Créateur.

Nous reconnaissons la vision néoplatonicienne de l'univers et,
particulièrement dans l'ordonnance triadique, la manière de Proclus.
Le problème de Denys a donc été d'insérer dans ce cosmos le donné
chrétien. En ce qui concerne la hiérarchie céleste, le travail avait
déjà été commencé à Alexandrie. Une lecture complaisante des

textes bibliques permettait de retrouver tant bien que mal dans
les anges des théophanies scripturaires les idées, les puissances et
les esprits purs des alexandrins. Denys emploie une exégèse encore
plus subtile à justifier sa distinction des ordres par les fonctions
(p. 150 et seq.). Mais il était plus nouveau et plus hardi d'appliquer
une systématisation analogue à l'organisation de l'Eglise, en voyant
des degrés métaphysiques d'assimilation à Dieu dans les fonctions
ecclésiastiques (évêques, prêtres, ministres inférieurs) et dans les
ordres de chrétiens (moines, peuple saint, catéchumènes...). C'est là,
en effet, une identification qui soulève des difficultés notables.

Si Denys suivait rigoureusement la ligne proclusienne, la hiérarchie

ecclésiastique devrait communiquer avec Dieu par l'intermédiaire

de la hiérarchie angélique et non directement par le Christ.
Cela est déjà étrange. Mais Denys veut aussi que le pouvoir et la
place de chacun dans l'Eglise soient strictement corrélatifs de la
valeur interne de la personne (c'est-à-dire de son degré de conversion,

1 « The process of « emanation » in Plotinus is not precisely a « one-track
process », but has an alternating rhythm of outgoing and return. » Spiritual or
intelligible matter in Plotinus and St Augustine, Augustinus magister, Paris
1954, p. 278, note 1.



LE COSMOS DU PSEUDO-DENYS 53

de divinisation et de science), et voilà qui est encore plus difficile à
comprendre. Cette équation de l'être et du paraître n'est pas de

ce monde. Denys en tire d'ailleurs la conséquence de façon intrépide :

un ministre qui se détourne de Dieu en péchant gravement perd
sa fonction et son pouvoir sacramentel. Mais il faut aussi que les

évêques aient le don de lire infailliblement dans les cœurs pour
appeler les plus dignes aux charges qui leur conviennent et
auxquelles ils sont prédestinés. Sinon, Dieu devrait exactement et à

tous points de vue proportionner sa grâce à la charge reçue, ce qui
est confondre, contrairement à l'expérience et à la doctrine de

l'Eglise, la grâce donnée à titre personnel et celle qui est destinée
au service des autres. Il n'est ni nécessaire ni souhaitable que les
deux coïncident.

Si la fonction est ainsi relative à la conversion, c'est que chez

Denys la conversion mesure la communication que Dieu fait à
chacun de sa causalité assimilatrice. Nous retrouvons la thèse
néoplatonicienne qui rend chaque ordre générateur de celui qui le suit.
Denys s'écarte-t-il sur ce point de la tradition plotinienne René
Roques le croit (pp. 53, 78). Le Dieu de Denys communique bien
son pouvoir d'unifier et d'illuminer, suscite des médiations, il ne
délègue point son efficacité créatrice. Or, cette restriction est chose
difficile à concevoir à l'intérieur du néoplatonisme. Dans ce contexte
idéaliste où la substance n'est point distincte de l'opération,
l'illumination revient à la création. Produire un terme différent de lui-
même, c'est pour l'Un créer ; mais assimiler ce terme à son principe,
c'est encore pour ce principe créer. Si le Dieu de Denys délègue
la seconde opération à l'exclusion de la première, il n'agit certes

pas comme l'Un de Plotin, mais il communique quand même une
partie de sa puissance créatrice. Le danger est ici d'user de la
problématique thomiste pour comprendre Denys. Suivant cette ontologie,
en effet, il y a une infranchissable frontière entre création et causalité
participée. Selon la philosophie plotinienne de l'esprit, au contraire,
un être qui, sous la motion de l'Un, déploie ses ordres internes peut
être dit créateur.

L'interprète du Pseudo-Aréopagite aperçoit ici une menace
pour la transcendance divine. Si les intermédiaires reçoivent une
telle efficacité ne vont-ils pas, en se multipliant, se rapprocher
insensiblement de l'Un pour constituer avec lui une série graduée dont
il ne sera plus que le premier terme »

1 «... L'écart que le néoplatonisme tendait à répartir selon des transcendances

successives entre les divers ordres de réalité se trouve pour ainsi dire
absorbé, chez Denys, par l'intervalle infini qui sépare le Dieu Un et Trine du
premier terme de la hiérarchie céleste », p. 81.



54 JEAN TROUILLARD

En ce qui concerne Plotin, cette crainte est certainement sans
objet. Si divin que soit le voûç, la transcendance de l'Un à son égard
est franche et incontestable. M. Gilson l'a noté : « La coupure radicale
qui sépare les choses de leur Principe passe là et nulle part ailleurs,
dans la doctrine de Plotin » ». Il y a infiniment plus de distance
entre l'Un et l'esprit (voOç) qu'entre l'esprit et l'âme. On ne saurait
dire sans corrections : « le voOç procède de l'êv de la même manière
que la yvxr\ procède du voûç. Et le voûç par rapport à la ijjuxii est
aussi inaccessible que l'êv l'est au voOç lui-même » (p. 77, note 5).
La procession de l'esprit est incommensurable à celle de l'âme. D'une
part, on a le passage de l'Un à l'altérité, la déchirure première et
originelle, d'autre part, le passage d'un niveau à un autre à l'intérieur
d'un même être.

On peut donc se demander si l'opposition indiquée entre Denys
et Plotin est bien nette. On a reproché au néoplatonisme tantôt
d'éloigner le Principe dans une transcendance ruineuse, tantôt de le
dissoudre dans l'immanence de ses produits. Mais le caractère
antithétique de ces objections montre peut-être qu'il est impossible de
retrouver l'équilibre interne d'une pensée sans lui appliquer ses

propres catégories à elle.

Tout le sens de la hiérarchie dionysienne est, en effet, suspendu
au rapport établi par le Pseudo-Aréopagite entre activité créée et
activité incréée. La fonction de chaque esprit est mesurée par son
opération. Mais celle-ci est peut-être à son tour commandée par
une nature qui exprime une prédestination divine. A moins que
cette nature ne soit le résultat d'une initiative radicale de l'être
même qui en jouit. Dans ce cas, l'essence, avec l'ordre qu'elle implique,
coulerait en chacun de sa conversion constituante, véritable activité
substantielle. Si Denys pense dans le sillage plotinien, c'est la seconde

hypothèse qui doit être retenue.
Plaçons-nous un instant, par méthode, dans cette ligne de pensée.

L'ordre ne serait plus imposé aux esprits du dehors. Chacun le
déploierait en soi-même dans l'acte par lequel il se réfère du dedans
à l'Absolu et pour se suspendre à lui fondamentalement en maîtrisant
son inertie d'être procédant. Le secret de son ordre coïnciderait
alors avec le centre de son initiative ou de son affirmation de soi.

L'esprit ne serait plus enclos dans un regard déterminant qui lui
imposerait sa norme ou sa perspective, ne lui laissant plus qu'une
liberté de refus, un simple choix des moyens, un jeu entre le plus

1 L'être et l'essence, Paris, Vrin 1948, p. 43. Cf. Ennéades III, 9.4 ; V,2.i ;

VI, 8.19.



LE COSMOS DU PSEUDO-DENYS 55

et le moins ». Le sujet ne serait plus extérieur au foyer originel des

déterminations. Par delà le déterminisme qui exclut la liberté et
la contingence qui ne la sauve point, la nécessité serait le phénomène
de la liberté et l'ensemble des conditions que celle-ci exige.

Une liberté de ce genre suppose évidemment en chaque esprit
une communication immédiate avec la source divine de l'illumination.
Seul ce contact hypernoétique peut conférer à l'esprit l'universalité
à partir de laquelle il se singularise. Chacun est un tout qui se veut
tel. Par la vertu de cet a priori chacun possède l'avance nécessaire

pour se structurer comme coexistant et pour intérioriser toute
interaction dans l'affirmation de soi.

«Dès que l'homme est devenu voOç, écrit Marcel De Corte à

propos de Plotin, il pénètre dans un univers régi par la participation
interexistentielle où il est tous les êtres et où chaque être est tous
les autres. » 2

Dans les dernières pages de son livre (p. 325-329), René Roques
semble s'orienter en ce sens. L'extase que fait entrevoir la Théologie
mystique laisse deviner une présence qui engrène chaque sujet en
l'Absolu. Quelque exceptionnelle que soit l'expérience mystique,
son germe doit de quelque façon exister en tout esprit et y proliférer
en significations. Ainsi, la Théologie mystique fournirait la clef des

Hiérarchies. René Roques nous dira, dans l'étude qu'il annonce
sur la noétique dionysienne, si l'ordre, selon son auteur, est vraiment
une invention sans qu'on soit contraint de poser en Dieu un ciel
de possibilités et de normes logiquement antérieur à l'acte créateur
et s'imposant à Dieu comme à nous. Dans l'affirmative seule, le

cosmos du Pseudo-Aréopagite serait purgé de tout sociologisme et
d'un prédéterminisme qui compromettrait l'initiative divine autant
que la nôtre en faussant le rapport de l'esprit à Dieu.

Dans la logique néoplatonicienne, c'est, en effet, le rapport de

l'esprit à Dieu qui constitue l'ordre. Se placer hors de cette relation
serait transformer la conscience en objet. L'ordre se récapitule en
autant de perspectives qu'il y a de regards et il est en chacun son
effort d'assimilation à la divinité.

Cet effort, chez Denys, est indivisiblement don de Dieu et
activité de l'homme, divinisation, sainteté et science. L'auteur des

Noms divins identifie perfection et sagesse. Tout en s'efforçant

1 « L'ordre dionysien, écrit René Roques, ne dissimule nullement une
philosophie de la nécessité » (p.64). Mais une philosophie de la liberté est-elle celle en
laquelle nécessité et contingence composent sur le même plan, ou bien celle en
laquelle la nécessité tout entière est sous-tendue par la liberté

2 Plotin et la nuit de l'esprit, Etudes carmélitaines, octobre 1938, p. 110.



56 JEAN TROUILLARD

d'intégrer l'histoire du salut, il pense que la science ne concerne
pas d'abord le devenir mais les vérités éternelles, ou plutôt qu'elle
est visée de l'Absolu et que cette visée est transfiguration du sujet.
Cependant, René Roques ne croit pas que Denys accepte pour autant
le primat platonicien du noétique sur l'éthique. La science salvatrice
n'est pas, en effet, réservée à une aristocratie intellectuelle et n'exige
pas une préparation encyclopédique, un entraînement aux arts
libéraux et aux disciplines profanes comme les mathématiques
(pp. 118, 121 note I, 225).

Effort moral et aspiration contemplative sont deux aspects
essentiels d'un même mouvement vers Dieu. Ils rencontrent le
même obstacle qui est l'attachement au relatif érigé en absolu.
Les valeurs de ce monde doivent être surmontées comme toute
figure, tout langage, toute pensée. Les symboles les plus dissemblables
à ce qu'ils signifient sont les meilleurs parce qu'ils ne risquent pas
d'arrêter à eux-mêmes l'élan de l'âme. Le renoncement requis consiste
surtout à prendre du recul vis-à-vis des conceptions les plus élevées,
des révélations les plus précieuses de l'Ecriture, afin de maintenir
la Transcendance pure des compromissions que suppose toute
expression. Cette purification est l'aspect négatif du processus
d'illumination et de divinisation qui a son origine dans la générosité
divine. Réciproquement, c'est notre propre générosité, notre piété
(pp. 241 et seq.) qui commande l'accueil que nous faisons de la lumière
divine, puissance d'unification et d'union. Le symbolisme sacramentel,
l'Incarnation du Verbe sont conçus comme des descentes de la
simplicité divine dans le monde de la multiplicité et de la succession,
afin de faire accéder cet ordre dispersé à l'unité même du
Transcendant.

Sous cet aspect de la générosité, la procession néoplatonicienne
est peut-être moins différente de la dionysienne et même de la
chrétienne qu'on ne le croit souvent. La note 1 de la page 316 le
reconnaît heureusement. L'assimilation divine selon Plotin est bien
réellement une divinisation. Il reste que, chez ce dernier, la théorie
du péché et du salut n'aboutit pas à une doctrine de rédemption.
Pour Plotin, en effet, la chute étant une confiscation du jugement,
ce sont surtout des médiations noétiques qui lui permettront de se
libérer. L'accès à l'universel est à la fois l'objectivité de l'intelligence
et le désintéressement de l'amour. Le péché en tant que tel n'a
pas de consistance. Il suffit, pour l'effacer, de surmonter le plan
où certains quiproquos sont possibles. Et l'exigence même qui
apporte l'intelligible fournit assez de recul pour le dépasser. Plotin
estime que les âmes sont malades tant qu'elles ne sont pas assez

esprits. Denys traite les esprits comme des âmes. Et c'est cette
manière de penser qui donnera peu à peu dans le christianisme au



LE COSMOS DU PSEUDO-DENYS 57

terme d'âme un sens plus total et plus chaud qu'à celui d'esprit.
Mais peut-être laissera-t-on perdre alors des valeurs intellectualistes
que la latinité n'est pas encore parvenue à récupérer ».

C'est l'intérêt du livre de René Roques que de renouveler le
dialogue entre le christianisme et un néoplatonisme bien différent
de celui de saint Augustin. Une étude qui fait renaître un tel
problème donne à penser plus qu'elle ne dit et plus qu'on ne croit d'abord.
Si elle est écrite avant tout pour des théologiens, elle donne déjà
beaucoup aux philosophes et leur fait espérer encore davantage
de Denys et de son savant interprète.

Jean Trouillard.

1 La comparaison entre Denys et Plotin à laquelle nous nous sommes
quelque peu attardé est destinée à faire ressortir certains aspects de la pensée
dionysienne. Mais ce procédé est notre fait, non celui de René Roques. Celui-ci
ne consacre à Plotin que quelques lignes. Le lecteur ne doit pas se méprendre
sur l'orientation de l'ouvrage ici présenté qui veut avant tout, et non sans
raison, exprimer Denys en termes dionysiens.


	Le cosmos du Pseudo-Denys

