
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 1

Artikel: Du protestantisme à l'Église

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

DU PROTESTANTISME A L'ÉGLISE

Si le cardinal Newman, auquel le P. Bouyer a consacré un bel
ouvrage », a découvert les motifs de sa conversion dans l'étude de
l'arianisme et de l'orthodoxie d'Athanase, l'ancien pasteur Bouyer,
aujourd'hui professeur à l'Institut catholique de Paris, décèle les
siens dans ses recherches sur les structures de la Réforme et leurs
déficiences. Si Newman nous a laissé le souvenir de ses luttes et de

ses découvertes dans son Apologia 2, Bouyer nous soumet les siennes
dans la présente publication 3. L'un et l'autre de ces livres sont des

témoignages ; il faut les apprécier comme tels.

Dès le début de son livre, le P. Bouyer distingue la Réforme
comme « mouvement spirituel d'inspiration authentiquement
évangélique » du protestantisme comme « institution ou conglomérat
d'institutions hostiles entre elles » (p. XI).

A l'analyse des principes positifs de la Réforme, ce mouvement
apparaît non comme une tentative d'émancipation de l'individu et
une prétention du libre-examen, mais comme la restauration de

l'Evangile, dont la réalité centrale serait la grâce. Contre le
pélagianisme anthropocentrique du moyen âge décadent et ses

conséquences morales et spirituelles, Luther affirme son principe : le sola
fide. Mais cette « intuition luthérienne » n'a rien d'une innovation,
elle est au contraire « en parfait accord avec la tradition catholique,

1 Louis Bouyer : Newman, Paris, 1952.
2 John-Henry Newman : Apologia pro sua vita, trad, de L. Michelin-

Delimoges, Paris, Bloud et Gay, 1939.
3 Louis Bouyer, de l'Oratoire : Du protestantisme à l'Eglise, avec une

préface du R. P. Guy de Broglie, S.J. Paris, Les Editions du Cerf, 1954,
x + 251 p., Collection Unam Sanctam, 27.

Le titre de l'ouvrage suggère la thèse de l'auteur ; il ne s'agit pas de
confronter le protestantisme au catholicisme, mais de montrer l'Eglise catholique

comme la seule Eglise en dehors de laquelle le protestantisme est
condamné à être une religion toujours mutilée.



42 GABRIEL WIDMER

avec les grandes définitions conciliaires sur la grâce et le salut, avec
la doctrine thomiste elle-même » (p. 15).

Après un chapitre introductif sur l'étude générale des principes
de la Réforme, le P. Bouyer en tire les conséquences qu'ils ont sur
le plan moral (rapport entre les préceptes de l'Ancien Testament et
les promesses du Nouveau Testament) et sur le plan de la spiritualité.

Toutes les affirmations viables et valables des réformateurs
seraient « des survivances ou des redécouvertes partielles du
catholicisme » (p. 35). Le théologien catholique n'a rien à y objecter. En
effet, « l'intuition fondamentale de Luther, et celle à laquelle le

protestantisme ne cesse de puiser sa vitalité permanente, loin de

faire difficulté pour la tradition catholique, loin de s'écarter de

l'enseignement apostolique, revenait par la ligne la plus droite de
cette tradition aux données les plus certaines de cet enseignement »

(P- 45)-
A la lumière de ce qui vient d'être dit du luthéranisme, Calvin

prend son point de départ dans le soli Deo gloria, pour éviter les
tendances subjectivistes de son prédécesseur. Il considère Dieu non
seulement comme la cause efficace, mais aussi comme la cause finale
de notre salut, très proche en cela (selon le P. Bouyer) d'un saint
Bernard, d'un saint Jean de la Croix (p. 67 ss.), d'un saint Ignace
de Loyola (p. 102, 121). L'auteur discerne dans cette reconnaissance
de la souveraineté de Dieu, une théoria, une contemplation, qui
implique une exigence de dépouillement apparent dans la liturgie,
la spiritualité, l'ecclésiologie et la politique calviniennes. La
justification par la foi avec son corollaire d'une religion personnelle et
morale est affirmée par l'Ecriture, qu'on revêt d'une autorité incontestée

(p. 123). Le calvinisme est la religion de la Parole (p. 125),
sans pour cela sombrer dans la théopneustie comme le prouvent les

analyses du disciple moderne de Calvin, Karl Barth, sur la Parole
de Dieu (p. 132).

La question se pose alors de savoir « comment un mouvement
religieux mû par de tels principes (ceux du sola fide, du soli Deo

gloria) a-t-il pu créer un schisme, s'écarter de la tradition catholique,

dresser contre l'Eglise de multiples Eglises, opposées entre
elles d'ailleurs, bien souvent autant qu'au catholicisme» (p. 145). A
côté des principes positifs examinés dans la première partie de cet
ouvrage, il y a des principes négatifs, qui ne sont pas reliés
intrinsèquement aux premiers (p. 146). L'affirmation du sola gratia
n'entraîne pas forcément, d'après le P. Bouyer, comme le voulaient les
réformateurs au nom d'une logique impérieuse et arbitraire, la
dépréciation radicale de la valeur de la nature humaine. La pensée
de la Réforme est corrompue par un dualisme contraire à la tradition.

Ce dualisme ne serait-il pas la projection sur le plan doctrinal



DU PROTESTANTISME A L EGLISE 43

de l'expérience subjective d'un Luther, d'un Zwingli, où leur sentiment

de culpabilité est contre-balancé par leur certitude de salut
Comment rendre compte de l'apparition de ces facteurs négatifs

qui empêcheront la Réforme de s'épanouir Il y a, selon notre
auteur, une «fatalité mystérieuse» (p. 148), qui s'exerce sur les

principes positifs. Preuve en soit le glissement constatable de la
croyance en la justification par la foi seule à la théorie de la
justification forensique ou déclarative (p. 150). Ici nous assistons à une
sorte « d'interprétation monstrueuse » (p. 155) d'une certitude
biblique et traditionnelle. Une telle interprétation résulte d'une
passion aveugle à vouloir tout systématiser selon un parallélisme
logique. Or une telle logification suppose une séparation entre
l'Ecriture et la tradition, un renversement des rapports qui les
unissent historiquement et doctrinalement, une abstraction des
thèmes bibliques hors du contexte traditionnel. Elle se retrouve
avec ses conséquences extrêmes dans la position de Barth (p. 161).

Cette manière de considérer la justification par la foi à l'aide
d'une méthode d'oppositions et d'alternatives : ou bien Dieu sauve
seul, alors l'homme n'est rien, ou bien l'homme peut quelque chose,
alors Dieu n'est pas seul à sauver, cette dialectique n'est pas dictée

par la Bible, reconnue pourtant comme norme suprême ; mais elle
est d'origine nominaliste. Ainsi les aspects négatifs de la théologie
réformée, qui ne sont pas liés organiquement à ses principes positifs,
sont une survivance méconnue et ignorée d'une philosophie
décadente, celle d'Occam, de Gabriel Biel.

On trouve des traces de ce nominalisme implicite non seulement
dans la doctrine de la justification par la foi, mais aussi dans celle
de la double prédestination. Un Dieu que la pensée humaine est
incapable de connaître avec évidence et que la foi seule reconnaît
comme un souverain indéterminé, une puissance absolue, est libre
de décider d'une manière immotivée le salut des uns, la damnation
des autres : « Etablir ce Dieu dans un désert métaphysique, en
anéantissant en principe tout autre être que lui, ne peut lui communiquer

qu'une souveraineté tout illusoire, puisqu'elle ne peut subsister

elle-même qu'en s'exerçant sur le seul néant » (p. 171). On peut
mettre à jour encore cette philosophie fallacieuse dans la théorie
barthienne de la Parole de Dieu, exclusive de toute analogia entis
(p. 171 ss.).

Ce nominalisme une fois démasqué et jugé comme « ce qu'il y
avait de plus irrémédiablement vicié et corrompu dans la pensée du
catholicisme médiéval finissant » (p. 176), il ne reste plus au
P. Bouyer que d'en énumérer les conséquences dans l'histoire du
protestantisme : la Réforme dégénère en pélagianisme, puis en
religion naturelle, en moralisme, au cours des siècles subséquents.



44 GABRIEL WIDMER

Comme il l'écrit, ce «renversement était inévitable... dès lors qu'on
avait posé le principe que la grandeur de Dieu supposait le néant
de l'homme, l'homme ne pouvait plus se relever sans abaisser Dieu
pour autant et il était dans la logique du système que l'homme
rêvât de domestiquer Dieu pour parvenir à la plénitude de son
propre développement» (p. 184).

Cependant la vie spirituelle, au sein même de ce protestantisme,
fait éclater les cadres d'une dialectique notionnelle et d'une critique
historique stérilisantes ; elle provoque les divers réveils suscités par
la redécouverte des principes positifs de la Réforme et des trésors
de la tradition catholique. Si les réveils représentent la seule branche
vivante du protestantisme et s'ils doivent cette vie à ce qui subsistait

de la tradition catholique dans la Réforme, seul un retour
complet et conscient au catholicisme peut sauver ce qui peut l'être
encore dans le protestantisme : « Les données propres du catholicisme,

si on les voit comme elles sont en elles-mêmes, et non pas
selon une optique déformante, apportent aux principes positifs de
la Réforme l'aliment que la construction historique de celle-ci leur
a refusé, et ne peut cesser de leur refuser tant qu'on ne se décide

pas à la réformer elle-même, c'est-à-dire à revenir à ce qu'elle a fait
méconnaître ou rejeter qui était essentiel à l'Eglise » (p. 210).

Le P. Bouyer tente de redresser les interprétations erronées que
les protestants ont données des dogmes catholiques, ceux de la
théologie sacramentaire, de la souveraineté de Dieu, de l'apostolicité,
de la sainteté de l'Eglise et de sa tradition, de la mariologie. L'Eglise
ne saurait être elle-même, en dehors de ces dogmes méconnus par
le protestantisme ; et la Parole de Dieu ne saurait être efficace
aujourd'hui, comme le veut la théologie dialectique, sans une Eglise
de type catholique avec ses notes particulières et sa théologie des
sacrements (p. 219). S'il y a une crise constante du protestantisme,
comme le P. Bouyer croit nous l'avoir montré, il n'y a pour lui
qu'une seule issue : la rentrée dans le giron de la grande Eglise.
Selon lui, en effet, « comme l'échec du protestantisme a été
conditionné intérieurement par ce qui provoquait son expulsion hors du
corps de l'Eglise (c'est-à-dire le nominalisme), sa réussite ne pourrait
être assurée que par son retour pleinement conscient et délibéré à
celle-ci » (p. 244-245).

Les quelques textes cités donnent un aperçu de la thèse de
l'auteur et des moyens historiques et doctrinaux mis en œuvre pour
sa démonstration. Thèse et démonstration sont soutenues par l'expérience

vécue de l'auteur d'abord dans l'Eglise luthérienne de France



DU PROTESTANTISME A L'ÉGLISE 45

et ensuite au sein du catholicisme. « Un souci de compréhension
intelligente... et d'objectivité loyale », comme l'écrit le préfacier »

(p. VII), un esprit exercé aux recherches historiques et à la réflexion
systématique inspirent cet ouvrage. Livre sérieux et pas seulement
contribution à la littérature de controverse, ce volume rendra service

aux théologiens catholiques et protestants, qui ne veulent pas
enfermer leur dialogue dans les limites des discussions superficielles
étrangères aux problèmes réels. Il sera une mise en garde pour
ceux qui sous-estiment les différences profondes des deux confessions
et rêvent d'un œcuménisme facile, et pour ceux qui pensent que
quelques emprunts à l'ecclésiologie ou à la liturgie catholiques
suffiront à vivifier le protestantisme.

Sans nous arrêter aux nombreuses remarques de détails que l'on
pourrait faire 2, il nous faut énoncer une réserve sur la thèse de
l'auteur. Si cette thèse veut être une interprétation de la Réforme
et du protestantisme, sa critique relève plus de l'analyse doctrinale

que de l'analyse historique. Cependant, le fait de distinguer a

priori la Réforme du protestantisme et celui d'en étudier les principes

positifs et négatifs dans leur genèse et leurs développements
nous inclinent à croire que, pour le P. Bouyer, le plan doctrinal
s'articule sur le plan historique. Mais pourquoi veut-il interpréter
ces mouvements à la lumière d'une idée directrice préconçue qui
risque d'en fausser l'histoire et les structures doctrinales originales

Ce motif fondamental de la théologie réformée et protestante
suit, si nous l'avons bien compris, une logique très simple :

dans cette religion à la fois ancienne et nouvelle qu'est le
protestantisme issu de la Réforme, bien qu'il trahisse souvent ses origines,
il y a des principes positifs et des principes négatifs, qui relèvent
de la doctrine et s'incarnent dans l'histoire. Les premiers sont ceux
qui sont conformes à la tradition, ceux du sola fide, du soli Deo

gloria. Les seconds y sont joints comme des corollaires indépendants
et nient le caractère positif des premiers : inutilité des œuvres sans
valeur méritoire pour le salut, néant de l'homme en dehors de la
grâce.

1 Le préfacier, le R. P. G. de Broglie, S.J., a rédigé une note à la fin de
l'ouvrage sur « la primauté de l'argument d'écriture en théologie », note fort
intéressante qui mériterait elle aussi une discussion.

2 Parmi ces observations de détail, on pourrait citer quelques omissions
et quelques erreurs. Ainsi la doctrine calvinienne de la souveraineté de Dieu
ne se comprend pas en dehors de celle de l'incarnation ; il n'y a pas négation
radicale de la relation théandrique dans la théologie de la justification par
la foi qui implique la sanctification (p. 158 ss.). Le culte calvinien n'est pas
qu'une «innovation sans racine» (p. 81). Est-il vrai que le mouvement des
Quakers soit un aboutissement du calvinisme Peut-on rapprocher sans
faire les nuances qui s'imposent la spiritualité calvinienne de celles d'un saint
Jean de la Croix et d'un saint Ignace de Loyola



46 GABRIEL WIDMER

Nul ne contestera la présence d'éléments traditionnels dans la
théologie réformée, qui viennent de ce fonds commun qu'est l'Ecriture.

Nul ne mettra en doute leur caractère positif, puisqu'on admet
qu'ils sont révélés. Par contre, l'historien et le systématicien se

poseront certaines questions sur la signification et la portée de
leurs corollaires négatifs.

Ces principes négatifs seraient des survivances ignorées du
nominalisme. Pourtant la lecture des grands écrits réformateurs de
Luther ou de son Traité du serf-arbitre, celle de la première édition
de l'Institution chrétienne de Calvin, nous apprennent que ces auteurs
connaissaient ceux qu'ils traitent de sophistes et de sorbonniques ;

ils ne pouvaient donc en subir une influence occulte. Les réformateurs

ne pouvaient en même temps connaître et ignorer le nominalisme,

polémiquer contre lui et lui faire des emprunts, sans être de

mauvaise foi.
Pour expliquer la présence de principes négatifs dans leurs

œuvres, il faut aussi chercher ailleurs que dans ces prétendues
survivances du nominalisme. Qu'il y ait dans la dialectique
luthérienne, où le dilemme et l'opposition jouent un rôle important, un
lien de parenté avec celle de ses maîtres nominalistes, nous n'en
doutons pas après les travaux de Paul Vignaux ». Qu'il y ait un
rapprochement à faire entre le Dieu mystérieux, inconnaissable à la
pensée humaine et inexprimable dans le langage rationnel, d'Occam
et le Deus absconditus seu revelatus de Luther, nous en sommes
persuadés. Car il n'y a pas de rupture entre la scolastique finissante
et le mouvement des idées du XVIe siècle. Dans la recherche des
facteurs qui unissent et distinguent ces deux époques, il faut être
prudent : les études sur le ou plus exactement les nominalismes
sont à peine ébauchées2. On prête encore aux nominalistes des
enseignements qu'ils n'ont jamais soutenus, des hérésies qu'ils n'ont
jamais proférées. Ils ne nient pas, par exemple, une certaine bonté
dans la nature de l'homme (comme le feront les réformateurs), mais
ils la reconnaissent avec moins de certitude que les scolastiques du
XIIIe siècle qui s'appuyaient sur une philosophie de la participation.

Pour eux, cette bonté est probable, objet de croyance plus que
de raisonnements ; et cela se comprend si l'on se rappelle que les

1 Paul Vignaux: Justification et prédestination au XIVe siècle, Paris,
E. Leroux, 1934. Bibliothèque de l'Ecole des hautes études, 48; Paul Vignaux :

Luther commentateur des sentences, Paris, Vrin, 1935. Etudes de philosophie
médiévale, 21.

2 Cf. Paul Vignaux : art. nominalisme in Dictionnaire de théologie catholique,

tome n, col. 717 ss. Paris, Letouzey, 1931 ; Paul Vignaux : La pensée
au moyen âge, p. 161 ss. Paris, Colin, 1948 ; Robert Guelluy, Philosophie
et théologie chez Guillaume d'Occam, Paris-Louvain, Vrin et Nauwelaerts,
1947-



DU PROTESTANTISME A L EGLISE 47

exigences relatives à l'évidence et à la preuve se multiplient aux
XIVe et XVe siècles, où les sciences commencent à prendre leur essor.

Ce nominalisme que le P. Bouyer juge comme une doctrine
corrompue et viciée, sorte de bouc émissaire de tous les égarements
de l'Eglise catholique avant la réforme tridentine et des hérésies de
la Réforme, ce nominalisme est cependant l'héritier de la conception
médiévale des rapports entre l'homme, la nature et Dieu. Comme le
thomisme et l'augustinisme, il est un « naturalisme », c'est-à-dire
une doctrine qui postule une valeur dans l'être indépendamment de
la grâce surnaturalisante, quoique cette grâce soit indispensable
pour le faire atteindre sa fin ; il est par conséquent un optimisme
en morale et en spiritualité, faisant appel aux vertus de l'homme,
quoique la grâce soit nécessaire pour son salut. Pourquoi alors déprécier

avec tant de fougue un courant d'idées encore mal connu, mais
dont on peut dire qu'il est, pour nous réformés, plus proche de la
scolastique médiévale classique que de la pensée réformée » Si
Luther ou Calvin, au lieu d'être les disciples soi-disant inconscients
des nominalistes, avaient été thomistes ou augustiniens, rien n'aurait

été changé, pensons-nous, dans leurs refus et leurs négations,
qui leur étaient dictés non pas par une philosophie, mais par leur
obéissance à l'Ecriture. Que les réformateurs n'aient pas aperçu la
nécessité d'éclaircir les rapports entre théologie et philosophie, nous
en convenons ; que leurs œuvres méritassent par la suite des
développements critiques, qui n'ont malheureusement pas vu le jour,
nous l'accordons aussi à notre auteur. Mais nous ne saurions sans
autre assimiler la Réforme dans ses aspects négatifs au nominalisme

interprété dans un sens péjoratif, ni souscrire au jugement
sommaire que le P. Bouyer porte sur ce courant philosophico-
théologique.

Dans ces conditions, les principes négatifs de la Réforme et
l'échec de ce mouvement dont ils sont cause n'ont pas seulement
une origine philosophique. Il aurait fallu justifier la présence de ces

principes à l'aide d'arguments théologiques et des influences politico-
économiques qui furent prédominantes au XVIe siècle et dans les
siècles suivants.

Si, comme nous le croyons, les principes positifs ne sont pas
seulement un héritage de la tradition, mais le résultat d'une
redécouverte de l'Ecriture, de son sens authentique dépouillé de toutes
les gloses adventices, une redécouverte du paulinisme surtout et de

ses enseignements sur la foi 2, alors les négations des réformateurs

1 Cf. les ouvrages d'HENRi Strohl : L'évolution religieuse de Luther
jusqu'en 1515 et L'épanouissement de la pensée religieuse de Luther (1515-1520),
Strasbourg-Paris, Istra, 1922 et 1924.

2 H. Strohl : L'épanouissement de la pensée religieuse de Luther, p. 98 ss.



48 GABRIEL WIDMER

ne leur sont pas extérieures, mais inhérentes, parce qu'elles sont
déjà présentes dans le texte sacré. Au sujet du « biblicisme » des

réformateurs opposé au « naturalisme » des scolastiques, on aurait
aimé que le P. Bouyer nous parle des évangéliques, des bibliens, de
Lefèvre d'Etaples, de cette Préréforme, qui a joué un rôle plus
important dans la genèse de la théologie réformée que la philosophie

ambiante, dont aucun des réformateurs ne fut un spécialiste.
Que cette redécouverte de l'Ecriture se soit faite souvent d'une
manière trop unilatérale, en opposition avec la théologie scolastique,
ce sont là des observations certaines. Il fallait, en effet, d'abord
refuser les commentaires humains avant de pouvoir choisir dans la
tradition ce qui était conforme à la Révélation, insister sur l'essentiel
de celle-ci avant de l'expliciter dans des formules plus nuancées,
rejeter tout naturalisme pour découvrir les fondements bibliques
des rapports entre l'homme, le monde et le plan rédempteur. Sans
cette tentative des réformateurs, le Concile de Trente aurait-il pu
opérer le redressement de la théologie catholique à partir d'une
base scripturaire, et assisterions-nous aujourd'hui dans le catholicisme

à un renouveau biblique parallèle à celui que nous constatons
dans le protestantisme

Quant aux facteurs économico-politiques insuffisamment soulignés

par le P. Bouyer, nous ne faisons qu'en rappeler l'importance :

la Réforme répondit à un appel venu du peuple fatigué par les conflits
incessants entre le pouvoir civil et le pouvoir religieux, lésé dans ses

intérêts par un système économique qui profitait à une Eglise de plus
en plus mondanisée1. Là encore, l'Eglise catholique a été obligée de
reconsidérer le problème de son insertion dans le monde à la lumière
des théories réformées, si imparfaites et si déficientes fussent-elles.

Si l'explication des principes négatifs par leur origine philosophique

ne nous satisfait pas, parce qu'elle nous semble une vue de

l'esprit, l'interprétation de la Réforme et du protestantisme du
P. Bouyer s'en trouve ébranlée. Certes, elle nous est proposée avec
une richesse d'arguments, d'aperçus, avec une conviction si entraînante

qu'à première vue, elle nous paraît séduisante. Cependant, le
P. Bouyer reproche à la pensée réformée son trop de logique, faite
d'alternatives et d'oppositions factices, il l'accuse d'être sur le plan
doctrinal une extrapolation d'expériences subjectives, mais son

ouvrage, sa thèse et sa démonstration sont-ils à l'abri de ce reproche
et de cette accusation

1 La diversité de ces facteurs complexes et leurs interactions avec le
mouvement spirituel de la Réforme est bien esquissé dans Henri Hauser : La
naissance du protestantisme, Paris, P.U.F., 1940 ; Henri Hauser et Augustin
Renaudet : Les débuts de l'âge moderne, Paris, P.U.F., 1946. Coll. Peuples
et civilisations.



DU PROTESTANTISME A L EGLISE 49

Mais il y a plus, cette interprétation souvent neuve » et féconde
assurément comme hypothèse de travail veut être un témoignage.
Elle n'est pas qu'une thèse ; elle est aussi un appel. Tout au long
de cet exposé passionnant et passionné, on perçoit la parole persuasive

d'un converti brûlé du saint désir de convertir non pas à l'aide de
données sentimentales, ni à l'aide de l'argument usé des «variations »

du protestantisme, mais en s'appuyant sur les leçons de l'histoire
et sur la vérité des propositions. Il veut conduire son lecteur à la
même conclusion que lui, une conclusion qui s'impose à l'intelligence,

à l'esprit comme au cœur : il n'y a qu'une seule planche de
salut pour le protestantisme, l'Eglise catholique, la seule Eglise. La
doctrine et l'histoire s'effacent devant l'institution revêtue de son
infaillibilité et de son incorruptibilité, lorsqu'on nous fait passer de
l'examen d'une thèse à l'audition d'un témoignage.

Si nos remarques précédentes, si sommaires soient-elles, sont
aussi justifiables que les analyses de notre auteur, nous nous
tiendrons aussi sur la réserve en relisant son bel ouvrage non plus comme
une thèse, mais comme un témoignage. La question, pour nous,
reste ouverte : est-ce la thèse doctrinale qui donne au témoignage —
et par conséquent à l'existence, à la vocation du converti — sa
valeur, ou est-ce le témoignage qui se justifie en légitimant une thèse
doctrinale Après Newman, le P. Bouyer nous replace devant le
problème des rapports entre les tempéraments des fortes personnalités,

les mentalités d'une époque et les doctrines avec leurs idées
et leurs valeurs directrices 2.

Dans ces conditions, on peut envisager une interprétation
différente de celle de l'auteur selon une méthode analogue à la sienne :

il y a des principes positifs dans la théologie réformée, dont l'Eglise
catholique reconnaîtra par la suite la conformité à la tradition et
dont elle se réclamera dans son effort de réformation pour
surmonter la crise dont la Réforme l'avait menacée. Il y a aussi en
elle des principes négatifs, mais contrairement à ce que pense le
P. Bouyer et aux preuves qu'il en donne, ils sont organiquement,
intrinsèquement liés aux affirmations positives comme des défenses,
des garde-fous pour les préserver de toute déviation hérétique ; ils
ne sont donc pas des corps étrangers d'origine philosophique
seulement, ils sont eux aussi bibliques et par conséquent révélés. C'est
pourquoi nous pourrions parler de la positivité des refus de la

1 Cf. les interprétations classiques catholiques de la Réforme in Cristiani :

art. Réforme dans le Dictionnaire de théologie catholique, tome 13, col. 2020 ss.
2 On regrette que le P. Bouyer ne tienne pas assez compte de l'orientation

nouvelle donnée aux études historiques du XVIe siècle par la méthode d'un
Lucien Febvre, par exemple (cf. Un destin : Martin Luther, Paris, P.U.F., 1945),
qui se fonde sur l'analyse psychologique et l'analyse des milieux ambiants.



50 GABRIEL WIDMER

Réforme, en ce que les réformateurs y discernaient une source
révélée. Lorsque leurs successeurs essayeront d'atténuer les caractères

négatifs de leurs principes positifs, en méconnaîtront l'origine
révélée (c'est-à-dire leur positivité), alors ils tomberont dans le

moralisme, la religion naturelle et les difficultés du libéralisme. En
outre, la théologie catholique, lorsqu'elle définit sa foi, ne recourt-
elle pas aussi à la négation L'accent est mis peut-être ailleurs
que chez les réformés, mais la méthode pour définir le dogme
demeure semblable. Comme dans le cas des principes positifs, elle
doit aussi quelque chose aux refus de la théologie réformée : on ne
comprend ni la restauration du thomisme, ni la floraison de la
théologie mystique et spirituelle aux XVIe et XVIIe siècles, s'il n'y
avait pas eu les réformateurs pour dire non à certaines doctrines
humanistes de la Renaissance.

Si, comme nous venons de l'esquisser, l'Eglise catholique par le
canal de sa théologie a des dettes envers la Réforme, il n'est pas
nécessaire que les héritiers de la Réforme retournent à elle, pour
résoudre la crise, qui les menace, paraît-il, depuis le XVIe siècle,
et dont ils vont mourir. Les principes positifs et les refus de la théologie

réformée portent en eux, pensons-nous, leur propre force et
leur propre vie qui les rendent susceptibles de développements,
d'applications, pourvu qu'ils soient maintenus dans leur pureté,
étrangers à tout accommodement ou à tout compromis doctrinal.

L'erreur du P. Bouyer, si c'est encore une erreur pour un converti,
c'est de traiter la Réforme et le protestantisme en parent pauvre
du catholicisme et de ne voir leur salut que dans l'acceptation de cette
main charitable que leur tend l'Eglise catholique pour leur éviter la
mort. Cependant, contrairement à son intention, son témoignage si
riche en suggestions, si compréhensif nous convainc que la Réforme
et le protestantisme sont indispensables à la théologie et à l'Eglise
catholiques, s'ils veulent être l'un à l'autre des partenaires d'un
dialogue fécond au sein de la chrétienté.

Gabriel Widmer.


	Du protestantisme à l'Église

