Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 5 (1955)

Heft: 1

Artikel: Du protestantisme & I'Eglise

Autor: Widmer, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

DU PROTESTANTISME A L’EGLISE

Si le cardinal Newman, auquel le P. Bouyer a consacré un bel
ouvrage 1, a découvert les motifs de sa conversion dans I'étude de
I’arianisme et de l'orthodoxie d’Athanase, I’ancien pasteur Bouyer,
aujourd’hui professeur a 1'Institut catholique de Paris, décele les
siens dans ses recherches sur les structures de la Réforme et leurs
déficiences. Si Newman nous a laissé le souvenir de ses luttes et de
ses découvertes dans son Apologia 2, Bouyer nous soumet les siennes
dans la présente publication 3. L'un et 'autre de ces livres sont des
témoignages ; il faut les apprécier comme tels.

k
* *

Dés le début de son livre, le P. Bouyer distingue la Réforme
comme « mouvement spirituel d’inspiration authentiquement évan-
gélique » du protestantisme comme «institution ou conglomérat
d’institutions hostiles entre elles» (p. XI).

A T'analyse des principes positifs de la Réforme, ce mouvement
apparait non comme une tentative d’émancipation de l'individu et
une prétention du libre-examen, mais comme la restauration de
I’Evangile, dont la réalité centrale serait la grace. Contre le péla-
gianisme anthropocentrique du moyen 4age décadent et ses consé-
quences morales et spirituelles, Luther affirme son principe : le sola
fide. Mais cette «intuition luthérienne » n’a rien d'une innovation,
elle est au contraire « en parfait accord avec la tradition catholique,

1 Louls BoUYER : Newman, Paris, 1952.

2 JouN-HENRY NEWMAN : Apologia pro sua vita, trad. de L. Michelin-
Delimoges, Paris, Bloud et Gay, 1939.

3 Louls BouYEgR, de 1'Oratoire : Du protestantisme a VEglise, avec une
préface du R. P. Guy de Broglie, S.J. Paris, Les Editions du Cerf, 1954,
X + 251 p., Collection Unam Sanctam, 27.

Le titre de l'ouvrage suggére la thése de l'auteur; il ne s’agit pas de
confronter le protestantisme au catholicisme, mais de montrer I’Eglise catho-
lique comme la seule Eglise en dehors de laquelle le protestantisme est
condamné a étre une religion toujours mutilée.



42 GABRIEL WIDMER

avec les grandes définitions conciliaires sur la grice et le salut, avec
la doctrine thomiste elle-méme » (p. I5).

Aprés un chapitre introductif sur I’é¢tude générale des principes
de la Réforme, le P. Bouyer en tire les conséquences qu’ils ont sur
le plan moral (rapport entre les préceptes de I’Ancien Testament et
les promesses du Nouveau Testament) et sur le plan de la spiritua-
lité. Toutes les affirmations viables et valables des réformateurs
seraient « des survivances ou des redécouvertes partielles du catho-
licisme » (p. 35). Le théologien catholique n’a rien a y objecter. En
effet, «lintuition fondamentale de Luther, et celle & laquelle le
protestantisme ne cesse de puiser sa vitalité permanente, loin de
faire difficulté pour la tradition catholique, loin de s’écarter de
I'enseignement apostolique, revenait par la ligne la plus droite de
cette tradition aux données les plus certaines de cet enseignement »
(p- 45)-

A la lumiére de ce qui vient d’étre dit du luthéranisme, Calvin
prend son point de départ dans le solt Deo gloria, pour éviter les
tendances subjectivistes de son prédécesseur. Il considére Dieu non
seulement comme la cause efficace, mais aussi comme la cause finale
de notre salut, tres proche en cela (selon le P. Bouyer) d’un saint
Bernard, d'un saint Jean de la Croix (p. 67 ss.), d'un saint Ignace
de Loyola (p. 102, 121). L’auteur discerne dans cette reconnaissance
de la souveraineté de Dieu, une theoria, une contemplation, qui
implique une exigence de dépouillement apparent dans la liturgie,
la spiritualité, 1'ecclésiologie et la politique calviniennes. La justi-
fication par la foi avec son corollaire d'une religion personnelle et
morale est affirmée par I’Ecriture, qu'on revét d'une autorité incon-
testée (p. 123). Le calvinisme est la religion de la Parole (p. 125),
sans pour cela sombrer dans la théopneustie comme le prouvent les
analyses du disciple moderne de Calvin, Karl Barth, sur la Parole
de Dieu (p. 132).

La question se pose alors de savoir « comment un mouvement
religieux ma par de tels principes (ceux du sola fide, du soli Deo
gloria) a-t-il pu créer un schisme, s’écarter de la tradition catho-
lique, dresser contre 1'Eglise de multiples Eglises, opposées entre
elles d’ailleurs, bien souvent autant qu'au catholicisme » (p. 145). A
cdté des principes positifs examinés dans la premiere partie de cet
ouvrage, il y a des principes négatifs, qui ne sont pas reliés intrin-
séquement aux premiers (p. 146). L’affirmation du sola gratia n’en-
traine pas forcément, d’aprés le P. Bouyer, comme le voulaient les
réformateurs au nom d'une logique impérieuse et arbitraire, la
dépréciation radicale de la valeur de la nature humaine. La pensée
de la Réforme est corrompue par un dualisme contraire a la tradi-
tion. Ce dualisme ne serait-il pas la projection sur le plan doctrinal



DU PROTESTANTISME A L'EGLISE 43

de I'expérience subjective d'un Luther, d'un Zwingli, ol leur senti-
ment de culpabilité est contre-balancé par leur certitude de salut ?

Comment rendre compte de 1'apparition de ces facteurs négatifs
qui empécheront la Réforme de s’épanouir ? Il y a, selon notre
auteur, une ¢« fatalité mystérieuse» (p. 148), qui s’exerce sur les
principes positifs. Preuve en soit le glissement constatable de la
croyance en la justification par la foi seule & la théorie de la justi-
fication forensique ou déclarative (p. 150). Ici nous assistons & une
sorte « d’interprétation monstrueuse» (p. 155) d'une certitude
biblique et traditionnelle. Une telle interprétation résulte d’'une
passion aveugle & vouloir tout systématiser selon un parallélisme
logique. Or une telle logification suppose une séparation entre
I'Ecriture et la tradition, un renversement des rapports qui les
unissent historiquement et doctrinalement, une abstraction des
thémes bibliques hors du contexte traditionnel. Elle se retrouve
avec ses conséquences extrémes dans la position de Barth (p. 161).

Cette maniere de considérer la justification par la foi a l'aide
d'une méthode d’oppositions et d’alternatives: ou bien Dieu sauve
seul, alors I'homme n’est rien, ou bien I'homme peut quelque chose,
alors Dieu n’est pas seul a sauver, cette dialectique n’est pas dictée
par la Bible, reconnue pourtant comme norme supréme ; mais elle
est d’origine nominaliste. Ainsi les aspects négatifs de la théologie
réformée, qui ne sont pas liés organiquement & ses principes positifs,
sont une survivance méconnue et ignorée d’une philosophie déca-
dente, celle d’Occam, de Gabriel Biel.

On trouve des traces de ce nominalisme implicite non seulement
dans la doctrine de la justification par la foi, mais aussi dans celle
de la double prédestination. Un Dieu que la pensée humaine est
incapable de connaitre avec eévidence et que la foi seule reconnait
comme un souverain indéterminé, une puissance absolue, est libre
de décider d’'une maniére immotivée le salut des uns, la damnation
des autres: « Etablir ce Dieu dans un désert métaphysique, en
anéantissant en principe tout autre étre que lui, ne peut lui commu-
niquer qu'une souveraineté tout illusoire, puisqu’elle ne peut subsis-
ter elle-méme qu’en s’exercant sur le seul néant » (p. 171). On peut
mettre a jour encore cette philosophie fallacieuse dans la théorie
barthienne de la Parole de Dieu, exclusive de toute analogia entis
(p. 171 ss.).

Ce nominalisme une fois démasqué et jugé comme «ce qu'il y
avait de plus irrémédiablement vicié et corrompu dans la pensée du
catholicisme médiéval finissant» (p. 176), il ne reste plus au
P. Bouyer que d’en énumérer les conséquences dans 1’histoire du
protestantisme : la Réforme dégéneére en pélagianisme, puis en
religion naturelle, en moralisme, au cours des siécles subséquents.



44 GABRIEL WIDMER

Comme il I'écrit, ce « renversement était inévitable... dés lors qu’on
avait posé le principe que la grandeur de Dieu supposait le néant
de I'homme, I'homme ne pouvait plus se relever sans abaisser Dieu
pour autant et il était dans la logique du systéme que I’homme
révit de domestiquer Dieu pour parvenir a la plénitude de son
propre développement » (p. 184).

Cependant la vie spirituelle, au sein méme de ce protestantisme,
fait éclater les cadres d'une dialectique notionnelle et d'une critique
historique stérilisantes ; elle provoque les divers réveils suscités par
la redécouverte des principes positifs de la Réforme et des trésors
de la tradition catholique. Si les réveils représentent la seule branche
vivante du protestantisme et s’ils doivent cette vie a ce qui subsis-
tait de la tradition catholique dans la Réforme, seul un retour
complet et conscient au catholicisme peut sauver ce qui peut 1'étre
encore dans le protestantisme: « Les données propres du catholi-
cisme, si on les voit comme elles sont en elles-mémes, et non pas
selon une optique déformante, apportent aux principes positifs de
la Réforme l'aliment que la construction historique de celle-ci leur
a refusé, et ne peut cesser de leur refuser tant qu’'on ne se décide
pas a la réformer elle-méme, c’est-a-dire a revenir a ce qu’elle a fait
méconnaitre ou rejeter qui était essentiel a 1’Eglise » (p. 210).

Le P. Bouyer tente de redresser les interprétations erronées que
les protestants ont données des dogmes catholiques, ceux de la
théologie sacramentaire, de la souveraineté de Dieu, de l'apostolicité,
de la sainteté de I’Eglise et de sa tradition, de la mariologie. L"Eglise
ne saurait étre elle-méme, en dehors de ces dogmes méconnus par
le protestantisme ; et la Parole de Dieu ne saurait étre efficace
aujourd’hui, comme le veut la théologie dialectique, sans une Eglise
de type catholique avec ses notes particuliéres et sa théologie des
sacrements (p. 219). S’il y a une crise constante du protestantisme,
comme le P. Bouyer croit nous l'avoir montré, il n'y a pour lui
qu'une seule issue: la rentrée dans le giron de la grande Eglise.
Selon lui, en effet, « comme 1’échec du protestantisme a été condi-
tionné intérieurement par ce qui provoquait son expulsion hors du
corps de I'Eglise (c’est-a-dire le nominalisme), sa réussite ne pourrait
étre assurée que par son retour pleinement conscient et délibéré a

celle-ci» (p. 244-243).

Les quelques textes cités donnent un apercu de la these de
I'auteur et des moyens historiques et doctrinaux mis en ceuvre pour
sa démonstration. Thése et démonstration sont soutenues par I'expé-
rience vécue de l'auteur d’abord dans I'Eglise luthérienne de France



DU PROTESTANTISME A L’EGLISE 45

et ensuite au sein du catholicisme. « Un souci de compréhension
intelligente... et d’objectivité loyale», comme 1’écrit le préfacier *
(p. VII), un esprit exercé aux recherches historiques et a la réflexion
systématique inspirent cet ouvrage. Livre sérieux et pas seulement
contribution a la littérature de controverse, ce volume rendra service
aux théologiens catholiques et protestants, qui ne veulent pas
enfermer leur dialogue dans les limites des discussions superficielles
étrangéres aux problémes réels. Il sera une mise en garde pour
ceux qui sous-estiment les différences profondes des deux confessions
et révent d’'un cecuménisme facile, et pour ceux qui pensent que
quelques emprunts a l'ecclésiologie ou a la liturgie catholiques
suffiront & vivifier le protestantisme.

Sans nous arréter aux nombreuses remarques de détails que I'on
pourrait faire 2, il nous faut énoncer une réserve sur la thése de
l'auteur. Si cette thése veut étre une interprétation de la Réforme
et du protestantisme, sa critique reléve plus de l'analyse doctri-
nale que de l'analyse historique. Cependant, le fait de distinguer a
priori la Réforme du protestantisme et celui d’en étudier les prin-
cipes positifs et négatifs dans leur genése et leurs développements
nous inclinent a croire que, pour le P. Bouyer, le plan doctrinal
s’articule sur le plan historique. Mais pourquoi veut-il interpréter
ces mouvements a la lumiére d'une idée directrice précongue qui
risque d’en fausser l'histoire et les structures doctrinales originales ?

Ce motif fondamental de la théologie réformée et protestante
suit, si nous l'avons bien compris, une logique trés simple:
dans cette religion 4 la fois ancienne et nouvelle qu’'est le protes-
tantisme issu de la Réforme, bien qu’il trahisse souvent ses origines,
il v a des principes positifs et des principes négatifs, qui relévent
de la doctrine et s’incarnent dans I’histoire. Les premiers sont ceux
qui sont conformes a la tradition, ceux du sola fide, du soli Deo
gloria. Les seconds y sont joints comme des corollaires indépendants
et nient le caractére positif des premiers : inutilité des ceuvres sans
valeur méritoire pour le salut, néant de I'homme en dehors de la
grice.

1 Le préfacier, le R. P. G. de Broglie, S.J., a rédigé une note a la fin de
l'ouvrage sur «la primauté de 'argument d’écriture en théologie », note fort
intéressante qui mériterait elle aussi une discussion.

2z Parmi ces observations de détail, on pourrait citer quelques omissions
et quelques erreurs. Ainsi la doctrine calvinienne de la souveraineté de Dieu
ne se comprend pas en dehors de celle de I'incarnation ; il n’y a pas négation
radicale de la relation théandrique dans la théologie de la justification par
la foi qui implique la sanctification (p. 158 ss.). Le culte calvinien n’est pas
qu’'une ¢« innovation sans racine» (p. 81). Est-il vrai que le mouvement des
Quakers soit un aboutissement du calvinisme ? Peut-on rapprocher sans
faire les nuances qui s’imposent la spiritualité calvinienne de celles d’un saint
Jean de la Croix et d'un saint Ignace de Loyola ?



46 GABRIEL WIDMER

Nul ne contestera la présence d’éléments traditionnels dans la
théologie réformée, qui viennent de ce fonds commun qu’est I'Ecri-
ture. Nul ne mettra en doute leur caractére positif, puisqu’'on admet
qu’ils sont révélés. Par contre, I'historien et le systématicien se
poseront certaines questions sur la signification et la portée de
leurs corollaires négatifs.

Ces principes négatifs seraient des survivances ignorées du nomi-
nalisme. Pourtant la lecture des grands écrits réformateurs de
Luther ou de son Traité du serf-arbitre, celle de la premiére édition
de I'Tnstitution chrétienne de Calvin, nous apprennent que ces auteurs
connaissaient ceux qu’ils traitent de sophistes et de sorbonniques ;
ils ne pouvaient donc en subir une influence occulte. Les réforma-
teurs ne pouvaient en méme temps connaitre et ignorer le nomina-
lisme, polémiquer contre lui et lui faire des emprunts, sans étre de
mauvaise foi.

Pour expliquer la présence de principes négatifs dans leurs
ceuvres, il faut aussi chercher ailleurs que dans ces prétendues sur-
vivances du nominalisme. Qu’il y ait dans la dialectique luthé-
rienne, ou le dilemme et l'opposition jouent un rdle important, un
lien de parenté avec celle de ses maitres nominalistes, nous n’en
doutons pas aprés les travaux de Paul Vignaux . Qu’il y ait un
rapprochement a faire entre le Dieu mystérieux, inconnaissable a la
pensée humaine et inexprimable dans le langage rationnel, d’'Occam
et le Deus absconditus seu revelatus de Luther, nous en sommes
persuadés. Car il n'y a pas de rupture entre la scolastique finissante
et le mouvement des idées du XVIe siécle. Dans la recherche des
facteurs qui unissent et distinguent ces deux époques, il faut étre
prudent : les études sur le ou plus exactement les nominalismes
sont a peine ébauchéesz. On préte encore aux nominalistes des ensei-
gnements qu’ils n’ont jamais soutenus, des hérésies qu’ils n’ont
jamais proférées. Ils ne nient pas, par exemple, une certaine bonté
dans la nature de 'homme (comme le feront les réformateurs), mais
ils la reconnaissent avec moins de certitude que les scolastiques du
XIIIe siécle qui s’appuyaient sur une philosophie de la participa-
tion. Pour eux, cette bonté est probable, objet de croyance plus que
de raisonnements ; et cela se comprend si l'on se rappelle que les

1 PauL VIGNAUX : Justification et prédestination au XIVe siécle, Paris,
E. Leroux, 1934. Bibliothéque de I'Ecole des hautes études, 48; PAUL VIGNAUX :
Luther commentateur des sentences, Paris, Vrin, 1935. Etudes de philosophie
médiévale, 21.

2 Cf. PAuL VIGNAUX : art. nominalisme in Dictionnaive de théologie catho-
lique, tome 11, col. 717 ss. Paris, Letouzey, 1931 ; PAUL VIGNAUX : La pensée
au moyen dge, p. 161 ss. Paris, Colin, 1948 ; RoBERT GUELLUY, Philosophie
et théologie chez Guillaume d’Occam, Paris-Louvain, Vrin et Nauwelaerts,

1947.



DU PROTESTANTISME A L'EGLISE 47

exigences relatives a I'évidence et a la preuve se multiplient aux
XIVe et XVe siécles, ol les sciences commencent a prendre leur essor.

Ce nominalisme que le P. Bouyer juge comme une doctrine cor-
rompue et viciée, sorte de bouc émissaire de tous les égarements
de I’Eglise catholique avant la réforme tridentine et des hérésies de
la Réforme, ce nominalisme est cependant I'héritier de la conception
médiévale des rapports entre I'homme, la nature et Dieu. Comme le
thomisme et l'augustinisme, il est un «naturalisme», c’est-a-dire
une doctrine qui postule une valeur dans I'étre indépendamment de
la grice surnaturalisante, quoique cette grice soit indispensable
pour le faire atteindre sa fin ; il est par conséquent un optimisme
en morale et en spiritualité, faisant appel aux vertus de 1’homme,
quoique la grice soit nécessaire pour son salut. Pourquoi alors dépré-
cier avec tant de fougue un courant d’idées encore mal connu, mais
dont on peut dire qu’il est, pour nous réformés, plus proche de la
scolastique médiévale classique que de la pensée réformée ?* Si
Luther ou Calvin, au lieu d’étre les disciples soi-disant inconscients
des nominalistes, avaient été thomistes ou augustiniens, rien n’au-
rait été changé, pensons-nous, dans leurs refus et leurs négations,
qui leur étaient dictés non pas par une philosophie, mais par leur
obéissance a I'Ecriture. Que les réformateurs n’aient pas apercu la
nécessité d’éclaircir les rapports entre théologie et philosophie, nous
en convenons ; que leurs ceuvres méritassent par la suite des déve-
loppements critiques, qui n’ont malheureusement pas vu le jour,
nous l'accordons aussi & notre auteur. Mais nous ne saurions sans
autre assimiler la Réforme dans ses aspects négatifs au nomina-
lisme interprété dans un sens péjoratif, ni souscrire au jugement
sommaire que le P. Bouyer porte sur ce courant philosophico-
théologique.

Dans ces conditions, les principes négatifs de la Réforme et
I'échec de ce mouvement dont ils sont cause n’ont pas seulement
une origine philosophique. I1 aurait fallu justifier la présence de ces
principes a l'aide d’arguments théologiques et des influences politico-
économiques qui furent prédominantes au XVIe siecle et dans les
siécles suivants.

Si, comme nous le croyons, les principes positifs ne sont pas
seulement un héritage de la tradition, mais le résultat d’'une redé-
couverte de I’Ecriture, de son sens authentique dépouillé de toutes
les gloses adventices, une redécouverte du paulinisme surtout et de
ses enseignements sur la foi 2, alors les négations des réformateurs

1 Cf. les ouvrages d'"HENRI STROHL : L'évolution religieuse de Luther jus-
guw'en 1515 et L’épanouissement de la pensée veligieuse de Luther (1515-1520),
Strasbourg-Paris, Istra, 1922 et 1924.

2 H. STROHL : L’épanouissement de la pensée veligieuse de Luther, p. 98 ss.



48 GABRIEL WIDMER

ne leur sont pas extérieures, mais inhérentes, parce qu’elles sont
déja présentes dans le texte sacré. Au sujet du « biblicisme » des
réformateurs opposé au «naturalisme » des scolastiques, on aurait
aimé que le P. Bouyer nous parle des évangéliques, des bibliens, de
Lefévre d’Etaples, de cette Préréforme, qui a joué un réle plus
important dans la genése de la théologie réformée que la philoso-
phie ambiante, dont aucun des réformateurs ne fut un spécialiste,
Que cette redécouverte de I'Ecriture se soit faite souvent d’une
maniére trop unilatérale, en opposition avec la théologie scolastique,
ce sont la des observations certaines. Il fallait, en effet, d’abord
refuser les commentaires humains avant de pouvoir choisir dans la
tradition ce qui était conforme a la Révélation, insister sur 1’essentiel
de celle-ci avant de l'expliciter dans des formules plus nuancées,
rejeter tout naturalisme pour découvrir les fondements bibliques
des rapports entre I'homme, le monde et le plan rédempteur. Sans
cette tentative des réformateurs, le Concile de Trente aurait-il pu
opérer le redressement de la théologie catholique a partir d'une
base scripturaire, et assisterions-nous aujourd’hui dans le catholi-
cisme A un renouveau biblique paralléle a celui que nous constatons
dans le protestantisme ?

Quant aux facteurs économico-politiques insuffisamment souli-
gnés par le P. Bouyer, nous ne faisons qu’en rappeler l'importance :
la Réforme répondit a un appel venu du peuple fatigué par les conflits
incessants entre le pouvoir civil et le pouvoir religieux, 1ésé dans ses
intéréts par un systéme économique qui profitait a une Eglise de plus
en plus mondaniséer. La encore, I'Eglise catholique a été obligée de
reconsidérer le probléme de son insertion dans le monde a la lumiére
des théories réformées, si imparfaites et si déficientes fussent-elles.

Si l’explication des principes négatifs par leur origine philoso-
phique ne nous satisfait pas, parce qu’elle nous semble une vue de
Uesprit, l'interprétation de la Réforme et du protestantisme du
P. Bouyer s’en trouve ébranlée. Certes, elle nous est proposée avec
une richesse d’arguments, d’apercgus, avec une conviction si entrai-
nante qu’a premiére vue, elle nous parait séduisante. Cependant, le
P. Bouyer reproche a la pensée réformée son trop de logique, faite
d’alternatives et d’oppositions factices, il I'accuse d’étre sur le plan
doctrinal une extrapolation d’expériences subjectives, mais son
ouvrage, sa thése et sa démonstration sont-ils a 1'abri de ce reproche
et de cette accusation ?

1 La diversité de ces facteurs complexes et leurs interactions avec le mou-
vement spirituel de la Réforme est bien esquissé dans HEnr1 HauseEr: La
naissance du protestantisme, Paris, P.U.F., 1940 ; HENRI HAUSER et AUGUSTIN
RENAUDET : Les débuts de l'dge moderne, Paris, P.U.F., 1946. Coll. Peuples
et civilisations.



DU PROTESTANTISME A L'EGLISE 49

Mais il y a plus, cette interprétation souvent neuve * et féconde
assurément comme hypothése de travail veut étre un témoignage.
Elle n’est pas qu’une thése ; elle est aussi un appel. Tout au long
de cet exposé passionnant et passionné, on percoit la parole persua-
sive d’un converti br{ilé du saint désir de convertir non pas a I'aide de
données sentimentales, ni a I'aide de I'argument usé des «variations »
du protestantisme, mais en s’appuyant sur les lecons de 1’histoire
et sur la vérité des propositions. Il veut conduire son lecteur 4 la
méme conclusion que lui, une conclusion qui s’impose a lintelli-
gence, a l'esprit comme au cceur : il n’y a qu’une seule planche de
salut pour le protestantisme, 1'Eglise catholique, la seule Eglise. La
doctrine et I’histoire s’effacent devant l'institution revétue de son
infaillibilité et de son incorruptibilité, lorsqu’on nous fait passer de
I'examen d’une thése a l'audition d’un témoignage.

Si nos remarques précédentes, si sommaires soient-elles, sont
aussi justifiables que les analyses de notre auteur, nous nous tien-
drons aussi sur la réserve en relisant son bel ouvrage non plus comme
une thése, mais comme un témoignage. La question, pour nous,
reste ouverte : est-ce la thése doctrinale qui donne au témoignage —
et par conséquent a l'existence, a la vocation du converti — sa
valeur, ou est-ce le témoignage qui se justifie en légitimant une thése
doctrinale ? Aprés Newman, le P. Bouyer nous replace devant le
probléme des rapports entre les tempéraments des fortes personna-
lités, les mentalités d'une époque et les doctrines avec leurs idées
et leurs valeurs directrices 2.

Dans ces conditions, on peut envisager une interprétation diffé-
rente de celle de l'auteur selon une méthode analogue a la sienne :
il y a des principes positifs dans la théologie réformée, dont I’Eglise
catholique reconnaitra par la suite la conformité a la tradition et
dont elle se réclamera dans son effort de réformation pour sur-
monter la crise dont la Réforme 'avait menacée. I1 y a aussi en
elle des principes négatifs, mais contrairement a ce que pense le
P. Bouyer et aux preuves qu’il en donne, ils sont organiquement,
intrinséquement liés aux affirmations positives comme des défenses,
des garde-fous pour les préserver de toute déviation hérétique ; ils
ne sont donc pas des corps étrangers d’origine philosophique seule-
ment, ils sont eux aussi bibliques et par conséquent révélés. Clest
pourquoi nous pourrions parler de la positivité des refus de la

1 Cf. les interprétations classiques catholiques de la Réforme in CRISTIANT :
art. Réforme dans le Dictionnaire de théologie catholique, tome 13, col. 2020 ss.
2 On regrette que le P. Bouyer ne tienne pas assez compte de 1'orientation
nouvelle donnée aux études historiques du XVIe siécle par la méthode d'un
Lucien Febvre, par exemple (cf. Un destin : Martin Luther, Paris, P.U.F., 1945),
qui se fonde sur l'analyse psychologique et I'analyse des milieux ambiants.



50 GABRIEL WIDMER

Réforme, en ce que les réformateurs y discernaient une source
révélée. Lorsque leurs successeurs essayeront d’atténuer les carac-
téres négatifs de leurs principes positifs, en méconnaitront 1'origine
révélée (c’est-a-dire leur positivité), alors ils tomberont dans le
moralisme, la religion naturelle et les difficultés du libéralisme. En
outre, la théologie catholique, lorsqu’elle définit sa foi, ne recourt-
elle pas aussi a la négation ? L’accent est mis peut-étre ailleurs
que chez les réformés, mais la méthode pour définir le dogme
demeure semblable. Comme dans le cas des principes positifs, elle
doit aussi quelque chose aux refus de la théologie réformée : on ne
comprend ni la restauration du thomisme, ni la floraison de la
théologie mystique et spirituelle aux XVIe et XVIIe siécles, s’il n'y
avait pas eu les réformateurs pour dire non a certaines doctrines
humanistes de la Renaissance.

Si, comme nous venons de I'esquisser, I'Eglise catholique par le
canal de sa théologie a des dettes envers la Réforme, il n’est pas
nécessaire que les héritiers de la Réforme retournent a elle, pour
résoudre la crise, qui les menace, parait-il, depuis le XVIe siécle,
et dont ils vont mourir. Les principes positifs et les refus de la théo-
logie réformée portent en eux, pensons-nous, leur propre force et
leur propre vie qui les rendent susceptibles de développements,
d’applications, pourvu qu’ils soient maintenus dans leur pureté,
étrangers a tout accommodement ou a tout compromis doctrinal.

L’erreur du P. Bouyer, si c’est encore une erreur pour un converti,
c’est de traiter la Réforme et le protestantisme en parent pauvre
du catholicisme et de ne voir leur salut que dans 1’acceptation de cette
main charitable que leur tend I’Eglise catholique pour leur éviter la
mort. Cependant, contrairement a son intention, son témoignage si
riche en suggestions, si compréhensif nous convainc que la Réforme
et le protestantisme sont indispensables a la théologie et a 1'Eglise
catholiques, s’ils veulent étre I'un a l'autre des partenaires d'un
dialogue fécond au sein de la chrétienté.

GABRIEL WIDMER.



	Du protestantisme à l'Église

