
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 1

Artikel: Les mythes du nouveau testament

Autor: Bonnard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT

On pourrait comparer l'historien du christianisme primitif à un
enfant qui joue au puzzle. Sa tâche comprend trois démarches bien
distinctes : l'analyse détaillée de chaque élément de la documentation
dont il dispose, la restitution de la figure présumée du christianisme
du premier siècle ; enfin l'interprétation de l'image ainsi reconstituée.
Chacune de ces démarches se heurte à des obstacles presque
insurmontables. Pour passer de l'analyse de chaque terme ou de chaque
fait rapporté par la documentation biblique et extra-biblique à la
reconstitution ou synthèse (synthèse précédée elle-même d'un grand
nombre de synthèses hypothétiques nécessaires à la compréhension
de chaque élément détaché), il faudrait que le puzzle soit complet
et en bon état, ce qui n'est de loin pas le cas. Des zones entières du
christianisme primitif manquent d'attestations documentaires ; par
exemple, nous ne savons presque rien du culte chrétien au premier
siècle, ni de l'éthique sociale, ni des méthodes et même de la
prédication missionnaires. De plus, de nombreux éléments du puzzle
nous sont parvenus dans un état méconnaissable, tant ils ont été
tournés, retournés et défigurés par la tradition ecclésiastique.
Néanmoins, après un siècle et demi de recherches scientifiques, la figure
du christianisme primitif émerge peu à peu du brouillard où l'Eglise
l'avait plus ou moins volontairement laissé. D'innombrables
recherches de détail, soit sur la documentation biblique elle-même,
soit sur les divers milieux ambiants ont établi certains points de

convergence, sinon d'unanimité, entre les historiens. Il n'est, pour
s'en convaincre, que de comparer les dernières collections de commentaires

ou d'exposés généraux sur le Nouveau Testament.
Mais ce que des commentaires ou des dictionnaires philologiques

ne donneront jamais, c'est une compréhension globale, une
interprétation synthétique du christianisme primitif. Et pourtant, tant
qu'une telle interprétation n'a pas été proposée, compte tenu des

1 Exposé présenté à la séance publique d'ouverture des cours de la Faculté
de théologie de l'Eglise libre vaudoise, le 20 octobre 1954.



les mythes du nouveau testament 33

analyses particulières, la tâche de l'historien ne peut être considérée

comme accomplie. En fait, tous les vrais historiens des

origines chrétiennes ont assumé ce risque et ont présenté une
« synthèse explicative » destinée à faire « comprendre » le christianisme

primitif aux hommes de leur temps. Pour F. C. Baur, «

comprendre » le christianisme primitif, c'était y discerner les étapes
du devenir dialectique par lequel l'idée de la religion universelle
et spirituelle se détachait peu à peu du particularisme et du
ritualisme juifs, devenir culminant dans l'œuvre de l'apôtre Paul
mais bientôt entraîné dans de nouvelles synthèses ou
compromissions avec le milieu. Pour Ad. Harnack, comprendre le
christianisme primitif, c'était y découvrir les idées que toute âme
humaine bien née y reconnaît spontanément, les affirmations de la
paternité divine et de la valeur infinie de l'âme humaine. Pour Bousset
et l'école de l'Histoire comparée des religions, comprendre le
christianisme primitif, ce fut surtout y déceler les influences envahissantes
des religions ambiantes qui, à Antioche principalement, firent du
prophète galiléen le « seigneur » céleste adoré dans le culte
communautaire. Pour Albert Schweitzer, comprendre Jésus et l'apôtre
Paul, c'était les voir encore dominés par l'eschatologie juive de leur
temps, c'est-à-dire par l'attente illusoire d'une fin imminente de ce
monde. Selon Maurice Goguel, cependant, et l'école de la psychologie

religieuse, cette question de l'interprétation globale du
christianisme primitif est sans objet, la religion étant par définition le
domaine du mouvant et de l'insaisissable.

Mais, Baur excepté, aucun historien n'a posé cette question de

l'interprétation du christianisme primitif avec l'insistance actuelle
de Rudolf Bultmann. Ce que ses prédécesseurs n'ont fait que
préparer, l'œuvre urgente de l'interprétation du Nouveau Testament
pour l'homme moderne, Bultmann entend, sinon la mener à bien
(il avoue lui-même qu'il y faudra les efforts d'une génération), du
moins la commencer sur de bonnes bases historiques et philosophiques.
Ces bases se ramènent à deux présuppositions qui dominent toute
la pensée de Bultmann ; une présupposition historique d'abord : le
Nouveau Testament exprime son message dans les catégories antiques
du mythe apocalyptique juif, pour une part, et du mythe gnostique
d'autre part. Seconde présupposition : ces catégories mythologiques
sont entièrement inassimilables à l'esprit de l'homme formé aux
disciplines philosophiques et scientifiques modernes ».

1 Une bibliographie générale de l'œuvre de Bultmann jusqu'en 1944 a été
publiée par les Coniectanea Neotestamentica, Uppsal, 1944. Sur le sujet particulier

de la critique des mythes néotestamentaires, on se reportera principalement

aux recueils publiés par H. W. Bartsch : Kerugma und Mythos, I (3e éd.
1954), II (1952), III (1954), Theologische Forschung, Herbert Reich, Harn-



34 PIERRE BONNARD

Relèvent, dans le Nouveau Testament, de l'apocalyptique juive,
la conception de l'Histoire, dirigée, menacée et envahie par des
forces surnaturelles telles que anges, démons et divinités diverses,
devenir historique prophétisé en Israël, « accompli » en Jésus-Christ
et bientôt consommé à la fin des temps. Relèvent du mythe
gnostique, la conception sotériologique et christologique selon laquelle
la délivrance dont l'homme est l'objet lui arrive du monde supérieur
sous la forme d'un être céleste séjournant temporairement sur la terre.
Bultmann apporte ici trois compléments ou corrections à l'œuvre
de ses prédécesseurs. D'abord, son programme de « démythisation »

se veut total, au contraire des timides essais de l'école libérale qui
se bornait à contester l'historicité de certains « miracles » racontés

par le Nouveau Testament. Ce ne sont pas les miracles qu'il faut
éliminer de la foi chrétienne mais les catégories de pensée qui en
sont les présuppositions révolues : division du monde en trois étages
superposés, conception d'un univers régi par des anges ou démons
changeant constamment le cours de la destinée humaine laquelle,
selon notre auteur, doit être conçue aujourd'hui comme une unité
formant un tout en elle-même. D'autre part, il ne s'agit pas
d'éliminer les mythes du Nouveau Testament comme l'a fait l'école
libérale, en passant comme chat sur braise sur les textes pour n'en
retenir que des idées générales, mais d'interpréter ces mythes c'est-
à-dire, avant toute chose, de les analyser pour y déceler l'affirmation
essentielle concernant la condition de l'homme dans le monde (car
l'essence du mythe est une anthropologie). Enfin, et sur ce point
Bultmann se sépare plus résolument encore de l'école libérale, comme
l'a bien vu Karl Jaspers, il s'agit de sauvegarder au message du
Nouveau Testament sa prétention caractéristique d'apporter à
l'homme la parole qui le met radicalement en question en le confrontant

au jugement et à la grâce de Dieu. Seul, selon Bultmann, le

bourg-Volksdorf. Il faut y ajouter maintenant de nombreuses publications
récentes dont : K. Barth : Rudolf Bultmann, Ein Versuch ihn zu verstehen,
Theologische Studien, 34, 1952 ; Jaspers-Bultmann : Die Frage der Ent-
mythologisïerung, Munich, 1954 '• Mythe et Nouveau Testament, Etudes
théologiques et religieuses, Montpellier, 1954/I (introduction de P. Barthel et
traduction d'une partie de la correspondance entre Jaspers et Bultmann sur
le sujet) ; L. Malevez, S. J. : Le message chrétien et le mythe. La théologie
de Rudolf Bultmann, Bruxelles-Bruges-Paris, Desclée De Brouwer, 1954, dont
l'introduction apporte d'autres indications bibliographiques. Fort important
aussi est l'ouvrage de Friedrich Gogarten : Entmythologisierung und Kirche,
Stuttgart, 1953 ; l'auteur y défend l'orientation fondamentale de Bultmann
contre les attaques de théologiens luthériens et une décision du synode général
de l'Eglise évangélique d'Allemagne. Voir aussi : O. Cullmann : Le mythe
dans les écrits du Nouveau Testament, Numen, International Review for the
History of Religions, 1954/2.



LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT 35

Nouveau Testament donne à l'homme la possibilité historique de
vivre dans la liberté et dans l'humilité.

Mais ces grandes lignes du programme bultmannien ne seraient
pas complètes si nous ne leur apportions deux dernières précisions :

En « démythisant » le Nouveau Testament, Bultmann n'entend pas
le rendre acceptable, raisonnable ou rationnel. Son but est au contraire
de maintenir le scandale, la folie de l'Evangile, mais en laissant ce
scandale à sa vraie place qui n'est ni celle des miracles racontés

par le Nouveau Testament, ni sa conception judéo-apocalyptique
de l'Histoire (affirmations inacceptables, certes, mais non essentielles
au Nouveau Testament). Ce scandale est celui de la révélation de
Dieu dans le fait humain et dénué d'autorité « objective » de la
prédication de Jésus. C'est cette prétention seule qui doit être
considérée, selon Bultmann, comme la difficulté décisive de l'Evangile,
l'épreuve salutaire pour l'orgueil de l'homme moderne. C'est donc
une véritable « purification de l'acte de foi » (pour employer l'expression

de Paul Ricœur) que Bultmann entend mener à chef en demandant

que l'on n'ajoute pas à la folie de l'Evangile des obscurités qui
ne lui sont pas essentielles. Par ailleurs, en « démythisant » le Nouveau
Testament, Bultmann pense pouvoir s'autoriser de l'exemple du
Nouveau Testament lui-même qui, dans les épîtres pauliniennes puis
surtout dans le quatrième évangile amorce déjà cette démythisation
du message primitif et naïf. Selon Bultmann, en effet, l'évangile
johannique réduit l'importance que la tradition synoptique donnait
aux miracles de Jésus, fait porter tout l'accent de son récit sur la
« parole » de Jésus, actualise l'eschatologie primitive en la ramenant à

l'idée de décision existentielle de l'homme devant la Parole faite
chair, laisse dans l'ombre les récits primitifs de la résurrection de

Jésus, la crucifixion étant, en elle-même, 1'« heure » pour laquelle
Jésus était venu afin de révéler aux hommes leur condition sans issue.

Le programme de Bultmann étant esquissé dans ses grandes
lignes, nous n'apporterons que quelques remarques en nous limitant
strictement au terrain historique. Nous aurons donc à répondre à
la question suivante : les analyses historiques et exégétiques de
Bultmann lui ont-elles permis de déceler l'essentiel du Kerugma
primitif, et fait-il droit aux textes eux-mêmes dans son programme
d'interprétation et de « démythisation »

Remarquons que la notion de mythe avec laquelle Bultmann
travaille demeure assez vague. Tantôt il le définit par opposition
à la pensée contemporaine : est mythique tout ce qu'un esprit
« moderne » ne saurait « comprendre » ; tantôt il en donne une défi-



36 PIERRE BONNARD

nition philosophique extrêmement étendue : il y aurait mythe dès

que le surnaturel envahit le monde de l'homme sous forme sensible
(sensible plutôt que visible ; on ne voit pas les démons, les anges ou
la force de l'eau baptismale, mais on en éprouve l'action, selon le
Nouveau Testament). Tantôt enfin, et ceci est beaucoup plus précis,
Bultmann présente sous le nom général de mythes les catégories
de pensée que le christianisme primitif doit aux deux milieux
principaux au sein desquels il s'est d'abord exprimé : l'apocalyptique
juive et la gnose, surtout la gnose mandéenne. Il resterait donc à

comparer ces trois milieux spirituels pour essayer de montrer dans
quelle mesure ils se sont pénétrés et transformés réciproquement.
Bultmann ne l'a jamais fait systématiquement, ni dans ses commentaires,

ni dans sa Théologie du Nouveau Testament, ni même dans
son étude magistrale sur le christianisme primitif et les religions
antiques ». Il serait intéressant, par exemple, de comparer à ce sujet
les trois textes prestigieux que sont les Prologues du livre d'Hénoch,
du quatrième évangile et du Poimandrès2. Le livre d'Hénoch est
une vision anticipée du jugement dernier ; le lecteur est transporté
dans un avenir absolu ; la seule référence au passé est la mention
des œuvres bonnes ou mauvaises des hommes, œuvres qui les ont
déjà destinés au salut ou à la perdition. Ici, le sort de l'homme est
déjà réglé tandis que l'événement décisif de l'histoire n'a pas encore
éclaté. Dans le prologue du Poimandrès, fait significatif, les verbes
sont au présent ; c'est une instruction sur « les êtres », leur « nature » :

« ce qui en toi regarde et entend, c'est le verbe du seigneur et ton nous est

le dieu père :ils ne sont pas séparés l'un de l'autre, car c'est leur union
qui est la vie » (i : 6) ; aucune allusion à un passé historique, ni à
l'avenir ; le révélateur vient constamment, dans un présent de durée
éternelle, éclairer l'homme sur sa vraie nature et, par là même, le
sauver. Dans le prologue du quatrième évangile, tous les verbes
principaux sont au passé, culminant dans le fameux : « la parole a été

faite chair » (c'est-à-dire : est survenue parmi les hommes en la
personne d'un homme, Jésus de Nazareth). Ici, l'attention du lecteur
n'est pas attirée vers un avenir imminent, ni vers un présent éternel,
mais vers un fait historique et récent, le fait de Jésus de Nazareth,
dont l'évangéliste va parler. Nous devrons rechercher, en consé-

1 R. Bultmann : Le christianisme primitif dans le cadre des religions
antiques, Paris, Payot, 1950, traduction de Pierre Jundt. L'édition allemande
a paru en 1949, à Zurich (Artemis Verlag). Au sujet de l'influence de
l'apocalyptique juive sur la pensée chrétienne primitive, influence « dont l'auteur
de l'Evangile johannique s'est affranchi », voir par exemple, p. 152 ss.

2 v. F. Martin : Le livre d'Hénoch. Traduit sur le texte éthiopien, Paris,
1906, et Corpus Hermeticum, Paris, « Les Belles Lettres », Collection des
universités de France, Texte et traduction, A. D. Nock et A.J. Festugière, 1945,
vol. 1, traité I : Poimandrès, p. 7.



LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT 37

quence, la relation qui existe entre les notions de mythe et celle
d'histoire telle qu'elle est présupposée dans le Nouveau Testament.

Autre différence, qui découle de la première : pour l'apocalyptique

juive, si le jugement dernier est à venir, le sort de l'homme est
en fait réglé ; le visionnaire assiste à l'anéantissement des méchants
et à la glorification des justes. L'événement dernier de l'Histoire
est à venir mais l'homme ne peut plus rien pour s'y préparer ; les

jeux sont faits. Tout au contraire, dans le mythe gnostique, la condition

de l'homme est incomparablement plus favorable ; il suffit
que, à l'école du Révélateur, il prenne conscience de sa propre nature
pour être sauvé, libéré, divinisé. Dans le mythe chrétien, cependant,
le fait de la révélation vient de se produire ; l'homme n'est ni déjà
jugé, ni devant une possibilité illimitée et intemporelle d'accéder
au Royaume de Dieu ; il est devant une possibilité historique de se

décider, de recevoir la Parole, de « croire ». Si donc, au premier
siècle, la terminologie chrétienne fut principalement juive et gnostique

(elle ne fut pas que cela, les études de Bultmann lui-même
l'ont bien montré), ce que la foi chrétienne a fait dire à cette
terminologie n'est souvent ni juif ni gnostique ; les deux caractères
fondamentaux de la foi chrétienne primitive que nous venons de
rappeler ont bouleversé les idéologies dont elle a emprunté le langage.

Par ailleurs, Bultmann se fait probablement des illusions en
pensant pouvoir ramener le mythe chrétien primitif à une affirmation
sur la condition de l'homme. Comme méthode de travail et d'exposition

historique, il est très utile de choisir un point de vue et de
relever dans le christianisme primitif comme dans les religions
ambiantes les conceptions anthropologiques. Nul ne contestera,
d'autre part, que la philosophie de Heidegger a rendu des services
aux exégètes du Nouveau Testament en leur donnant des moyens
nouveaux et (croyons-nous) plus appropriés de traduire le message
du Nouveau Testament. Mais de là à penser que toute la foi chrétienne
primitive doive et puisse être ramenée à une description de la condition

humaine, fût-ce de la condition de l'homme devant Dieu, il
y a un pas que les textes ne nous autorisent pas à franchir. Que
l'homme moderne puisse le comprendre ou non, il entrait sans doute
dans l'essence du message chrétien primitif d'annoncer aux hommes

que, à l'injonction de Jésus, des malades avaient été guéris en même

temps que pardonnes (ce qui ne nous empêche pas de mettre en
doute l'historicité de tel ou tel miracle particulier raconté par le
Nouveau Testament), et que Jésus lui-même, ayant vaincu la mort,
accorderait la vie à tous ceux qui s'attacheraient à lui par la foi (ce

qui ne limite en rien les études nécessaires sur l'évolution des récits
évangéliques de la résurrection). Le Dieu de Jésus était bien, dans

son caractère distinctif, le Dieu du second Esaïe, des Psaumes tardifs



38 PIERRE BONNARD

et des Apocalypses juives. Son action historique n'a pas consisté
seulement à placer l'homme devant un choix décisif, mais à commencer
la délivrance du « monde » livré à la vanité. Le Fils de l'homme,
second Adam de l'apôtre Paul, fut par sa mort et sa résurrection le
« Weltvollender » (J. Jeremias) ; il a porté la création tout entière
à sa destination dernière. C'est que, selon l'anthropologie elle-même
du Nouveau Testament, l'univers tout entier participe à la chute
puis à la rédemption de l'homme. D'autre part, il entre dans la
condition de ce même homme d'être non seulement solidaire du
cosmos mais surtout de la parole de son Créateur qui le harcèle
et le « juge » inlassablement pour le sauver. Eliminer de l'essence du
Nouveau Testament toutes les affirmations qui se rattachent à
l'idée de sacrifice substitutif à la croix, c'est faire beaucoup plus
que de le décharger d'une survivance juive ; c'est en arracher une
des racines les plus profondes, une des affirmations les plus originales,
car la notion néotestamentaire de sacrifice expiatoire ne peut
simplement être ramenée à celle de l'Ancien Testament (ni d'ailleurs à
celle de saint Anselme).

Enfin et surtout, la parution récente de la dernière partie de la
Théologie du Nouveau Testament de Bultmann nous a convaincu
de la fragilité de son interprétation existentialiste de l'eschatologie
néotestamentaire. Certes, le quatrième évangile met l'accent sur
la décision actuelle de l'homme en face de la Parole faite chair ;

certes, il est bien remarquable qu'il omette toutes les descriptions
des événements derniers que nous trouvons dans la narration synoptique.

Mais est-il possible d'affirmer qu'il ignore la perspective d'un
salut annoncé aux pères, accompli en Jésus-Christ et bientôt consommé

pour le monde entier La tâche de l'historien n'est-elle pas d'interpréter

le Nouveau Testament plutôt que d'y recueillir telle intuition
spirituelle conforme à une philosophie particulière »

On voit par là ce que pourrait être un programme de démythisation

du Nouveau Testament. Il s'agirait d'analyser, dans leurs
origines historiques, toutes les catégories dans lesquelles il s'exprime
pour mesurer les transformations qu'il leur fait subir en les
intégrant à 1'« histoire » de Jésus. Nous n'avons pu donner que quelques
indications à ce sujet.

1 Sur la « reconstruction » et T« interprétation » historiques dans la pensée
de Bultmann, voir ses propres déclarations à le dernière page de sa Theologie
des Neuen Testaments, 1953, p. 590 et la préface de l'ouvrage cité à la
note précédente, où nous relevons cette phrase : « Son rôle (le rôle de l'historien)

est d'interpréter les phénomènes historiques du passé par les possibilités
de l'interprétation de l'existence humaine, et de les utiliser ainsi en vue de
l'interprétation de l'existence présente. »



LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT 39

Mais là n'est pas, pensons-nous, l'apport le plus fécond du
programme bultmannien. Comme l'ont bien vu Friedrich Gogarten
et le P. Malevez, ce que Rudolf Bultmann nous apporte de plus
précieux est sa conception de 1'« historicité » de la parole prononcée
par Dieu en Jésus-Christ.

Lorsque la génération qui nous a précédés affirmait qu'un
événement peut être tenu pour « historique », elle en marquait surtout
le côté incontestable. On « établissait » l'historicité de Jésus, de sa
mort, de sa résurrection et on décrivait le contenu doctrinal-objectif
de ces événements. Pour les uns, la foi chrétienne « reposait » sur
des documents valables, tandis que pour les autres s'était effondrée
cette validité des documents bibliques ; mais pour les uns et pour
les autres, positivement ou négativement, la notion d'historicité
se ramenait à peu près à celle d'objectivité (ein konstatierendes

Erkennen).
Force nous est de reconnaître aujourd'hui que le Nouveau

Testament a une autre conception de 1'« historicité » des événements
qu'il raconte. Que la parole de Dieu ait été faite « chair » signifie
précisément qu'elle est entrée dans le domaine de l'équivoque, de

l'ambigu, du subjectif et du contestable. Son histoire, c'est-à-dire
celle de Jésus de Nazareth, échappe une fois pour toutes à l'objectivité

documentaire. Certes, des « faits » sont racontés ; mais ils demeurent

tous susceptibles d'interprétations « charnelles ». C'est pourquoi
les évangiles ne sont pas des récits objectifs de ce que Jésus a dit
et fait, mais des interprétations ou commentaires de ce qu'il a dit
et accompli ; c'est pourquoi la foi, telle qu'ils en parlent, n'est jamais
la considération objective d'un fait, mais l'interprétation de ce fait
(plus exactement l'adhésion personnelle à l'interprétation qu'en
donnent les apôtres) ; c'est pourquoi la première mission chrétienne
ne s'est pas bornée à « raconter » la mort et la résurrection de Jésus,
mais a interprété ces faits en en révélant la signification aux premiers
auditeurs de l'Evangile. Dans le mythe gnostique, tout est à la fois
clair et mystérieux ; l'auditeur est bientôt entraîné, envoûté par ce

qu'il entend ; il participe dans une émotion sans cesse accrue à ce

que le récit lui révèle de sa destinée ; il y a communication directe
du mythe à l'auditeur. Dans le kerugma chrétien, l'homme est placé
devant la double possibilité du doute et de la foi ; l'Esprit, selon le
Nouveau Testament ne « fait » pas croire ; il donne la liberté de
croire. L'historicité de la prédication évangélique, correspondant
à l'historicité de la parole de Dieu en Jésus-Christ, a pour but de
restituer à l'homme la dignité d'une obéissance libre. Les faits du
ministère de Jésus ne sont les « fondements objectifs » du salut que
pour Dieu. Du côté de l'homme, tout fondamentalisme comme tout



40 PIERRE BONNARD

littéralisme sont exclus par le caractère même de la révélation
biblique ».

En conséquence, il faudra affirmer qu'au contraire des mythes,
dont la narration, toujours identique à elle-même rencontre un
homme toujours identique en lui-même, le Nouveau Testament doit
faire l'objet d'une incessante interprétation. Et cette interprétation
ne saurait se borner à la démythisation préconisée par Bultmann.
Car il n'y a pas plus d'« homme moderne » qu'il n'y eut jamais
d'« homme antique » ou d'« homme spirituel » capables de recevoir
l'Evangile. En conclusion d'une de ses lettres à Karl Jaspers,
Bultmann cite Jean 6 : 68 : A qui irions-nous qu'à toi, tu as les paroles de

la vie éternelle A première vue, en effet, une telle déclaration paraît
bien résumer le message chrétien tel que Bultmann le comprend :

le ministère de Jésus est concentré dans ses « paroles » qui procurent
à celui qui les reçoit la vie « éternelle », c'est-à-dire authentique et
humblement dépendante de Dieu. Ici, plus de mythe apocalyptique
ou gnostique ; l'homme peut écouter, comprendre et surmonter le
scandale de la parole incarnée. Mais n'est-ce pas une nouvelle illusion
de croire qu'ainsi démythisé, le Nouveau Testament est pour autant
interprété Chaque mot de cette déclaration johannique demeure
inintelligible tant qu'on ne lui a pas restitué, par une analyse historique

et une interprétation toujours périlleuse, le sens qu'il eut pour
ses premiers auditeurs et qu'il doit avoir pour les hommes d'aujourd'hui.

Si donc nous ne pouvons suivre Bultmann dans toutes ses

propositions de démythisation du Nouveau Testament, nous devons
recevoir de lui, contre le péril sans cesse renaissant du fondamentalisme

littéraliste, un appel à assumer avec toujours plus de rigueur
historique et d'imagination « philosophique », notre responsabilité
d'interprètes du Nouveau Testament.

Pierre Bonnard.

1 Tout objectivisme « intégriste » également ; v. le bel essai d'HENRi
Duméry : La tentation de faire du bien, Esprit, janvier 1955, p. 1 à 34. L'auteur,
cependant, surmonte le littéralisme objectiviste par une idée del'«extase»
(p. 24) et de l'union à Dieu « par-delà toute durée et toute expression » (p. 23)
alors qu'il faudrait le faire en relevant le caractère eschatologique, c'est-à-dire
provisoire, des formulations ecclésiastiques. D'autre part, c'est bien la « portion
d'histoire » (p. 23) dont témoigne le Nouveau Testament qui demeure le
critère de la vérité chrétienne ; critère, d'ailleurs, qui n'est ni « absolu », ni
«objectif» ces deux caractères n'appartenant pas à la condition présente du
chrétien.


	Les mythes du nouveau testament

