Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 5 (1955)

Heft: 1

Artikel: Les mythes du nouveau testament
Autor: Bonnard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT -

On pourrait comparer 'historien du christianisme primitif & un
enfant qui joue au puzzle. Sa tiche comprend trois démarches bien
distinctes : I’analyse détaillée de chaque élément de la documentation
dont il dispose, la restitution de la figure présumée du christianisme
du premier siécle ; enfin l'snferprétation de I'image ainsi reconstitueée.
Chacune de ces démarches se heurte a des obstacles presque insur-
montables. Pour passer de 1'analyse de chaque terme ou de chaque
fait rapporté par la documentation biblique et extra-biblique a la
reconstitution ou synthése (synthése précédée elle-méme d'un grand
nombre de synthéses hypothétiques nécessaires a la compréhension
de chaque élément détaché), il faudrait que le puzzle soit complet
et en bon état, ce qui n’est de loin pas le cas. Des zones entieéres du
christianisme primitif manquent d’attestations documentaires ; par
exemple, nous ne savons presque rien du culte chrétien au premier
siécle, ni de I’éthique sociale, ni des méthodes et méme de la prédi-
cation missionnaires. De plus, de nombreux éléments du puzzle
nous sont parvenus dans un état méconnaissable, tant ils ont été
tournés, retournés et défigurés par la tradition ecclésiastique. Néan-
moins, aprés un siécle et demi de recherches scientifiques, la figure
du christianisme primitif émerge peu a peu du brouillard ot I'Eglise
l'avait plus ou moins volontairement laissé. D’innombrables
recherches de détail, soit sur la documentation biblique elle-méme,
soit sur les divers milieux ambiants ont établi certains points de
convergence, sinon d’'unanimité, entre les historiens. Il n’est, pour
s’en convaincre, que de comparer les derniéres collections de commen-
taires ou d’exposés généraux sur le Nouveau Testament.

Mais ce que des commentaires ou des dictionnaires philologiques
ne donneront jamais, c’est une compréhension globale, une inter-
prétation synthétique du christianisme primitif. Et pourtant, tant
qu'une telle interprétation n’'a pas été proposée, compte tenu des

1 Exposé présenté a la séance publique d’ouverture des cours de la Faculté
de théologie de I’Eglise libre vaudoise, le 20 octobre 1954.



LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT 33

analyses particuliéres, la tdche de l’historien ne peut étre consi-
dérée comme accomplie. En fait, tous les vrais historiens des
origines chrétiennes ont assumé ce risque et ont présenté une
« synthése explicative » destinée a faire « comprendre » le christia-
nisme primitif aux hommes de leur temps. Pour F. C. Baur, «com-
prendre » le christianisme primitif, c’était y discerner les étapes
du devenir dialectique par lequel I'idée de la religion universelle
et spirituelle se détachait peu a peu du particularisme et du
ritualisme juifs, devenir culminant dans l'ceuvre de l'apdtre Paul
mais bient6ét entrainé dans de nouvelles synthéses ou compro-
missions avec le milieu. Pour Ad. Harnack, comprendre le chris-
tianisme primitif, c’était y découvrir les idées que toute aAme
humaine bien née y reconnait spontanément, les affirmations de la
paternité divine et de la valeur infinie de I’ame humaine. Pour Bousset
et I'école de I'Histoire comparée des religions, comprendre le chris-
tianisme primitif, ce fut surtout y déceler les influences envahissantes
des religions ambiantes qui, & Antioche principalement, firent du
prophéte galiléen le « seigneur » céleste adoré dans le culte commu-
nautaire. Pour Albert Schweitzer, comprendre Jésus et l'apdtre
Paul, c’était les voir encore dominés par I’eschatologie juive de leur
temps, c’est-a-dire par l'attente illusoire d’'une fin imminente de ce
monde. Selon Maurice Goguel, cependant, et I'école de la psycho-
logie religieuse, cette question de l'interprétation globale du chris-
tianisme primitif est sans objet, la religion étant par définition le
domaine du mouvant et de I'insaisissable.

Mais, Baur excepté, aucun historien n’a posé cette question de
I'interprétation du christianisme primitif avec l'insistance actuelle
de Rudolf Bultmann. Ce que ses prédécesseurs n'ont fait que pré-
parer, l'ceuvre urgente de l'interprétation du Nouveau Testament
pour 'homme moderne, Bultmann entend, sinon la mener a bien
(i1 avoue lui-méme qu’il y faudra les efforts d’'une génération), du
moins la commencer sur de bonnes bases historiques et philosophiques.
Ces bases se rameénent a deux présuppositions qui dominent toute
la pensée de Bultmann ; une présupposition historique d’abord : le
Nouveau Testament exprime son message dans les catégories antiques
du mythe apocalyptique juif, pour une part, et du mythe gnostique
d’autre part. Seconde présupposition : ces catégories mythologiques
sont entiérement inassimilables a l'esprit de 'homme formé aux
disciplines philosophiques et scientifiques modernes .

I Une bibliographie générale de 1’ceuvre de Bultmann jusqu’en 1944 a été
publiée par les Coniectanea Neotestamentica, Uppsal, 1944. Sur le sujet parti-
culier de la critique des mythes néotestamentaires, on se reportera principale-
ment aux recueils publiés par H. W. BartscH: Kerugma und Mythos, I (3° éd.
1954), II (1952), III (1954), Theologische Forschung, Herbert Reich, Ham-



34 PIERRE BONNARD

Relévent, dans le Nouveau Testament, de 1'apocalyptique juive,
la conception de I'Histoire, dirigée, menacée et envahie par des
forces surnaturelles telles que anges, démons et divinités diverses,
devenir historique prophétisé en Israél, « accompli» en Jésus-Christ
et bientdt consommé & la fin des temps. Relévent du mythe gnos-
tique, la conception sotériologique et christologique selon laquelle
la délivrance dont 'homme est I'objet lui arrive du monde supérieur
sous la forme d’un étre céleste séjournant temporairement sur la terre.
Bultmann apporte ici trois compléments ou corrections a l’ceuvre
de ses prédécesseurs. D’abord, son programme de « démythisation »
se veut total, au contraire des timides essais de I’école libérale qui
se bornait a contester I'historicité de certains « miracles » racontés
par le Nouveau Testament. Ce ne sont pas les miracles qu’il faut
éliminer de la foi chrétienne mais les catégories de pensée qui en
sont les présuppositions révolues : division du monde en trois étages
superposés, conception d'un univers régi par des anges ou démons
changeant constamment le cours de la destinée humaine laquelle,
selon notre auteur, doit étre con¢ue aujourd’hui comme une unité
formant un tout en elle-méme. D’autre part, il ne s’agit pas d’éli-
miner les mythes du Nouveau Testament comme l'a fait I’école
libérale, en passant comme chat sur braise sur les textes pour n’en
retenir que des idées générales, mais d'snterpréter ces mythes c’est-
a-dire, avant toute chose, de les analyser pour y déceler I'affirmation
essentielle concernant la condition de I’homme dans le monde (car
I’essence du mythe est une anthropologie). Enfin, et sur ce point
Bultmann se sépare plus résolument encore de 1'école libérale, comme
I'a bien vu Karl Jaspers, il s’agit de sauvegarder au message du
Nouveau Testament sa prétention caractéristique d’apporter a
I’homme la parole qui le met radicalement en question en le confron-
tant au jugement et a la grace de Dieu. Seul, selon Bultmann, le

bourg-Volksdorf. Il faut y ajouter maintenant de nombreuses publications
récentes dont : K. BARTH : Rudolf Bultmann, Ein Versuch ihn zu verstehen,
Theologische Studien, 34, 1952 ; JASPERS-BULTMANN : Die Frage der Emni-
mythologisierung, Munich, 1954 ; Mythe et Nouveau Testament, Etudes théo-
logiques et religieuses, Montpellier, 1954/1 (introduction de P. Barthel et
traduction d’une partie de la correspondance entre Jaspers et Bultmann sur
le sujet) ; L. MALEVEZ, S. J.: Le message chvétien et le wmythe. La théologie
de Rudolf Bultmann, Bruxelles-Bruges-Paris, Desclée De Brouwer, 1954, dont
I'introduction apporte d’autres indications bibliographiques. Fort important
aussi est 'ouvrage de FRIEDRICH GOGARTEN : Entmythologisierung und Kivche,
Stuttgart, 1953 ; l'auteur y défend l'orientation fondamentale de Bultmann
contre les attaques de théologiens luthériens et une décision du synode général
de I'Eglise évangélique d’Allemagne. Voir aussi: O. CULLMANN : Le mythe
dans les écrits du Nouveau Testament, Numen, International Review for the
History of Religions, 1954/2.



LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT 35

Nouveau Testament donne a I’homme la possibilité historique de
vivre dans la liberté et dans I’humilité.

Mais ces grandes lignes du programme bultmannien ne seraient
pas complétes si nous ne leur apportions deux derniéres précisions :
En «démythisant » le Nouveau Testament, Bultmann n’entend pas
le rendre acceptable, raisonnable ou rationnel. Son but est au contraire
de maintenir le scandale, la folie de I'Evangile, mais en laissant ce
scandale a sa vraie place qui n’est ni celle des miracles racontés
par le Nouveau Testament, ni sa conception judéo-apocalyptique
de I'Histoire (affirmations inacceptables, certes, mais non essentielles
au Nouveau Testament). Ce scandale est celui de la révélation de
Dieu dans le fait humain et dénué d’autorité « objective » de la pré-
dication de Jésus. C’est cette prétention seule qui doit étre consi-
dérée, selon Bultmann, comme la difficulté décisive de I’Evangile,
I'épreuve salutaire pour l'orgueil de 'homme moderne. C’est donc
une véritable « purification de 1'acte de foi » (pour employer 1’expres-
sion de Paul Ricceur) que Bultmann entend mener 4 chef en deman-
dant que 'on n’ajoute pas a la folie de I'Evangile des obscurités qui
ne lui sont pas essentielles, Par ailleurs, en « démythisant » le Nouveau
Testament, Bultmann pense pouvoir s’autoriser de l'exemple du
Nouveau Testament lui-méme qui, dans les épitres pauliniennes puis
surtout dans le quatriéme évangile amorce déja cette démythisation
du message primitif et naif. Selon Bultmann, en effet, 1'évangile
johannique réduit 'importance que la tradition synoptique donnait
aux miracles de Jésus, fait porter tout l'accent de son récit sur la
«parole» de Jésus, actualise I'eschatologie primitive en la ramenant a
I'idée de décision existentielle de 'homme devant la Parole faite
chair, laisse dans 'ombre les récits primitifs de la résurrection de
Jésus, la crucifixion étant, en elle-méme, 1'« heure» pour laquelle
Jésus était venu afin de révéler aux hommes leur condition sans issue.

Le programme de Bultmann étant esquissé dans ses grandes
lignes, nous n’apporterons que quelques remarques en nous limitant
strictement au terrain historique. Nous aurons donc a répondre a
la question suivante: les analyses historiques et exégétiques de
Bultmann lui ont-elles permis de déceler l'essentiel du Kérugma
primitif, et fait-il droit aux textes eux-mémes dans son programme
d’interprétation et de « démythisation » ?

*
* *

Remarquons que la notion de mythe avec laquelle Bultmann
travaille demeure assez vague. Tantdt il le définit par opposition
a la pensée contemporaine: est mythique tout ce qu'un esprit
« moderne » ne saurait « comprendre » ; tantot il en donne une défi-



36 PIERRE BONNARD

nition philosophique extrémement étendue : il y aurait mythe dés
que le surnaturel envahit le monde de I'’homme sous forme sensible
(sensible plutdt que visible ; on ne voit pas les démons, les anges ou
la force de l'eau baptismale, mais on en éprouve l’action, selon le
Nouveau Testament). Tant6t enfin, et ceci est beaucoup plus précis,
Bultmann présente sous le nom général de mythes les catégories
de pensée que le christianisme primitif doit aux deux milieux prin-
cipaux au sein desquels il s’est d’abord exprimé : 1'apocalyptique
juive et la gnose, surtout la gnose mandéenne. Il resterait donc a
comparer ces trois milieux spirituels pour essayer de montrer dans
quelle mesure ils se sont pénétrés et transformés réciproquement.
Bultmann ne I'a jamais fait systématiquement, ni dans ses commen-
taires, ni dans sa Théologie du Nouveau Testament, ni méme dans
son étude magistrale sur le christianisme primitif et les religions
antiques 1. Il serait intéressant, par exemple, de comparer a ce sujet
les trois textes prestigieux que sont les Prologues du livre d’"Hénoch,
du quatriéme évangile et du Poimandrész. Le livre d’Hénoch est
une vision anticipée du jugement dernier ; le lecteur est transporté
dans un avenir absolu ; la seule référence au passé est la mention
des ceuvres bonnes ou mauvaises des hommes, ceuvres qui les ont
déja destinés au salut ou a la perdition. Ici, le sort de 'homme est
déja réglé tandis que 1'événement décisif de I’histoire n’a pas encore
éclaté. Dans le prologue du Poimandres, fait significatif, les verbes
sont au présent ; c’est une instruction sur « les étres », leur « nature » :
« ce qui en toi regarde et entend, c’est le verbe du seigneur et ton noits est
le dieu pére :ils me sont pas séparés Uun de Uautre, car c’est leur union
qui est la vie» (I: 6); aucune allusion a un passé historique, ni a
Pavenir ; le révélateur vient constamment, dans un présent de durée
éternelle, éclairer 'homme sur sa vraie nature et, par la méme, le
sauver. Dans le prologue du quatriéme évangile, tous les verbes
principaux sont au passé, culminant dans le fameux : «la parole a été
faite chair » (c’est-a-dire : est survenue parmi les hommes en la per-
sonne d'un homme, Jésus de Nazareth). Ici, I'attention du lecteur
n’est pas attirée vers un avenir imminent, ni vers un présent éternel,
mais vers un fait historique et récent, le fait de Jésus de Nazareth,
dont l'évangéliste va parler. Nous devrons rechercher, en consé-

1 R. BULTMANN : Le christianisme primitif dans le cadre des wveligions
antiques, Paris, Payot, 1950, traduction de Pierre Jundt. L’édition allemande
a paru en 1949, a Zurich (Artemis Verlag). Au sujet de 'influence de l’apo-
calyptique juive sur la pensée chrétienne primitive, influence « dont I'auteur
de I’Evangile johannique s’est affranchi», voir par exemple, p. 152 ss.

2 v. F. MARTIN : Le livve d’Hénoch. Traduit sur le texte éthiopien, Paris,
1906, et Corpus Hermeticum, Paris, ¢« Les Belles Lettres », Collection des uni-
versités de France, Texte et traduction, A. D. Nock et A.]J. Festugiére, 1945,
vol. 1, traité I : Poimandrés, p. 7.



LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT 37

quence, la relation qui existe entre les notions de mythe et celle
d’histoire telle qu’elle est présupposée dans le Nouveau Testament.

Autre différence, qui découle de la premiére: pour I'apocalyp-
tique juive, si le jugement dernier est a venir, le sort de I’homme est
en fait réglé ; le visionnaire assiste a I’anéantissement des méchants
et & la glorification des justes. L’événement dernier de 1'Histoire
est 3 venir mais 1’homme ne peut plus rien pour s’y préparer ; les
jeux sont faits. Tout au contraire, dans le mythe gnostique, la condi-
tion de '’homme est incomparablement plus favorable; il suffit
que, a I’école du Révélateur, il prenne conscience de sa propre nature
pour étre sauvé, libéré, divinisé. Dans le mythe chrétien, cependant,
le fait de la révélation vient de se produire ; 'homme n’est ni déja
jugé, ni devant une possibilité illimitée et intemporelle d’accéder
au Royaume de Dieu ; il est devant une possibilité historique de se
décider, de recevoir la Parole, de «croire». Si donc, au premier
siécle, la terminologie chrétienne fut principalement juive et gnos-
tique (elle ne fut pas que cela, les études de Bultmann lui-méme
I'ont bien montré), ce que la foi chrétienne a fait dire a cette termi-
nologie n’est souvent ni juif ni gnostique ; les deux caractéres fon-
damentaux de la foi chrétienne primitive que nous venons de rap-
peler ont bouleversé les idéologies dont elle a emprunté le langage.

Par ailleurs, Bultmann se fait probablement des illusions en
pensant pouvoir ramener le mythe chrétien primitif a une affirmation
sur la condition de 'homme. Comme méthode de travail et d’expo-
sition historique, il est trés utile de choisir un point de vue et de
relever dans le christianisme primitif comme dans les religions
ambiantes les conceptions anthropologiques. Nul ne contestera,
d’autre part, que la philosophie de Heidegger a rendu des services
aux exégétes du Nouveau Testament en leur donnant des moyens
nouveaux et (croyons-nous) plus appropriés de traduire le message
du Nouveau Testament. Mais dela & penser que toute la foi chrétienne
primitive doive et puisse étre ramenée a une description de la condi-
tion humaine, fiit-ce de la condition de I'homme devant Dieu, il
y a un pas que les textes ne nous autorisent pas a franchir. Que
I’homme moderne puisse le comprendre ou non, il entrait sans doute
dans l'essence du message chrétien primitif d’annoncer aux hommes
que, a I'injonction de Jésus, des malades avaient été guéris en méme
temps que pardonnés (ce qui ne nous empéche pas de mettre en
doute l'historicité de tel ou tel miracle particulier raconté par le
Nouveau Testament), et que Jésus lui-méme, ayant vaincu la mort,
accorderait la vie a tous ceux qui s’attacheraient a lui par la foi (ce
qui ne limite en rien les études nécessaires sur I'évolution des récits
évangéliques de la résurrection). Le Dieu de Jésus était bien, dans
son caractére distinctif, le Dieu du second Esaie, des Psaumes tardifs



38 PIERRE BONNARD

et des Apocalypses juives. Son action historique n’'a pas consisté
seulement a placer 'homme devant un choix décisif, mais & commencer
la délivrance du « monde » livré A la vanité. Le Fils de ’homme,
second Adam de I'apOtre Paul, fut par sa mort et sa résurrection le
« Weltvollender » (J. Jeremias) ; il a porté la création tout entiére
a sa destination derniére. C’est que, selon I'anthropologie elle-méme
du Nouveau Testament, 1'univers tout entier participe a la chute
puis a la rédemption de I’homme. D’autre part, il entre dans la
condition de ce méme homme d’étre non seulement solidaire du
cosmos mais surtout de la parole de son Créateur qui le harcéle
et le « juge » inlassablement pour le sauver. Eliminer de I'essence du
Nouveau Testament toutes les affirmations qui se rattachent a
I'idée de sacrifice substitutif a la croix, c’est faire beaucoup plus
que de le décharger d'une survivance juive ; c’est en arracher une
des racines les plus profondes, une des affirmations les plus originales,
car la notion néotestamentaire de sacrifice expiatoire ne peut sim-
plement étre ramenée a celle de 'Ancien Testament (ni d’ailleurs a
celle de saint Anselme).

Enfin et surtout, la parution récente de la derniére partie de la
Théologie du Nouveau Testament de Bultmann nous a convaincu
de la fragilité de son interprétation existentialiste de l’eschatologie
néotestamentaire. Certes, le quatriéme évangile met l'accent sur
la décision actuelle de 'homme en face de la Parole faite chair;
certes, il est bien remarquable qu’il omette toutes les descriptions
des événements derniers que nous trouvons dans la narration synop-
tique. Mais est-il possible d’affirmer qu’il ignore la perspective d'un
salut annoncé aux péres, accompli en Jésus-Christ et bientot consommé
pour le monde entier ? La tdache de I'historien n’est-elle pas d’inter-
préter le Nouveau Testament plutot que d’y recueillir telle intuition
spirituelle conforme a une philosophie particuliére ? *

On voit par 1a ce que pourrait étre un programme de démythi-
sation du Nouveau Testament. Il s’agirait d’analyser, dans leurs
origines historiques, toutes les catégories dans lesquelles il s’exprime
pour mesurer les transformations qu’il leur fait subir en les inté-
grant a '« histoire » de Jésus. Nous n’avons pu donner que quelques
indications a ce sujet.

*
LS %k

I Sur la ¢« reconstruction » et I’¢ interprétation » historiques dans la pensée
de Bultmann, voir ses propres déclarations a le derniére page de sa Theologie
des Neuen Testaments, 1953, Pp. 590 et la préface de l'ouvrage cité a la
note précédente, ot nous relevons cette phrase : « Son rdle (le rdle de !’histo-
rien) est d’interpréter les phénomenes historiques du passé par les possibilités
de l'interprétation de '’existence humaine, et de les utiliser ainsi en wvue de
I'interprétation de l'existence présente. »



LES MYTHES DU NOUVEAU TESTAMENT 39

Mais 14 n’est pas, pensons-nous, I'apport le plus fécond du pro-
gramme bultmannien. Comme 1l’ont bien vu Friedrich Gogarten
et le P. Malevez, ce que Rudolf Bultmann nous apporte de plus
précieux est sa conception de I'« historicité » de la parole prononcée
par Dieu en Jésus-Christ.

Lorsque la génération qui nous a précédés affirmait qu'un évé-
nement peut étre tenu pour «historique », elle en marquait surtout
le coté incontestable. On « établissait » U'historicité de Jésus, de sa
mort, de sa résurrection et on décrivait le contenu doctrinal-objectif
de ces événements. Pour les uns, la foi chrétienne «reposait » sur
des documents valables, tandis que pour les autres s’était effondrée
cette validité des documents bibliques ; mais pour les uns et pour
les autres, positivement ou négativement, la notion d’historicité
se ramenait a peu prés a celle d'objectivité (ein konstatierendes
Evkennen).

Force nous est de reconnaitre aujourd’hui que le Nouveau Tes-
tament a une autre conception de I« historicité» des événements
qu’il raconte. Que la parole de Dieu ait été faite «chair » signifie
précisément qu’elle est entrée dans le domaine de 1’équivoque, de
I’'ambigu, du subjectif et du contestable. Son histoire, c’est-a-dire
celle de Jésus de Nazareth, échappe une fois pour toutes a 1’objecti-
vité documentaire. Certes, des « faits » sont racontés ; mais ils demeu-
rent fous susceptibles d’interprétations « charnelles ». C’est pourquoi
les évangiles ne sont pas des récits objectifs de ce que Jésus a dit
et fait, mais des interprétations ou commentaires de ce qu’il a dit
et accompli ; c’est pourquoi la foi, telle qu’ils en parlent, n’est jamais
la considération objective d’un fait, mais l'interprétation de ce fait
(plus exactement l’adhésion personnelle a l'interprétation qu’en
donnent les apbdtres) ; c’est pourquoi la premiére mission chrétienne
ne s’est pas bornée a « raconter » la mort et la résurrection de Jeésus,
mais a interprété ces faits en en révélant la signification aux premiers
auditeurs de ’Evangile. Dans le mythe gnostique, tout est a la fois
clair et mystérieux ; 'auditeur est bientdt entrainé, envoiité par ce
qu’il entend ; il participe dans une émotion sans cesse accrue a ce
que le récit lui révele de sa destinée ; il y a communication directe
du mythe a l'auditeur. Dans le kerugma chrétien, ’homme est placé
devant la double possibilité du doute et de la foi; I’Esprit, selon le
Nouveau Testament ne «fait» pas croire; il donne la liberté de
croire. L’historicité de la prédication évangélique, correspondant
a l'historicité de la parole de Dieu en Jésus-Christ, a pour but de
restituer & I'homme la dignité d'une obéissance libre. Les faits du
ministére de Jésus ne sont les « fondements objectifs » du salut que
pour Dieu. Du c6té de 'homme, tout fondamentalisme comme tout



40 PIERRE BONNARD

littéralisme sont exclus par le caractére méme de la révélation
biblique 1.

En conséquence, il faudra affirmer qu'au contraire des mythes,
dont la narration, toujours identique a elle-méme rencontre un
homme toujours identique en lui-méme, le Nouveau Testament doit
faire 'objet d’une incessante interprétation. Et cette interprétation
ne saurait se borner a la démythisation préconisée par Bultmann.
Car il n’y a pas plus d’«homme moderne» qu’il n’y eut jamais
d’« homme antique » ou d’« homme spirituel » capables de recevoir
I’Evangile. En conclusion d'une de ses lettres a Karl Jaspers, Bult-
mann cite Jean 6 : 68 : A qui irions-nous qu’a tot, tu as les paroles de
la vie éternelle ? A premiére vue, en effet, une telle déclaration parait
bien résumer le message chrétien tel que Bultmann le comprend :
le ministére de Jésus est concentré dans ses « paroles » qui procurent
a celui qui les recoit la vie «éternelle », c’est-a-dire authentique et
humblement dépendante de Dieu. Ici, plus de mythe apocalyptique
ou gnostique ; '’homme peut écouter, comprendre et surmonter le
scandale de la parole incarnée. Mais n’est-ce pas une nouvelle illusion
de croire qu’ainsi démythisé, le Nouveau Testament est pour autant
interprété ? Chaque mot de cette déclaration johannique demeure
inintelligible tant qu’on ne lui a pas restitué, par une analyse histo-
rique et une interprétation toujours périlleuse, le sens qu’il eut pour
ses premiers auditeurs et qu’il doit avoir pour les hommes d’aujour-
d’hui. Si donc nous ne pouvons suivre Bultmann dans toutes ses
propositions de démythisation du Nouveau Testament, nous devons
recevoir de lui, contre le péril sans cesse renaissant du fondamenta-
lisme littéraliste, un appel a assumer avec toujours plus de rigueur
historique et d’imagination « philosophique », notre responsabilité

d’interprétes du Nouveau Testament.
PIERRE BONNARD.

I Tout objectivisme « intégriste » également ; v. le bel essai d'HENRI
DumMERY : La tentation de faive du bien, Esprit, janvier 1955, p- I & 34. L’auteur,
cependant, surmonte le littéralisme objectiviste par une idée de I'«extase»
(p.- 24) et de l'union a Dieu « par-dela toute durée et toute expression » (p. 23)
alors qu’il faudrait le faire en relevant le caractére eschatologique, c’est-a-dire
provisoire, des formulations ecclésiastiques. D’autre part, c’est bien la « portion
d’histeire » (p. 23) dont témoigne le Nouveau Testament qui demeure le
critere de la vérité chrétienne ; critére, d’ailleurs, qui n’est ni « absolu» ni
«objectif » ces deux caractéres n’appartenant pas a la condition présente du
chrétien.



	Les mythes du nouveau testament

