
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 4

Nachruf: In memoriam : Maurice Goguel 1880-1955

Autor: Bonnard, Pierre

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IN MEMORIAM

MAURICE GOGUEL
1880 -1955

Le problème de Jésus s'impose d'une manière
absolue et pressante à tout homme qui pense, car il
est impossible, dans le monde où nous vivons, de
résoudre les problèmes que posent la vie et la destinée
de l'homme sans avoir, au préalable, donné une
réponse, ou sans donner par là une réponse à la
question de Jésus à ses disciples : <( Qui dites-vous que
je suis »

Critique et Histoire, 1928, p. 12.

Ceux qui ne connaissaient le doyen Goguel que par ses livres
le tenaient parfois pour un savant universellement connu, certes,
mais d'une rigueur touchant à la sévérité, voire à la sécheresse. Mais
il suffisait d'être accueilli dans son bureau de la rue Lecourbe pour
découvrir en lui l'homme, le chercheur et le chercheur assoiffé de
vérité. Le problème de Jésus s'imposait vraiment à Maurice Goguel
« d'une manière absolue et pressante ». L'ouvrage qu'il préparait, qui
devait énoncer sur le plan de la philosophie religieuse le résultat de
ses recherches historiques, en aurait donné, croyons-nous, un nouveau
témoignage.

Pour comprendre la signification de ce labeur immense, accompli
tout entier à Paris, au service de la Faculté de théologie protestante,
de l'Ecole des Hautes Etudes, où il succéda à Alfred Loisy, et de
la Faculté des lettres, où il succéda à Charles Guignebert, il importe
de le situer dans le développement des études historiques sur les
origines du christianisme. Le 18 novembre 1927, inaugurant son
cours aux Hautes Etudes, Goguel allait jusqu'à parler du «

cataclysme » qui s'était produit depuis le début du siècle dans la discipline

qui lui était confiée. J Par là, il faisait allusion à l'effondrement
des synthèses de critique évangélique et d'histoire générale du
christianisme qui avaient été élaborées à la fin du XIXe siècle et qu'avaient
iUustrées les noms de Weizsäcker et d'A. Harnack, de H. J. Holtz-

1 L'orientation de la science du Nouveau Testament, Revue de l'Histoire
des religions, 1927, extrait, p. 310.



MAURICE GOGUEL 293

mann et de Jülicher pour la critique des évangiles, d'Auguste Sabatier

ou d'Eugène Ménégoz en France pour les études sur le
paulinisme. Directement ou indirectement, tous ces hommes avaient été
les maîtres de Maurice Goguel. Il suffit de lire son Introduction au
Nouveau TestamentI, parue de 1922 à 1926, pour voir tout ce qu'il
empruntait alors à Holtzmann ou à Jülicher, dont il ne complétait
la méthode que par une analyse psychologique plus marquée. Il est
d'ailleurs significatif qu'il n'ait pas jugé possible de mener à terme
cette grande enquête de critique documentaire. Déjà au temps lointain

de la « Vie de Jésus » de Renan (1863), Colani et Edmond Scherer
à Strasbourg exprimaient des doutes sur la possibilité d'écrire une
biographie de Jésus. A la fin du siècle, au moment même où Maurice
Goguel commençait ses études, ces doutes avaient été largement
confirmés par la découverte (Wrede) du caractère dogmatique du
plus ancien évangile, Marc, par l'importance toujours plus grande
accordée à l'eschatologie évangélique (J. Weiss, Alb. Schweitzer), ce

qui rendait illusoire tout essai de faire de Jésus une grande personnalité

religieuse telle que l'avait conçue l'école libérale, et surtout
par les positions radicales de l'école des Formes littéraires (Form-
geschichtliche Schule) qui voyait dans les évangiles des documents
catéchétiques et liturgiques du christianisme primitif, sans valeur
documentaire pour la connaissance du Jésus historique.

En présence de ce « désarroi des esprits » (l'expression est de

lui), Maurice Goguel aurait pu faire comme tant d'autres à cette
époque : renoncer à sa vocation d'historien et se spécialiser dans
telle recherche de détail, ou se vouer à l'exégèse des textes bibliques
sans essayer d'en tirer une vue d'ensemble sur le christianisme
primitif. Il semble au contraire qu'un discernement lucide des difficultés
à vaincre ait agi sur lui comme un stimulant puisque, vingt-cinq ans
plus tard, il pouvait considérer son œuvre comme achevée, par la
publication de la deuxième édition de sa « Vie de Jésus ». 2 S'il a

1 Introduction au Nouveau Testament, Paris, Leroux, 5 vol., 1922-1926.
Pour une bibliographie complète, jusqu'en 1941, de l'œuvre de Maurice Goguel,
voir Coniectanea neotestamentica, X, Uppsala, 1946.

2 La première édition avait paru en 1932 sous le titre : La Vie de Jésus,
Paris, Payot ; 2e édition entièrement refondue : Jésus, Paris, Payot, 1950.
Avant la « Vie de Jésus » avaient paru, en particulier, Jésus de Nazareth, mythe
ou histoire P Paris, Payot, 1925, réponse écrite en quelques mois à la théorie
mythique de Couchoud: «Le mystère de Jésus», Paris, 1924. Au seuil de

l'Evangile, Jean-Baptiste, Paris, Payot, 1928, où il défendait déjà la thèse
développée plus tard dans le Jésus que c'est sur l'idée de repentance, qu'il
fit peu à peu dépendre de celle d'un pardon divin, que Jésus se sépara de Jean-
Baptiste. La foi à la résurrection de Jésus dans le christianisme primitif, Paris,
Leroux, 1933, qui marque le point culminant de l'explication psychologique
dans l'œuvre de Goguel : la foi à la résurrection est née de T« impression »

laissée par Jésus dans l'âme de ses disciples. La naissance du christianisme,



294 PIERRE BONNARD

pu faire œuvre personnelle et unique c'est, croyons-nous, qu'il était
arrivé assez vite aux trois conceptions fondamentales qui dominent
toute son œuvre ; ces conceptions concernent respectivement la
méthode historique, l'essence du phénomène religieux et l'originalité
du christianisme primitif.

Quant à la méthode historique, Maurice Goguel a toujours fait
une distinction très nette entre ce qu'il appelait la critique
documentaire, ou analyse des sources, et la construction historique, ou
restitution descriptive du passé. Ce thème revient constamment sous
sa plume. Il ne faut pas, disait-il, renoncer à toute synthèse historique

parce que nous ne possédons que des documents contestables
et fragmentaires. L'historien doit oser décrire les origines chrétiennes
même s'il ne s'appuie que sur de rares points fixes dans sa documentation.

Toute reconstitution est largement conjecturale et subjective ;

elle n'en est pas moins indispensable comme jalon de la recherche.
Dans les évangiles, par exemple, il est un moyen de séparer ce qui
est authentique de ce qui ne l'est pas ; tout ce qui ne cadre pas avec
la théologie des communautés au sein desquelles les évangiles ont
vu le jour, et dont nous connaissons la pensée par les épîtres
pauliniennes, risque de remonter jusqu'à Jésus. Ainsi, l'idée du retour en
gloire du Fils de l'homme, qui ne cadre pas avec celle de la
résurrection au troisième jour exprimée dans I Cor. 15 ; ou encore
l'interdiction de la mission en terre païenne donnée par Jésus aux
disciples (Mat. 10 : 5), interdiction en flagrante contradiction avec la

pratique des premières communautés. • C'est pourquoi Goguel
arrivait, en critique documentaire, à des conclusions fort prudentes, mais
moins négatives cependant que celles d'un Loisy ou d'un Bultmann.

Mais il y avait plus. Ce qui permit à Goguel de dresser une
synthèse historique des origines chrétiennes, c'est sa conception du
phénomène religieux. Plus encore que de Ritschl ou de W.
Herrmann, ses premiers maîtres, il la tenait de Durkheim et surtout de

Bergson. Pour lui, le christianisme était surtout un fait mouvant,
dynamique, « ouvert », à la fois individuel et collectif qui, s'il est
impossible de le décrire dans tous ses détails, et si ses doctrines
explicites sont souvent contradictoires, forme néanmoins un tout
homogène lorsqu'on le considère comme un devenir collectif. «

Phénomène qui ne se produit pas au hasard, il est soumis à certaines

Paris, Payot, 1946, L'Eglise primitive, Paris, Payot, 1947, ces deux derniers
volumes formant, avec le Jésus, la description synthétique des origines
chrétiennes, synthèse résumée dans Les premiers temps de l'Eglise, Neuchâtel et
Paris, 1949. Le Nouveau Testament, publié en 1928, avec la collaboration de
plusieurs collègues, faisait partie de la Bible dite du Centenaire ; il comportait
une traduction nouvelle, des introductions très complètes ainsi que de
nombreuses notes explicatives ; il est malheureusement épuisé.

1 Voir Jésus, p. 50 ss.



MAURICE GOGUEL 295

conditions, à certaines lois... Ce processus déterminé par des lois de
la sociologie religieuse dessine une ligne qui peut servir de guide à

l'historien et l'orienter. »I C'est cette « ligne » que Maurice Goguel
a essayé de caractériser dans la longue introduction du volume intitulé

La naissance du christianisme, introduction qui constitue sans
doute un des documents les plus significatifs de la pensée de l'auteur.
La constitution de l'ancienne Eglise catholique est le fait que
l'historien doit expliquer ; elle fut « l'aboutissement normal de l'apparition

d'une expérience religieuse nouvelle ».2 Mais il serait faux
d'affirmer seulement que la religion collective sort de la religion
individueUe ; ces deux phénomènes exercent l'un sur l'autre une
interaction très complexe et qu'il est presque impossible de décrire.
Interaction qui rappelle, toujours selon Maurice Goguel, la distinction
de Bergson entre religion ouverte et religion close. D'une part, c'est
bien l'expérience personnelle qui est à la base de toute religion
vivante, mais d'autre part « une religion n'a vraiment abouti et ne
s'est réalisée que lorsqu'elle a donné naissance à une communauté
religieuse ». 3 Puis vient la constitution de la doctrine, phénomène
« normal », nécessaire mais secondaire ; puis enfin l'établissement
d'autorités diverses, dont l'Eglise ne saurait se passer, mais dont
Maurice Goguel laissait entendre qu'elles appartiennent à peine à

son essence. C'est parce qu'elle est humaine que l'Eglise s'organise :

« Si idéale qu'une société religieuse puisse être par son principe et

par ses fins, eUe vit sur le plan des réalités humaines. Il lui faut
donc un minimum d'organisation. » 4

Ces présuppositions de philosophie religieuse, quelles que soient
les objections qu'elles soulèvent aujourd'hui, ont également conduit
Goguel, surtout dans les dernières années de sa vie, à insister sur
la cohérence et l'unité profonde du christianisme primitif. Qu'on se

rappelle à ce sujet la conférence intitulée De Jésus à l'apôtre Paul s,

qui relevait avec insistance la continuité organique entre Yevangelium
Christi et Y evangelium de Christo. Cette continuité, il est vrai, Goguel
la concevait moins sur le plan doctrinal ou théologique que sur celui
du développement dynamique et multiforme d'une religion en
devenir. Et c'est cette même idée d'un développement, dont pourtant

Maurice Goguel se méfiait un peu, qui est au centre de sa théorie
sur la conscience messianique de Jésus. Il est intéressant de remarquer

que sur ce point, contrairement à beaucoup d'autres, les deux
« Vies de Jésus » sont absolument concordantes. Par l'opposition

1 La naissance du christianisme, p. 23.
2 Ibid., p. 22.
3 Ibid., p. 26.
4 Ibid., p. 28.
5 Revue d'Histoire et de Philosophie Religieuses, 1948-1949, I, p. 1-29.



296 PIERRE BONNARD

qu'il rencontra, Jésus fut amené à voir plus clair dans sa vocation :

« Quand il a vu les obstacles se dresser sur sa route et qu'il a compris
que souffrir et être rejeté faisait partie de sa mission, il n'a pas
désespéré de l'accomplissement des desseins de Dieu ; il n'a pas
pensé seulement qu'ils se réaliseraient malgré son échec et malgré son
rejet, mais par ses souffrances et par son rejet ». « C'est également
dans les catégories de la psychologie religieuse que Maurice Goguel
décrivait la différence entre paulinisme et johannisme : « Pour Paul,
nature tourmentée, il fallait un pardon ; pour Jean, nature moins
tumultueuse, il fallait l'insertion en lui de quelque chose de divin. » 2

Enfin, ces mêmes présuppositions expliquent la manière dont
Goguel concevait l'originalité du christianisme primitif comparé aux
religions ambiantes. Il fut toujours assez réticent à l'égard de l'Ecole
de l'histoire comparée des religions, qui fleurissait alors à Paris,
particulièrement dans l'enseignement de Charles Guignebert. Cette
originalité, Goguel la voyait surtout dans deux aspects de la religion
nouvelle : son caractère historique et la notion de la miséricorde
divine. Le premier de ces thèmes devait se trouver au centre de
l'étude que Maurice Goguel comptait faire bientôt paraître. Nous
croyons que c'est sur cette question qu'il fut amené à reviser nombre
de ses conceptions vers la fin de sa vie. De plus en plus, il conçut
le christianisme primitif comme un mouvement spirituel que seul le
fait du Christ peut expliquer, et non plus tellement comme un
jaillissement spontané du sentiment religieux en général. Déjà dans sa
réponse à Couchoud, il relevait ce caractère historique : « Tandis que
les adorateurs de Mithra, d'Attis et d'Adonis savaient bien que l'histoire

rédemptrice de leur héros plongeait dans une si fabuleuse
antiquité qu'elle en perdait toute réalité, les chrétiens avaient le sentiment
que ce n'était pas au commencement mais à la fin des temps que
leur Christ avait vécu. Sa vie s'insérait, pour eux, d'une manière
très étroite, dans la réalité de l'histoire. » 3 Dans ses dernières œuvres,
Goguel relève plus fortement encore ce caractère historique mais,
pensons-nous, en termes assez différents. Ce n'est pas tellement
l'impression que Jésus a faite sur ses disciples qui lui paraît expliquer
la genèse du christianisme mais l'interprétation que les premiers
chrétiens ont donnée de la croix et de la résurrection : « Le
christianisme n'a pas été la religion que Jésus avait apportée ou enseignée.

C'est celle qui a eu pour contenu le drame de la rédemption

1 Jésus, p. 311 ; cf. La Vie de Jésus, p. 374.
2 Paulinisme et johannisme. Deux théologies ou deux formes d'expériences

religieuses in : « Trois études sur la pensée religieuse du christianisme
primitif ». Cahiers de la Revue d'Histoire et de Philosophie Religieuses, n° 23, 1931.

3 Jésus de Nazareth. Mythe ou histoire 1925, p. 307.



MAURICE GOGUEL 297

réalisée par sa mort et sa résurrection. Il repose donc sur une histoire
sainte qui culmine dans le fait de la résurrection. » >

Quant à la notion de la miséricorde divine, c'est surtout par
rapport au judaïsme et à Jean-Baptiste que Goguel y voyait un trait
distinctif du christianisme. Dans le judaïsme comme déjà dans les

psaumes dont la pensée se rapproche le plus de celle de Jésus, Dieu
« détourne ses regards du péché » ; cela ne signifie pas encore qu'il
pardonne au pécheur. Par là, Jésus a apporté « une notion nouvelle
de Dieu » 2 et cette idée, il ne l'a pas seulement enseignée, il l'a mise
en œuvre tout au long de son ministère.

Aujourd'hui, le langage dans lequel s'exprimait Maurice Goguel
peut paraître parfois inadéquat. Plusieurs des thèses qui sont au
centre de son œuvre sont et seront l'objet de critiques légitimes. Il
reste que par son ampleur, sa méthode rigoureuse et intrépide, son
information sans cesse en éveil, cette synthèse historique demeurera,
avec l'Histoire de l'Eglise ancienne de Lietzmann, l'un des deux
exposés les plus féconds sur l'ensemble des origines chrétiennes que
nous ait laissés la première moitié du vingtième siècle.

Pierre Bonnard.

1 La naissance du christianisme, p. '17.
2 Jésus, p. 463.


	In memoriam : Maurice Goguel 1880-1955

