Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 4

Artikel: Une contribution catholique romaine a la missiologie
Autor: Périer, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE CONTRIBUTION CATHOLIQUE ROMAINE
A LA MISSIOLOGIE

Dans un remarquable ouvrage de 500 pages environ, le P. Seumois
cherche a identifier et a organiser les matiéres dont I'’ensemble peu-
vent constituer la science missionnaire, c’'est-a-dire la Missiologie. *

Le titre « Introduction a la missiologie » a besoin d’étre complété
a l'usage des naifs encore nombreux dans le rang des pasteurs et
étudiants protestants. Il s’agit ici d'une introduction a la missiologie
catholiqgue rvomaine, c’est-a-dire une introduction a la seule missio-
logie légitime. L’auteur s’en explique a la page 120: « L’activité
missionnaire catholique est la seule qui soit objectivement légitime.
C’est pourquoi, dans I'étude de ’activité missionnaire comme telle, la
place directe ne peut étre soumise qu’a l'activité missionnaire vraie,
objectivement légitime, tandis que les activités paramissionnaires
ne peuvent intervenir que comme objet indirect dans cette étude. »
Puisqu’il existe une activité missionnaire protestante, force est bien
d’y faire allusion et méme de s’inspirer de ses éléments positifs.
Réciproquement, les protestants responsables des missions, c’est-a-
dire tous les protestants, mais premiérement tous les pasteurs,
auront grand profit a étudier la pensée et l'action missionnaire
catholiques romaines.

Dans les Préliminaires, I'auteur mentionne deux plaies de 'apos-
tolat missionnaire du 19¢ siécle, par ailleurs ardent et généreux :
d’une part le caractére panégyrique et romantique de la littérature
missionnaire, d’autre part le manque de formation technique du
missionnaire. Seuls la mise en place et le développement systématique
d’une science missionnaire pouvaient remeédier a cette situation en
aidant a une meilleure formation professionnelle, & un redressement
de la littérature missionnaire et de 1'idée missionnaire dans le grand
public.

A cela on peut ajouter que I’étude systématique exacte, scien-
tifique des coutumes, mceurs et civilisations des peuples évangélisés,
devient également d’autant plus urgente que ces derniers prennent

1 ANDRE SeEumols, O.M.I., M.A., docteur en missiologie : Introduction @
la Missiologie. Nouvelle revue de science missionnaire, Schoneck, Beckenried
(Suisse).



UNE CONTRIBUTION A LA MISSIOLOGIE 287

conscience de leur valeur, de celle de leur culture et de leur race,
par opposition aux valeurs d’Occident et que certaines idéologies
allaient se joindre a la renaissance des religions non chrétiennes
pour créer autant d’obstacles a la mission chrétienne.

Aussi la nécessité d’une pensée missionnaire scientifique allait-elle
s'imposer de plus en plus. Le P. Seumois cherche a en retenir les
matiéres propres, 'ordre d’étude et le but, en en étudiant successi-
vement l'essence, c’est-a-dire la nature (définition), la répartition
(divisions), 'importance (utilité), et I'existence, c’est-a-dire les disci-
plines auxiliaires (relations), I'histoire (existence passée), la méthode
(existence future). Nous avons ainsi les six parties de cette belle
Introduction.

Cherchant a définir la Nature de la Missiologie, I'auteur note que
le mot « mission », apparait vers le milieu du 16¢ siécle pour désigner
de plus en plus explicitement I'apostolat connu actuellement sous
I'expression de missions étrangeres.

Mais c’est en 1843 avec Schleiermacher que 1'idée vient de réclamer
pour l'activité missionnaire le droit de cité dans la science théolo-
gique. En 1864 se crée le premier cours académique a Erlangen.
Warneck fait triompher 1'idée de science missionnaire autonome
en 1889.

En 1902, Bornemann, de la Société de Bale, donne le premier
ouvrage d’introduction a la science missionnaire protestante.

Il v a donc plus de cent ans, soit avant le partage officiel de
I’Afrique et sa mise sous tutelle économique et politique, qu'une
déduction logique avait été tirée de la nature et de l'action de la
Mission : son intégration dans le systéme théologique, qui aurait alors
facilité la compréhension juste de la mission et sa diffusion accélérée
parmi les ecclésiastiques et les communautés chrétiennes. Elle aurait
sans doute conduit I’Eglise a entreprendre sa mission avec plus
d’intelligence et d’ampleur qu’elle ne I'a fait jusqu’a aujourd’hui.
Cette intégration n’a pas encore été généralisée, particuliérement
chez nous. Cela explique en partie sans doute I'inadéquation de
I’activité missionnaire & la situation actuelle, sa lenteur et son retard
tragiques. Il a fallu plus de 100 ans pour qu'on commence a bouger
dans ce pays, 100 ans pendant lesquels les colonialistes eux, ont mis
les bouchées doubles, comme savent le faire les «intelligents» du
siécle.

Ils se sont partagé ’Afrique, en ont dévoré d’immenses richesses,
tout en épuisant et en malmenant souvent les populations autochtones,
alors que de nombreux pasteurs et communautés s’éveillaient peu a
peu — et trop tard peut-étre — a la vocation apostolique de 1’Eglise.

Par contre les idées de Warneck et de Bornemann sur la science
missionnaire devaient exercer une influence considérable sur les



288 CHARLES PERIER

promoteurs catholiques du mouvement missiologique qui allait
naitre en 19o7. Ce qu'il y eut de remarquable c’est que le P. Streit
qui, pour la premiére fois, écrivit sur le théme d'une science mission-
naire, fut justement préoccupé de lui donner la plus large audience
auprées des cadres ecclésiastiques et, par eux, auprés de I'Eglise. Un
mémoire sur la nature et 1’état de 1’histoire missionnaire fut envoyé
aux évéques, aux professeurs de facultés catholiques, aux supérieurs
de grands séminaires, aux sociétés et associations savantes ainsi
qu’aux instituts missionnaires. Ce mémoire, mis en intense circulation,
va provoquer la naissance de nouvelles recherches qui trouveront un
écho en Amérique, Belgique, Italie, Espagne, Hollande.

Peu a peu, la missiologie apparait comme une science spéciale
dépendant également de diverses sciences ecclésiastiques. Et tout
naturellement va se poser la question de savoir quel nom donner
a la science missionnaire, et si elle est une science et de quelle sorte ?
L’auteur nous entraine alors dans une discussion intéressante sur le
sens 4 donner au mot «mission » : prédication de I’Evangile ou
implantation de 1'Eglise catholique romaine ? « Mission » : apostolat
de I'Eglise parmi les gentils ou parmi tout le monde catholique,
schismatique, hérétique, paien ?

Cette discussion nous fait toucher du doigt certaines différences
essentielles qui séparent les catholiques des protestants.

Discussion également sur le terme « missiologie » qui fait aboutir
auteur et lecteurs a la conclusion suivante de cette premiére partie :
la missiologie ne peut étre une science autonome car les parties doc-
trinales de la missiologie appartiennent scientifiquement a la théo-
logie et les parties historiques et descriptives a la science historique.

La missiologie étudie a part et de facon toute spéciale 1’ensemble
des matiéres relatives a la Mission. En cela elle est une spécialisation
scientifique, c’est-a-dire 1'étude d’une matiére assez vaste, variée,
complexe, importante pour qu’elle exige qu'on s’y attache d'une
fagon particuliére et la traite & part comme une spécialisation dans
I'ensemble des sciences théologiques.

Mais la missiologie comme telle, n'est pas une science propre,
autonome,

La 2¢ partie de I'ouvrage traite de la Répartition de la Missiologre.
L’auteur distingue les éléments doctrinaux, historiques et pratiques.

a) La partie doctrinale traite de la théorie de I'action mission-
naire ; 'auteur en étudie la nature abstraite dans un chapitre inti-
tulé Mzissiologie fondamentale, et la nature concréte, c’est-a-dire
Pactivité missionnaire en tant qu’institution sociale, sous le titre
de Normative.

La Fondamentale comprend la Maissiologie positive (explication
critique du dépdt révélé au sujet de la nature abstraite de I'apostolat



UNE CONTRIBUTION A LA MISSIOLOGIE 289

missionnaire), et la Missiologie systématique (élaboration systématique
de la doctrine abstraite de l’apostolat missionnaire).

b) Partie historique : tandis que la missiologie doctrinale traite
de la nature de la mission, 'histoire missionnaire décrit 1'évolution
de l'action missionnaire dans son existence passée sous la lumiére
propre a lhistoire ecclésiastique ; mais alors quelle relation doit-il
exister entre cette histoire et 1'histoire ecclésiastique ? Ce probléme
a provoqué de nombreuses discussions au cours des ans. L’auteur
remarque, avec raison selon nous, que I'histoire missionnaire appar-
tient a l'histoire ecclésiastique générale mais que l'ampleur, la
complexité du sujet légitiment, exigent méme, une spécialisation dont
les résultats seront précieux pour l'histoire ecclésiastique générale.
I1 ne s’agit donc pas d’'une distinction de principe qui serait difficile
a admettre étant donné la nature missionnaire intrinséque du chris-
tianisme. La spécialisation des études missionnaires ont pour fonction,
non pas de distinguer Mission et Eglise, mais au contraire de permettre,
par ses résultats, une intégration de la Mission dans 1I'Eglise et de
I’Eglise dans la Mission, qui soit plus rapide, plus profonde, plus vraie,
plus scientifique, et de faire parvenir les cadres responsables de 1'Eglise
et les communautés chrétiennes elles-mémes a une compréhension
véritable de la nature du christianisme, et de celle de leurs respon-
sabilités... a condition toutefois que les résultats de cette spéciali-
sation soient utilisés par les historiens et intégrés dans leur exposé
non pas comme un chapitre & part mais comme une manifestation
inéluctable du christianisme. Si cetie spécialisation est poursuivie
et utilisée pour elle-méme, elle contribuera & maintenir et a fortifier
dans l'esprit des chrétiens une fausse conception de la Mission qui
explique la lenteur et I'inadéquation des manifestations de la voca-
tion apostolique de 1’Eglise.

Dans la troisiéme partie de sa Répartition de la Missiologie, et
sous le titre de Missiographie, 'auteur consacre un chapitre a la
description de l’état présent de la mission encore trop proche de
nous, encore trop en mouvement, donc légitimement distincte de
I’histoire missionnaire proprement dite : « La Missiographie rassemble
et ordonne les documents qui serviront plus tard a écrire 1'Histoire»
(P. Perbal). Ici, il s’agit surtout de décrire une situation, en parti-
culier I'état actuel de I'organisation centrale de 'arriére et celui du
front missionnaire.

La Massiologie pratique sera le quatriéme et dernier chapitre
de la Répartition de la Missiologie. Dans ce chapitre, I'auteur étudie
la missiologie spirituelle (vie personnelle des agents de la Mission),
et la méthodologie missionnaire qui vise directement la réalisation
pratique de la mission.

19



290 CHARLES PERIER

Apres la rapide analyse de la deuxiéme partie de cet ouvrage,
nous comprenons que la Missiologie exige 1’élaboration de traités
de missiologie biblique, patristique, systématique, de droit cano-
nique missionnaire, de droit civil missionnaire, d’histoire mission-
naire, de missiographie, de missiologie spirituelle et de méthodologie
missionnaire.

Aprés avoir arpenté ce vaste champ d’étude, le P. Seumois nous
décrit I"importance (objective, formelle et subjective) de la Missiologie
dans la troisiéme partie de son ceuvre. Ainsi s’achéve I'étude de la
Missiologie considérée dans son essence.

Dans les trois derniéres parties, l'auteur étudie la Missiologie
considérée dans son existence.

La quatriéme est consacrée aux relations de la Missiologie avec
les disciplines auxiliaires desquelles elle peut tirer d’utiles données
(ethnologie, ethnographie, histoire des religions, etc.).

La cinquiéme traite de I'Historre de la Missiologie et la sixiéme
de la Méthode.

L’ouvrage du P. Seumois est un admirable effort pour dominer
et ordonner une vaste matiére qui touche a tous les domaines, tant
fondamental que systématique, et historico-juridique que pratique,
de la théologie.

C'est dire le plaisir que 'on prend a suivre le développement
d'un raisonnement mené systématiquement, prudemment, selon
les normes bien connues et respectées par l'auteur. Pour rester
dans la ligne il faut demeurer fidéle a la doctrine. L’objet d’étude
dépend de toute une terminologie, de tout un fichier ou les notions,
les catégories sont classées, et constituent la chaine qu’il devra par-
courir pour étre sans cesse travaillé, corrigé, mis au point jusqu’a
ce que, finalement, il vous tombe dans la main diiment étiqueté.

On devine tout ce que le développement de cette enquéte et de
cette étude peut avoir d’enrichissant, méme si par moment un cer-
tain sentiment de piétinement, ou une furtive impression de pédan-
terie dans le ton vous agacent légérement, parfois le style vous sur-
prend également, mais ces vétilles ne vous empéchent pas d’étre
profondément reconnaissant au P. Seumois d’avoir mis a disposition
des pasteurs, des théologiens, un instrument de travail et de réflexion
si important, méme si I'on ne peut pas en partager toutes les conclu-
sions. Car, inévitablement surgissent, ici et 13, au cours d'un exposé
qui étudie une matiére aussi vaste que la mission chrétienne, des
différences essentielles qui seéparent les catholiques des protestants,
sensibles en particulier, lorsqu’il faut définir le but de la mission
chrétienne. Est-ce la christianisation des paiens, ou l'implantation
de 1'Eglise catholique ? Est-ce I’évangélisation des indigénes ou la
stabilisation de 1'Eglise du Christ sur la terre ? On devine, toujours



UNE CONTRIBUTION A LA MISSIOLOGIE 201

présente, une notion de I’Eglise qui répugne a 1'esprit réformé. Ainsi,
de la définition : « Le véritable et seul christianisme n’est rien d’autre
que le catholicisme. La distinction entre christianisme et catho-
licisme, logiquement prise, n’est qu'une fiction», on déduit que
I’Eglise catholique détient la vérité vraie dans sa formulation, tandis
que pour le protestant « la vérité est la recherche de la vérité » (p. 173).
Et cette nuance déterminera des différences importantes quant au
but et aux méthodes missionnaires.

Un point au sujet duquel on se rencontre pleinement d’accord
avec le P. Seumois, est lorsqu’il souligne la carence de la préoccu-
pation missionnaire en théologie.

Cette carence de la préoccupation missionnaire en theéologie
explique en partie la lenteur avec laquelle la compréhension de la
fonction apostolique de 1'Eglise pénétra les masses.

Absente de la pensée théologique, la mission devait 1'étre dans les
programmes d’études de théologie ou seulement présente d'une
maniére artificielle et sporadique, sans effets profonds.

Absente des programmes de théologie, elle devait difficilement
s'imposer dans sa juste perspective a I'ensemble des serviteurs de
I’Eglise, formés en théologie.

Absente de la pensée théologique des pasteurs, elle devait étre
absente de leur prédication, de leurs legons de catéchisme ou d’ins-
truction religieuse ou des legons d’école du dimanche.

Je ne parle pas de cette présence occasionnelle, de cette « adjonc-
tion », de temps en temps accordée a la Mission comme a une ceuvre
de I'Eglise. Cela ne compte pas. Il ne s’agirait pas non plus de com-
mettre 'erreur contraire en encombrant la vie de I'église de slogans
missionnaires. Ce qui compte, c’est que la Mission chrétienne devienne,
sans les tambours ni les trompettes de la propagande, comme 1’éclo-
sion naturelle, la maturation de la pensée, de la piété, de la religion
chrétiennes dans 1'esprit des croyants, mais pour cela, il faut pre-
miérement que le ministére du pasteur, sa pensée, sa priére, sa pré-
dication soient nourris de la réalité missionnaire de I’Evangile. A ce
degré il parlera «mission » sans méme en prononcer le nom, sans
avoir a faire de la « propagande » sans avoir a liquider cette préoccu-
pation annuellement, en quelques jours, exprés mis a part pour cela.

En l'entendant commenter ’Evangile 4 l'école du dimanche,
au catéchisme, aux lecons d’instruction religieuse et dans ses prédi-
cations, son auditoire, nourri de la substantifique moelle missionnaire
de la bonne nouvelle, sera tout naturellement conduit & comprendre
la Mission chrétienne et 4 la vouloir. La question de savoir « s’il en
est » (de la Mission) ou «s’il n’en est pas» ne se posera plus. « Il en
est » puisqu’il est de Christ «et il est de Christ » puisqu’il est «de

la Mission ». CHARLES PERIER.



	Une contribution catholique romaine à la missiologie

