
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 4

Artikel: Une contribution catholique romaine à la missiologie

Autor: Périer, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE CONTRIBUTION CATHOLIQUE ROMAINE
A LA MISSIOLOGIE

Dans un remarquable ouvrage de 500 pages environ, le P. Seumois
cherche à identifier et à organiser les matières dont l'ensemble
peuvent constituer la science missionnaire, c'est-à-dire la Missiologie. ¦

Le titre « Introduction à la missiologie » a besoin d'être complété
à l'usage des naïfs encore nombreux dans le rang des pasteurs et
étudiants protestants. Il s'agit ici d'une introduction à la missiologie
catholique romaine, c'est-à-dire une introduction à la seule missiologie

légitime. L'auteur s'en explique à la page 120 : « L'activité
missionnaire catholique est la seule qui soit objectivement légitime.
C'est pourquoi, dans l'étude de l'activité missionnaire comme telle, la
place directe ne peut être soumise qu'à l'activité missionnaire vraie,
objectivement légitime, tandis que les activités paramissionnaires
ne peuvent intervenir que comme objet indirect dans cette étude. »

Puisqu'il existe une activité missionnaire protestante, force est bien
d'y faire allusion et même de s'inspirer de ses éléments positifs.
Réciproquement, les protestants responsables des missions, c'est-à-
dire tous les protestants, mais premièrement tous les pasteurs,
auront grand profit à étudier la pensée et l'action missionnaire
catholiques romaines.

Dans les Préliminaires, l'auteur mentionne deux plaies de l'apostolat

missionnaire du 19e siècle, par ailleurs ardent et généreux :

d'une part le caractère panégyrique et romantique de la littérature
missionnaire, d'autre part le manque de formation technique du
missionnaire. Seuls la mise en place et le développement systématique
d'une science missionnaire pouvaient remédier à cette situation en
aidant à une meilleure formation professionnelle, à un redressement
de la littérature missionnaire et de l'idée missionnaire dans le grand
public.

A cela on peut ajouter que l'étude systématique exacte,
scientifique des coutumes, mœurs et civilisations des peuples évangélisés,
devient également d'autant plus urgente que ces derniers prennent

1 André Seumois, O.M.I., M.A., docteur en missiologie : Introduction à
la Missiologie. Nouvelle revue de science missionnaire, Schöneck, Beckenried
(Suisse).



UNE CONTRIBUTION A LA MISSIOLOGIE 287

conscience de leur valeur, de celle de leur culture et de leur race,
par opposition aux valeurs d'Occident et que certaines idéologies
allaient se joindre à la renaissance des religions non chrétiennes

pour créer autant d'obstacles à la mission chrétienne.
Aussi la nécessité d'une pensée missionnaire scientifique allait-elle

s'imposer de plus en plus. Le P. Seumois cherche à en retenir les
matières propres, l'ordre d'étude et le but, en en étudiant successivement

l'essence, c'est-à-dire la nature (définition), la répartition
(divisions), l'importance (utilité), et l'existence, c'est-à-dire les
disciplines auxiliaires (relations), l'histoire (existence passée), la méthode
(existence future). Nous avons ainsi les six parties de cette belle
Introduction.

Cherchant à définir la Nature de la Missiologie, l'auteur note que
le mot « mission », apparaît vers le milieu du 16e siècle pour désigner
de plus en plus explicitement l'apostolat connu actuellement sous
l'expression de missions étrangères.

Mais c'est en 1843 avec Schleiermacher que l'idée vient de réclamer

pour l'activité missionnaire le droit de cité dans la science théologique.

En 1864 se crée le premier cours académique à Erlangen.
Warneck fait triompher l'idée de science missionnaire autonome
en 1889.

En 1902, Bornemann, de la Société de Bâle, donne le premier
ouvrage d'introduction à la science missionnaire protestante.

Il y a donc plus de cent ans, soit avant le partage officiel de

l'Afrique et sa mise sous tutelle économique et politique, qu'une
déduction logique avait été tirée de la nature et de l'action de la
Mission : son intégration dans le système théologique, qui aurait alors
facilité la compréhension juste de la mission et sa diffusion accélérée

parmi les ecclésiastiques et les communautés chrétiennes. Elle aurait
sans doute conduit l'Eglise à entreprendre sa mission avec plus
d'intelligence et d'ampleur qu'elle ne l'a fait jusqu'à aujourd'hui.
Cette intégration n'a pas encore été généralisée, particulièrement
chez nous. Cela explique en partie sans doute l'inadéquation de

l'activité missionnaire à la situation actuelle, sa lenteur et son retard
tragiques. Il a fallu plus de 100 ans pour qu'on commence à bouger
dans ce pays, 100 ans pendant lesquels les colonialistes eux, ont mis
les bouchées doubles, comme savent le faire les « intelligents » du
siècle.

Ils se sont partagé l'Afrique, en ont dévoré d'immenses richesses,
tout en épuisant et en malmenant souvent les populations autochtones,
alors que de nombreux pasteurs et communautés s'éveillaient peu à

peu — et trop tard peut-être — à la vocation apostolique de l'Eglise.
Par contre les idées de Warneck et de Bornemann sur la science

missionnaire devaient exercer une influence considérable sur les



288 CHARLES PÉRIER

promoteurs catholiques du mouvement missiologique qui allait
naître en 1907. Ce qu'il y eut de remarquable c'est que le P. Streit
qui, pour la première fois, écrivit sur le thème d'une science missionnaire,

fut justement préoccupé de lui donner la plus large audience
auprès des cadres ecclésiastiques et, par eux, auprès de l'Eglise. Un
mémoire sur la nature et l'état de l'histoire missionnaire fut envoyé
aux évêques, aux professeurs de facultés catholiques, aux supérieurs
de grands séminaires, aux sociétés et associations savantes ainsi
qu'aux instituts missionnaires. Ce mémoire, mis en intense circulation,
va provoquer la naissance de nouvelles recherches qui trouveront un
écho en Amérique, Belgique, Italie, Espagne, Hollande.

Peu à peu, la missiologie apparaît comme une science spéciale
dépendant également de diverses sciences ecclésiastiques. Et tout
naturellement va se poser la question de savoir quel nom donner
à la science missionnaire, et si elle est une science et de quelle sorte
L'auteur nous entraîne alors dans une discussion intéressante sur le
sens à donner au mot « mission » : prédication de l'Evangile ou
implantation de l'Eglise catholique romaine « Mission » : apostolat
de l'Eglise parmi les gentils ou parmi tout le monde catholique,
schismatique, hérétique, païen

Cette discussion nous fait toucher du doigt certaines différences
essentielles qui séparent les catholiques des protestants.

Discussion également sur le terme « missiologie » qui fait aboutir
auteur et lecteurs à la conclusion suivante de cette première partie :

la missiologie ne peut être une science autonome car les parties
doctrinales de la missiologie appartiennent scientifiquement à la théologie

et les parties historiques et descriptives à la science historique.
La missiologie étudie à part et de façon toute spéciale l'ensemble

des matières relatives à la Mission. En cela elle est une spécialisation
scientifique, c'est-à-dire l'étude d'une matière assez vaste, variée,
complexe, importante pour qu'elle exige qu'on s'y attache d'une
façon particulière et la traite à part comme une spécialisation dans
l'ensemble des sciences théologiques.

Mais la missiologie comme telle, n'est pas une science propre,
autonome.

La 2e partie de l'ouvrage traite de la Répartition de la Missiologie.
L'auteur distingue les éléments doctrinaux, historiques et pratiques.

a) La partie doctrinale traite de la théorie de l'action missionnaire

; l'auteur en étudie la nature abstraite dans un chapitre intitulé

Missiologie fondamentale, et la nature concrète, c'est-à-dire
l'activité missionnaire en tant qu'institution sociale, sous le titre
de Normative.

La Fondamentale comprend la Missiologie positive (explication
critique du dépôt révélé au sujet de la nature abstraite de l'apostolat



UNE CONTRIBUTION A LA MISSIOLOGIE 289

missionnaire), et la Missiologie systématique (élaboration systématique
de la doctrine abstraite de l'apostolat missionnaire).

b) Partie historique : tandis que la missiologie doctrinale traite
de la nature de la mission, l'histoire missionnaire décrit l'évolution
de l'action missionnaire dans son existence passée sous la lumière

propre à l'histoire ecclésiastique ; mais alors quelle relation doit-il
exister entre cette histoire et l'histoire ecclésiastique Ce problème
a provoqué de nombreuses discussions au cours des ans. L'auteur
remarque, avec raison selon nous, que l'histoire missionnaire appartient

à l'histoire ecclésiastique générale mais que l'ampleur, la
complexité du sujet légitiment, exigent même, une spécialisation dont
les résultats seront précieux pour l'histoire ecclésiastique générale.
Il ne s'agit donc pas d'une distinction de principe qui serait difficile
à admettre étant donné la nature missionnaire intrinsèque du
christianisme. La spécialisation des études missionnaires ont pour fonction,
non pas de distinguer Mission et Eglise, mais au contraire de permettre,
par ses résultats, une intégration de la Mission dans l'Eglise et de

l'Eglise dans la Mission, qui soit plus rapide, plus profonde, plus vraie,
plus scientifique, et de faire parvenir les cadres responsables de l'Eglise
et les communautés chrétiennes elles-mêmes à une compréhension
véritable de la nature du christianisme, et de celle de leurs
responsabilités... à condition toutefois que les résultats de cette spécialisation

soient utilisés par les historiens et intégrés dans leur exposé
non pas comme un chapitre à part mais comme une manifestation
inéluctable du christianisme. Si cette spécialisation est poursuivie
et utilisée pour elle-même, elle contribuera à maintenir et à fortifier
dans l'esprit des chrétiens une fausse conception de la Mission qui
explique la lenteur et l'inadéquation des manifestations de la vocation

apostolique de l'Eglise.

Dans la troisième partie de sa Répartition de la Missiologie, et
sous le titre de Missiographie, l'auteur consacre un chapitre à la
description de l'état présent de la mission encore trop proche de

nous, encore trop en mouvement, donc légitimement distincte de

l'histoire missionnaire proprement dite : « La Missiographie rassemble
et ordonne les documents qui serviront plus tard à écrire l'Histoire»
(P. Perbal). Ici, il s'agit surtout de décrire une situation, en
particulier l'état actuel de l'organisation centrale de l'arrière et celui du
front missionnaire.

La Missiologie pratique sera le quatrième et dernier chapitre
de la Répartition de la Missiologie. Dans ce chapitre, l'auteur étudie
la missiologie spiritueUe (vie personneUe des agents de la Mission),
et la méthodologie missionnaire qui vise directement la réalisation
pratique de la mission.

19



29O CHARLES PERIER

Après la rapide analyse de la deuxième partie de cet ouvrage,
nous comprenons que la Missiologie exige l'élaboration de traités
de missiologie biblique, patristique, systématique, de droit
canonique missionnaire, de droit civil missionnaire, d'histoire missionnaire,

de missiographie, de missiologie spirituelle et de méthodologie
missionnaire.

Après avoir arpenté ce vaste champ d'étude, le P. Seumois nous
décrit l'importance (objective, formelle et subjective) de la Missiologie
dans la troisième partie de son œuvre. Ainsi s'achève l'étude de la
Missiologie considérée dans son essence.

Dans les trois dernières parties, l'auteur étudie la Missiologie
considérée dans son existence.

La quatrième est consacrée aux relations de la Missiologie avec
les disciplines auxiliaires desquelles elle peut tirer d'utiles données
(ethnologie, ethnographie, histoire des religions, etc.).

La cinquième traite de l'Histoire de la Missiologie et la sixième
de la Méthode.

L'ouvrage du P. Seumois est un admirable effort pour dominer
et ordonner une vaste matière qui touche à tous les domaines, tant
fondamental que systématique, et historico-juridique que pratique,
de la théologie.

C'est dire le plaisir que l'on prend à suivre le développement
d'un raisonnement mené systématiquement, prudemment, selon
les normes bien connues et respectées par l'auteur. Pour rester
dans la ligne il faut demeurer fidèle à la doctrine. L'objet d'étude
dépend de toute une terminologie, de tout un fichier où les notions,
les catégories sont classées, et constituent la chaîne qu'il devra
parcourir pour être sans cesse travaillé, corrigé, mis au point jusqu'à
ce que, finalement, il vous tombe dans la main dûment étiqueté.

On devine tout ce que le développement de cette enquête et de

cette étude peut avoir d'enrichissant, même si par moment un
certain sentiment de piétinement, ou une furtive impression de pédanterie

dans le ton vous agacent légèrement, parfois le style vous
surprend également, mais ces vétilles ne vous empêchent pas d'être
profondément reconnaissant au P. Seumois d'avoir mis à disposition
des pasteurs, des théologiens, un instrument de travail et de réflexion
si important, même si l'on ne peut pas en partager toutes les conclusions.

Car, inévitablement surgissent, ici et là, au cours d'un exposé
qui étudie une matière aussi vaste que la mission chrétienne, des
différences essentielles qui séparent les catholiques des protestants,
sensibles en particulier, lorsqu'il faut définir le but de la mission
chrétienne. Est-ce la christianisation des païens, ou l'implantation
de l'Eglise catholique Est-ce l'évangélisation des indigènes ou la
stabilisation de l'Eglise du Christ sur la terre On devine, toujours



UNE CONTRIBUTION A LA MISSIOLOGIE 29I

présente, une notion de l'Eglise qui répugne à l'esprit réformé. Ainsi,
de la définition : « Le véritable et seul christianisme n'est rien d'autre
que le catholicisme. La distinction entre christianisme et
catholicisme, logiquement prise, n'est qu'une fiction », on déduit que
l'Eglise catholique détient la vérité vraie dans sa formulation, tandis
que pour le protestant « la vérité est la recherche de la vérité » (p. 173).
Et cette nuance déterminera des différences importantes quant au
but et aux méthodes missionnaires.

Un point au sujet duquel on se rencontre pleinement d'accord
avec le P. Seumois, est lorsqu'il souligne la carence de la préoccupation

missionnaire en théologie.
Cette carence de la préoccupation missionnaire en théologie

explique en partie la lenteur avec laquelle la compréhension de la
fonction apostolique de l'Eglise pénétra les masses.

Absente de la pensée théologique, la mission devait l'être dans les

programmes d'études de théologie ou seulement présente d'une
manière artificielle et sporadique, sans effets profonds.

Absente des programmes de théologie, elle devait difficilement
s'imposer dans sa juste perspective à l'ensemble des serviteurs de

l'Eglise, formés en théologie.
Absente de la pensée théologique des pasteurs, elle devait être

absente de leur prédication, de leurs leçons de catéchisme ou
d'instruction religieuse ou des leçons d'école du dimanche.

Je ne parle pas de cette présence occasionnelle, de cette « adjonction

», de temps en temps accordée à la Mission comme à une œuvre
de l'Eglise. Cela ne compte pas. Il ne s'agirait pas non plus de
commettre l'erreur contraire en encombrant la vie de l'église de slogans
missionnaires. Ce qui compte, c'est que la Mission chrétienne devienne,
sans les tambours ni les trompettes de la propagande, comme l'éclosion

naturelle, la maturation de la pensée, de la piété, de la religion
chrétiennes dans l'esprit des croyants, mais pour cela, il faut
premièrement que le ministère du pasteur, sa pensée, sa prière, sa
prédication soient nourris de la réalité missionnaire de l'Evangile. A ce

degré il parlera « mission » sans même en prononcer le nom, sans
avoir à faire de la « propagande » sans avoir à liquider cette préoccupation

annuellement, en quelques jours, exprès mis à part pour cela.
En l'entendant commenter l'Evangile à l'école du dimanche,

au catéchisme, aux leçons d'instruction religieuse et dans ses
prédications, son auditoire, nourri de la substantifique moelle missionnaire
de la bonne nouvelle, sera tout naturellement conduit à comprendre
la Mission chrétienne et à la vouloir. La question de savoir « s'il en
est » (de la Mission) ou « s'il n'en est pas » ne se posera plus. « Il en
est » puisqu'il est de Christ « et il est de Christ » puisqu'il est « de
la Mission ». Charles Périer.


	Une contribution catholique romaine à la missiologie

