
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 4

Artikel: Le problème de la royauté en Israël

Autor: Reymond, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LE PROBLEME DE LA ROYAUTE EN ISRAEL

Chacun sait l'importance que la question royale dans le Proche-
Orient ancien a prise depuis une trentaine d'années ; on connaît les

noms des savants (en particulier Scandinaves et anglo-saxons) qui
ont rendu célèbres certaines hypothèses. Malgré leur intérêt et ce
qu'elles peuvent avoir de tentant à cause de leur simplicité, les
thèses de l'école scandinave sur la royauté ont subi récemment et
de divers côtés de fortes et solides attaques.

Nouvel adversaire des positions Scandinaves, disons-le d'emblée,
J. de Fraine reprend l'ensemble de la question. « Laissant de côté
les textes ugaritiens, d'interprétation encore trop peu sûre, et les
données égyptiennes qui présentent une royauté sans grands liens
avec celle d'Israël, l'auteur s'attache à pousser aussi loin que possible
le parallèle entre la royauté mésopotamienne et la royauté telle que
« du point de vue de l'exégèse catholique » (p. 2), elle lui apparaît
dans les textes de l'Ancien Testament. Son ouvrage comporte trois
parties : définition des positions actuelles, origines (historique et
idéologique) de l'institution monarchique, « scheme cultuel » (divinité
et sacerdoce royaux).

I. Le P. de Fraine examine, pour commencer, les différentes
méthodes utilisées jusqu'ici pour étudier la royauté : méthode magico-
mystique, tout d'abord, qui fait du roi un homme chargé de « mana »

(Lods, Mowinckel, Frazer, Eichrodt, Johnson), ou un descendant de
I'« homme primitif-Roi » (Widengren). Mais cette méthode commet
l'erreur d'assimiler les Israélites à des « primitifs », ce qu'ils ne sont
pas. La deuxième méthode explique l'institution royale israélite par
les termes utilisés dans le style de cour. Mais, pense notre critique,
sans nier les ressemblances formelles qu'il y a entre les expressions
de l'Ancien Testament et de la Mésopotamie, les termes empruntés
n'ont jamais été pris à la lettre, et ne furent « jamais complètement
assimilés hors de leur pays d'origine » (p. 22). La troisième méthode

1 J. de Fraine, S. J. : L'aspect religieux de la royauté israélite. L'institution
monarchique dans l'Ancien Testament et dans les textes mésopotamiens.

Rome, Institut biblique pontifical, 1954, xl -f- 425 p. Analecta biblica, 3.



282 PHILIPPE REYMOND

est celle de l'école d'Uppsala et de l'école anglaise « Myth and Ritual »

qui se basent sur la théorie que tout le Proche-Orient ancien connaissait

un «scheme cultuel» (cult pattern) identique dont le noyau est
la royauté, royauté sacrée tant de par ses origines divines que par
ses fonctions sacerdotales (voir à ce sujet, I. Engnell : Studies in
divine kingship, 1943 ; S. Hooke : Myth and Ritual, 1933 ; The

Labyrinth, 1935 ; A. R. Johnson : Living issues, Expository Times,
1950 ; H. Riesenfeld : Jésus transfiguré, 1947). Le P. de Fraine, tout
en citant abondamment ceux qu'il réfute, dénonce le caractère très
hypothétique de cette thèse qu'il trouve faite d'éléments « hétéroclites

» (p. 35), fondus en un « amalgame peu solide » (p. 36). Il relève
ensuite l'a priori de la méthode qui impose le thème royal aux textes
et fausse la nature de l'Ancien Testament par trop de présuppositions
arbitraires. Enfin, il remarque que, faute de s'appuyer solidement
sur la philologie, la critique littéraire et l'histoire, « l'école
angloscandinave maintient les erreurs de l'école comparatiste » (p. 48),
aboutissant à une vue d'ensemble flottante, sans contour net.

IL Passant à la partie de son ouvrage traitant des origines de

l'institution monarchique (p. 55-213), le P. de Fraine note le parallélisme
de l'élément électif et fonctionnel de cette institution en Mésopotamie
et en Israël. Même si, en Israël, la royauté est d'emblée « dévaluée »

à cause de l'idée qu'on s'y faisait de la personne de Dieu, cette
élection est un élément capital, car elle fait du roi un « être sacré,

appartenant plus ou moins à la sphère divine» (p. 189). Signifiée
par l'onction, elle s'exprime dans l'inviolabilité et la possession de

l'Esprit grâce auquel le souverain est rendu apte à accomplir sa
tâche.

Les faits touchant les débuts de la royauté israélite sont difficiles
à saisir à cause de la nature des textes. Mais, dit l'auteur, ceux-ci
« ne suppriment nullement tout fondement historique » (p. jj, note)
et les divergences de point de vue entre les sources sont moins grandes
qu'il n'y paraît. La royauté de Saul se différencie de la royauté
cananéenne (Abimélek ; Gédéon n'aurait pas été roi) parce qu'elle
est basée à la fois sur l'élection divine et sur l'adhésion du peuple.
Cela sera aussi la caractéristique de la royauté de David qui suit
le même chemin que Saul : de Nâgîd (le mot signifie «désigné»), il
devient ensuite roi.

Ainsi, la royauté israélite aurait pour base religieuse la théocratie.
Le P. de Fraine estime (contre Eissfeldt) que celle-ci existait « dès les

temps les plus reculés » (p. 130). Idéalisée peu à peu, la royauté
israélite a pris ensuite forme de messianisme. Avec Engnell, notre
auteur pense que c'est là une création purement israélite qui « fait
entièrement défaut en Mésopotamie » (p. 152 ; contre Mowinckel et
Gressmann).



LE PROBLÈME DE LA ROYAUTÉ EN ISRAËL 283

III. La troisième partie sur le « scheme cultuel » était sans doute
la plus attendue. Avec beaucoup de maîtrise, le savant qu'est
le P. de Fraine examine notamment les deux points si controversés
actuellement : divinité du roi et sacerdoce royal.

Pour ce qui concerne la Mésopotamie, il ne voit dans la divinité
du roi qu'une fonction. Il réfute l'un après l'autre les arguments
amenés de divers côtés tendant à prouver 1'« identité » (Engnell) du
roi avec le dieu.

1. Les déterminatifs divins « dingir », « ilu » sont rarement utilisés
par les rois sémites, et quand ils le sont, ce n'est pas de façon
systématique. Quelles que soient les théories qu'on avance (Kugler,
N. Schneider, Mme v. Büren), il ne peut s'agir que d'une fonction.

2. Le culte des rois n'implique pas leur divinité, pas plus que la
vénération de leurs statues qui, souvent d'ailleurs, n'ont que la
fonction de représenter le roi devant son dieu.

3. La filiation divine à laquelle il est souvent fait allusion, de
même que la prétention des rois d'avoir été allaités par des déesses

indique la sollicitude des dieux ou une adoption, point une divinisation.

4. L'hiérogamie, certainement attestée, manifeste non la divinité
du roi, mais « son assimilation fonctionnelle au dieu de la fécondité »

(p. 259. Nous soulignons). En outre, réfutant Mme v. Büren (Sacred
marriage, Orientalia 1944), le P. de Fraine estime que « le roi n'a pas
forcément besoin d'accomplir un acte charnel avec une hiérodule ;

il aurait pu se contenter d'un acte symbolique avec une statue,
par exemple » (p. 258).

Reportée sur l'Ancien Testament, la théorie scandinave de la
divinité du roi israélite ne présente selon notre critique que des

arguments «extrêmement faibles» (p. 267). L'erreur de base est
d'assimiler les Israélites à des primitifs, et de supposer entre eux
et les autres Sémites des analogies qui vont « à l'encontre de toutes
les conceptions bibliques sur le Dieu personnel» (p. 264). Même si
les textes parlent d'un roi sacro-saint, « en Israël, aucun roi ne reçut
l'apothéose d'une divinisation... Le roi n'appartient pas à une espèce
différente de celle des autres hommes » (p. 263). (Dans le même sens,
M. Löhr, Th. Robinson, J.-H. Kraus, H.-H. Rowley, S. Mowinckel
lui-même, etc.)

Que dit notre auteur du rôle sacerdotal du roi israélite S'il est
évident que les souverains mésopotamiens furent prêtres, les textes
de l'Ancien Testament ne permettent pas de semblables conclusions

pour les rois d'Israël. On l'a souvent cru pourtant :

1. En vertu de considérations générales sur la royauté chez les

primitifs. Mais une fois de plus, le P. de Fraine se refuse à assimiler
la royauté israélite à une conception primitive.



284 PHILIPPE REYMOND

2. Il nie aussi que de l'onction du grand-prêtre postexilique on
puisse conclure que les rois d'Israël, oints eux aussi, eussent été

prêtres. L'onction, au contraire, confère le pouvoir, non le sacerdoce.

3. Les sacrifices offerts par les rois ne constituent pas non plus
une preuve du caractère sacerdotal du roi. Ils ne sont qu'un reste
du « sacerdoce familial » (p. 322) amplifié. Par ailleurs, il y eut le

plus souvent «médiation de prêtres attitrés» (p. 324).

4. Quelques fonctions liturgiques : bénédiction, danse, intercession,
dédicace du Temple, etc., n'impliquent pas de réels actes sacerdotaux.

5. Quant à tirer une preuve d'une « hypothétique fête de Nouvel-
An » (p. 330), conçue sur le schéma de la fête babylonienne, il n'y
faut pas songer.

Un dernier chapitre est consacré au Roi-Sauveur. Le parallélisme
entre la Mésopotamie et Israël montre que dans les deux cas, le
roi est destiné au bien du pays et au service des hommes. Il est le
Pasteur du peuple. Dans les deux cas aussi, sa conduite peut compromettre

la bénédiction divine. Dans l'Ancien Testament, le caractère
du roi est éminemment fonctionnel : « Ce n'est pas... l'homme qu'on
vénère, mais bien l'office, la force incarnée» (p. 381). Tant dans sa
fonction de garant du droit que de protecteur du peuple, il reçoit son
intelligence ou ses victoires de Dieu seul.

Dans sa conclusion, le P. de Fraine rappelle quelques similitudes

entre les deux royautés mésopotamienne et israélite :

approfondissement par une « sublimation théologique », parallélisme étroit
quant à la théologie de l'élection, catégories identiques pour définir

l'activité du Roi-Sauveur. Mais les différences sont aussi
profondes : la notion du divin, personnel et monothéiste ici, là
naturiste et polythéiste, empêche un rapprochement véritable.
Par ailleurs, si le naturisme pousse nécessairement le roi mésopotamien

du côté de la sphère divine, l'élément charismatique de la
royauté israélite met un fossé infranchissable entre Dieu et le roi :

celui-ci ne dépend pas d'un divin plus ou moins abstrait, mais il est

en face d'un Dieu «personnel, transcendant» (p. 396).
Cette trop brève analyse ne peut rendre compte de l'étendue du

travail que nous offre le P. de Fraine. Une érudition remarquable
donne un poids considérable à ses affirmations. Tous ses arguments
sont soulignés par de nombreuses références et citations d'ouvrages
savants et de textes originaux. Rien n'est laissé au hasard. Si l'on
mentionne, en outre, une bibliographie de vingt pages et trois index
(références bibliques, matières, noms d'auteurs), on saura qu'on a
dans ce volume une mine de renseignements tant sur les textes
antiques que sur la littérature théologique contemporaine sur le

sujet. Le lecteur ne peut qu'admirer la façon nuancée dont l'auteur
analyse les positions prises par d'autres critiques et leur rend justice.



LE PROBLÈME DE LA ROYAUTÉ EN ISRAËL 285

Qu'on nous permette quelques remarques :

1. Le P. de Fraine montre la royauté de David comme faisant
suite sans autre à celle de Saul (p. 112 ss.) ; cette vue n'est-elle pas
un peu trop raccourcie N'y a-t-il pas en fait une différence sensible
entre ces deux types de royauté résidant principalement en ceci que
David est au bénéfice d'une prophétie particulière et d'une promesse
touchant la dynastie Certes, l'auteur fait bien allusion aux paroles
de Nathan (p. 159 s.), mais il n'en dégage pas tout ce qu'il aurait
pu. Par ailleurs, l'élément charismatique semble intervenir
différemment chez Saul et chez David.

2. On aimerait aussi une démonstration plus convaincante sur
la royauté comme « attribut divin par excellence chez les Sémites »

(p. 127 ss.), et une application plus poussée de cette définition à

l'Israël d'avant la royauté.
3. Plus sérieuse est la question que l'on peut poser à l'auteur

concernant le sacerdoce. Sa définition tendant à ramener le vrai
sacerdoce israélite au sacerdoce lévitique nous semble un peu
théorique et limitative. Affirmer que les sacrifices offerts par le roi le
sont en vertu d'un « sacerdoce familial » laisse le problème à peu
près intact : comment précisément en est-on venu à considérer le
roi comme chef de famille, comme cheikh et à transférer sur lui le
« sacerdoce familial » N'est-ce pas plutôt en vertu de son charisme
qu'en vertu de sa fonction de chef d'une « famille ramifiée » (Israël)
qu'il officie

4. Si nous souscrivons entièrement à la thèse du P. de Fraine
selon laquelle la conception d'un divin personnel devait déterminer
le caractère de la royauté israélite, nous nous demandons si celle-ci
ne doit pas, en outre, sa nature particulière au fait de sa constitution
tardive par rapport aux nations voisines. La royauté mésopotamienne,
plongeant ses racines dans un terrain primitif, mythologique, naturiste,

pouvait aboutir à une conception magique du roi. L'apparition
très historique de la royauté israélite, au milieu d'un peuple qui
avait une tradition nationale comme celle du Sinaï lui interdisait
de suivre un développement semblable (à moins de se calquer
servilement sur son entourage).

5. Enfin, tout petits détails : quelques erreurs dans les indications
de pages à la table des matières ; et quelques sigles rencontrés dans
les notes manquent à la liste : CH, CT, IR, KAH, KAR, VAT.

Ces quelques questions ne veulent rien enlever à la valeur de
cet ouvrage qui, par son envergure, rend un immense service à ceux
qui étudient le problème royal. On ne peut ignorer ce livre qui situe
les solutions proposées jusqu'ici par les savants, tout en présentant
les vues personnelles de son auteur.

Philippe Reymond.


	Le problème de la royauté en Israël

