
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1955)

Heft: 4

Artikel: Orientations œcuméniques et théologie pratique

Autor: Rumpf, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

ORIENTATIONS ŒCUMÉNIQUES
ET THÉOLOGIE PRATIQUE

On ne peut nier que le terme d'oecuménisme soit ambigu. Pour
les uns, il ne peut signifier en dernière analyse que le retour des
« frères séparés » à la véritable Eglise ; pour d'autres, il implique le
dépassement des oppositions confessionneUes en un témoignage
commun, sans que pour autant la réunion des chrétiens en une même
institution soit possible, ni désirable. Néanmoins, l'ambiguïté n'est
pas telle qu'elle ne permette, même aux catholiques romains et aux
protestants, de prier pour l'unité : celle que Dieu voudra, avec les

moyens qu'il voudra. Et cette prière commune n'est pas sans
répercussion sur la réflexion théologique. Il y a œcuménisme quand
déjà une Eglise prend conscience que son rapport avec les autres
confessions « n'est pas épuisé, pas même pleinement abordé par la
recherche exclusive de conversions individuelles », selon une formule
du P. Congar à laquelle souscrit également Mgr Journet. Il y a
œcuménisme plus encore quand l'on s'efforce de comprendre l'Eglise,
ses caractères fondamentaux, ses tâches actueUes, en se libérant des
durcissements que la polémique ou la concurrence interconfessionnelle

ont provoquées, de part et d'autre ; quand, se « resourçant »

au trésor commun, on reconnaît s'être frustré, par parti pris
confessionnel, de richesses incontestables ; quand on commence à s'ouvrir
aux valeurs vécues par les autres ou tout au moins à écouter les

questions qu'ils nous posent. «

1 Du côté réformé, on a assisté ces dernières années à plusieurs prises de
position des synodes, à l'égard du catholicisme contemporain ; ainsi une récente
brochure : L'Eglise réformée de France et le catholicisme français (47, rue de
Clichy, Paris 9e) contient les exposés du pasteur Albert Gaillard et du professeur

Mehl à l'assemblée de Strasbourg, avec la résolution votée par l'assemblée

; la Revue réformée (1952/5-4) a publié en traduction la Lettre pastorale
du Synode général de l'Eglise réformée des Pays-Bas sur l'Eglise catholique
romaine, sous le titre : Catholicisme et protestantisme. En dehors de ces mises
au point officielles ont abondé les articles de revues, dont certains ont été



268 LOUIS RUMPF

Dans le foisonnement des publications qui manifestent aujourd'hui

cette orientation, nous nous bornerons ici à examiner quelques
œuvres, catholiques et protestantes, qui nous paraissent d'un intérêt
d'autant plus immédiat qu'elles ont paru en français.

Un des domaines auxquels la théologie catholique contemporaine
voue le plus d'attention, c'est celui du laïcat. En 1906, Pie X pouvait
encore écrire dans son Encyclique Vehementer: «Dans le corps
pastoral seul résident le droit et l'autorité nécessaires pour promouvoir
et diriger tous les membres vers la fin de la société. Quant à la multitude,

elle n'a d'autre droit que de se laisser conduire et, troupeau
docile, de suivre ses pasteurs. » Mais depuis, Pie XI n'a pas craint
de parler d'une « participation des laïques à la hiérarchie apostolique ».

Il est vrai que cette formule a paru fâcheuse et que Pie XII a préféré
celle d'une « collaboration à la hiérarchie », mais il n'en appelle pas
moins les laïcs à « avoir une conscience toujours plus nette, non
seulement d'appartenir à l'Eglise, mais d'être l'Eglise ». Mille voix
aujourd'hui s'élèvent pour faire mentir l'amère boutade d'Edouard
Le Roy : « Les simples fidèles n'ont que le rôle des moutons de la
Chandeleur, on les bénit et on les tond. » L'une des plus riches
contributions doctrinales à cette « revalorisation » du laïcat est celle du
P. Congar : Jalons pour une théologie du laïcat.» On y retrouve la

marquants, tels ceux de Charles Hauter : Les raisons persistantes de la division
et de Pierre Burgelin : Psychologie protestante et psychologie catholique, dans
Foi et Vie, 1951, janvier-février, ou dans la même revue en mars-avril 1955,
un numéro sur Catholiques et protestants devant le monde ouvrier ; dans Verbum
Caro 25-26, de Franz-J. Leenhardt : Des raisons et de la façon d'être protestant,
suivi d'une correspondance clans le numéro 27-28, de Torrance : Notre témoignage

réformé dans le domaine doctrinal et de Jaques Courvoisier : Catholicisme
et protestantisme face à face dans le numéro 31-32.

En Suisse allemande a paru un recueil de différentes contributions, Die
Strömungen im modernen Katholicismus und die evangelische Stellungnahme,
Vorträge am Kurs für Konfessionskunde, Evangelischer Verlag AG., Zollikon-
Zürich, 1953, *72 P-> Par Paul Wieser, Kurt Guggisberg, Max Fischer, Karl
Fueter, Hans von Doornkaet, Willy Reifler et Marcel Pradervand. Il traite
aussi bien des tendances modernes de la théologie et de la piété catholiques
que des problèmes touchant aux relations du droit canon avec le droit civil
et aux rapports interconfessionnels.

Un point de vue luthérien s'exprime avec force dans le numéro 33 de
Theologische Existenz heute (1952), sous le titre : Der evangelische Christ und
die römische Kirche (48 p.). L'auteur, Karl Gerhard Steck, part de la constatation

que nous tenons les mêmes choses, mais que nous les tenons différemment,

et il voit cette différence principalement dans la manière de situer l'Eglise
par rapport à la parole et aux sacrements, d'où résulte, côté catholique, une
ecclésiologie ontologique et une tendance à la theologia gloriae, à laquelle
s'oppose l'ecclésiologie fonctionnelle et la theologia crucis de Luther.

1 Editions du Cerf, Paris, 1953. Collection « Unam Sanctam », n° 23, 683 p.
Pour une revue d'ensemble de la laïcologie romaine récente, voir : Roman
catholic theology and the Laity, dans Laymen's Work, bulletin du Conseil
œcuménique, juin 1954, P- 24~3°-



ORIENTATIONS ŒCUMÉNIQUES ET THÉOLOGIE PRATIQUE 269

thèse historique souvent formulée par cet auteur, selon laquelle
l'ecclésiologie catholique a souffert de se constituer, comme traité
séparé, à partir du XIVe siècle, en réaction contre les prétentions
des pouvoirs civils ou contre les courants hérétiques, et en définitive
contre la Réforme. De là un certain unilatéralisme avec lequel a
heureusement rompu l'Encyclique Mystici Corporis, de 1943. Cependant,
même le droit canon, qui est avant tout un droit des clercs, en traçant
les devoirs du clergé, contient bien implicitement des droits des

laïcs, sans parler des articles consacrés aux associations de piété que
peuvent constituer des laïcs, complétés et précisés en 1947 par la
Constitution Provida Mater. Mais c'est surtout par le renouveau
biblique et patritisque, le mouvement liturgique et le développement
de l'Action catholique que l'essor du laïcat a trouvé toutes ses
dimensions.

La définition du laïque, remarque le P. Congar, peut être saisie
d'une part en référence au clerc, d'autre part en référence au moine ;

dans le premier cas, on se place au point de vue de la fonction et de
la compétence ; dans le second, de la condition de vie. Il s'ensuit
qu'une réflexion sur le laïcat portera d'une part sur sa position dans

l'Eglise et d'autre part sur son insertion dans le monde. Ces deux
considérations sont mêlées par la suite dans l'ouvrage, dont elles

ne déterminent pas la place. Après une première partie, intitulée
« Positions » où l'auteur situe le laïcat dans l'ecclésiologie et plus
généralement dans le dessein de Dieu, il aborde dans la deuxième
partie sous ses divers aspects la vocation des laïcs en relation avec
les trois fonctions : sacerdotale, royale et prophétique, que l'Eglise
partage avec son Seigneur. Il y ajoute encore trois chapitres qui
correspondent en somme aux notes d'unité, d'apostolicité et de

sainteté de l'Eglise dans leur application à la condition laïque.
Le lecteur protestant ne sera pas seulement réjoui, mais aussi

instruit et éclairé par les perspectives développées dans cet ouvrage.
Par exemple les affirmations selon lesqueUes « les laïques font l'œuvre
de Dieu en faisant l'œuvre du monde » (p. 38) nous ramènent, nous
aussi, par-delà un certain piétisme, à un sens de la vocation très
aigu chez les Réformateurs et nous font rejoindre aussi le rapport
d'Evanston sur le laïcat ; nous tenons également pour valable1
l'effort du P. Congar pour respecter dans les laïcs « des hommes pour
lesquels les choses sont à considérer en elles-mêmes » ou pour lesquels
« les causes secondes existent » (p. 39) ; appelés à « christofinaliser »

toutes choses en ce monde, ils ont cependant à le faire « sans prendre
de raccourci » (p. 49) ; il y a là tout un programme que l'auteur se

1 Malgré les réserves que fait sur ce point le P. Daniélou, dans son compte
rendu de Dieu vivant, n° 25.



270 LOUIS RUMPF

risque à désigner par le terme de « laïcalité », pour prendre ses
distances à la fois à l'égard du cléricalisme et du laïcisme. "

Quant à l'autre aspect, directement ecclésiologique, de la thèse
du P. Congar : « l'Eglise en tant que faite par ses membres », là aussi

nous avons à apprendre, bien que ce soit un des thèmes de la
théologie protestante. 2 Trop souvent, cette réalité communautaire
de l'ecclésiologie protestante est restée théorique et d'un intérêt tout
polémique ; trop souvent nous en sommes restés à une interprétation
individualiste du sacerdoce universel, conçu comme la possibilité
pour le croyant de se réaliser dans une piété tout intérieure et une
morale de la conscience personnelle. Il n'en reste pas moins que la
restauration du « sacerdoce des fidèles », telle que la conçoit le P.

Congar, nous laisse insatisfaits, parce qu'elle se refuse à considérer
ce sacerdoce comme constitutif et parce qu'elle maintient — comment
en serait-il autrement sur le terrain de la théologie romaine —
une différenciation radicale entre le sacerdoce des ministres — qui
serait seul de l'ordre de la structure — et celui des fidèles qui
appartiendrait à l'ordre de la vie, de sorte que celui des premiers n'émane
en rien de celui des seconds. Quand par ailleurs on reconnaît qu'une
telle institution sacerdotale ne trouve pas de fondement, explicite du
moins, dans le Nouveau Testament, mais seulement dans la tradition,
voilà qui nous fait retrouver les oppositions confessionnelles, dans ce

qu'elles ont de plus irréductible. On peut regretter de plus qu'elles
ne soient pas toujours situées à leur vraie place, quand le P. Congar
laisse entendre que, pour avoir répudié cette distinction, la théologie
protestante a été conduite à ne voir dans les Eglises empiriques,
terrestres, que des assemblées de facture humaine et, dans les ministères

qui s'y exercent, qu'une délégation de la communauté des
fidèles (p. 152) ; nous ne saurions reconnaître là la position réelle

1 Nos réserves porteraient plutôt sur le finalisme dont Congar reste débiteur

et qui le fait écrire : « Le rapport des laïcs à l'unique fin dernière est peut-
être moins immédiat, en tout cas moins exclusif que celui des clercs et des
moines» (p. 39). Si au contraire on donne à la notion de vocation sa place
décisive, il faut renoncer, à notre sens, à établir une gradation entre les conditions

chrétiennes pour s'en tenir à une diversité de témoignages et de ministères.

2 On peut en effet à première vue résumer les différences traditionnelles
entre les deux confessions par ce texte caractéristique de Bismarck cité par
Congar : « Les deux Eglises, la protestante et la catholique, ont des bases
très différentes. L'Eglise catholique a tout son être, elle existe et elle s'achève
par son clergé ; elle pourrait subsister sans communauté, la messe peut être
dite sans communauté ; la communauté est un objet utile pour l'affirmation
de la fonction chrétienne de l'Eglise catholique, mais elle n'est pas du tout
requise pour l'existence de l'Eglise. Dans l'Eglise protestante, au contraire,
la communauté est entièrement le fondement de toute l'Eglise, tout le culte
est impensable sans elle, toute la constitution protestante de l'Eglise repose
sur la communauté... »



ORIENTATIONS ŒCUMÉNIQUES ET THÉOLOGIE PRATIQUE 27I

des Réformateurs. Cette présentation déformante n'est cependant
que très exceptionnelle et nous admirons bien plutôt chez Congar
la générosité et l'équité avec laquelle il cite les théologiens d'autres
confessions, dont il accueille avec pénétration les contributions.

Il en est bien différemment d'un autre ecclésiologue eminent,
Mgr Charles Journet, dont le grand ouvrage systématique, L'Eglise
du Verbe incarné est en réédition et dont le premier volume : La
hiérarchie apostolique I, vient de sortir de presse à nouveau, revu et
augmenté de quelques développements. Georges Tavard, dans sa

par ailleurs fort utile et constructive plaquette, A la rencontre du
protestantisme 2, cite le professeur du Grand Séminaire de Fribourg
comme étant « un des théologiens de l'œcuménisme », parce qu'« il
inclut dans sa synthèse ecclésiologique de nombreux appendices
détaiUés sur la pensée des principaux Réformateurs et des grands
théologiens modernes, montrant ainsi la doctrine catholique en
perspective, indiquant le point de fidélité ou d'égarement des

christianismes séparés» (p. 119). Sans doute! Et si le lecteur protestant

n'a besoin que d'être renseigné sur la position qu'il occupe, du
point de vue de l'Eglise romaine, il sera pleinement servi. Mais à
cela s'arrête à peu près l'œcuménisme de Mgr Journet. Et s'il lui
arrive de reconnaître que l'état de dissidence « puisse favoriser
accidentellement — par un accident qui pourrait même être
fréquent — la découverte de nouveaux aspects du trésor chrétien »

(p. 57), on ne le voit guère tenir compte positivement des positions
qu'il rencontre hors de la théologie d'obédience romaine. Nous ne
suivrons donc point Favard en cet endroit, sinon en reconnaissant
qu'il est peut-être nécessaire à la santé de l'œcuménisme lui-même
de rencontrer des controversistes qui accentuent les angles de la
doctrine et qui se refusent à dissocier dans leur appréciation de la
Réforme les éléments positifs et les éléments négatifs, comme un
Congar, et après lui, un Bouyer s'y sont appliqués d'une manière
parfois trop facile et peu convaincante. Reconnaissons pourtant
un service moins indirect rendu par Mgr Journet à l'œcuménisme :

la distinction qu'il opère entre le régime de chrétienté sacrale, lié
à des circonstances définitivement révolues et le régime de chrétienté
profane, pour lequel il opte résolument, comme pouvant être en
définitive « un progrès véritable, une solution souhaitable des

rapports de l'Eglise avec les cités temporelles » (p. 277). Il ne jette point
de discrédit, certes, sur le premier de ces deux types de civilisation,
né avec l'époque constantinienne et développé au moyen âge ; il en

1 Editions Desclée De Brouwer, Bibliothèque de la Revue thomiste, 1955,
770 p.

2 Editions Le Centurion, Collection « Le poids du jour ». 1954, 141 p.



272 LOUIS RUMPF

montre au contraire longuement la légitimité et l'ordonnance logique ;

mais il s'attache plus encore à montrer son caractère contingent,
transitoire, nécessairement imparfait. Quant à la chrétienté profane,
où la pratique de la « tolérance civile » s'impose, elle se justifie pour
deux raisons : i° parce que le pouvoir politique, tout en étant résolu
à faire une politique chrétienne, se trouve dans l'obligation d'unir,
au plan de la vie civique, des citoyens de diverses croyances ; 2° parce
que la foi étant intérieure, personne ne doit y être contraint ».

Si important que soit le chapitre de cent cinquante pages consacré
à ce sujet, il n'est pourtant qu'un fragment de ce vaste ouvrage
consacré à la hiérarchie apostolique. Dans l'impossibilité de le résumer
en quelques lignes, relevons trois aspects de cet exposé magistral
qui nous ont frappé :

i° Le fait que ce soit précisément par un volume de « hiérar-
chéologie » que s'ouvre cette somme d'ecclésiologie. Sans doute
est-ce là non un ordre d'importance, mais une nécessité logique,
puisque l'Eglise est abordée d'abord quant à sa cause efficiente et
sera par la suite considérée dans sa nature, puis dans sa fin et enfin
dans sa préparation et sa consommation. Il n'en reste pas moins que
la volonté est manifeste dès le point de départ de lier le mystère
de l'Eglise à sa structure hiérarchique.

2° La manière dont l'introduction déjà traite de la sainteté de

l'Eglise. Alors que certains théologiens catholiques d'aujourd'hui,
ainsi le P. Spicq 2, s'appliquent à rappeler que « saint n'est pas

1 A vrai dire, pour que ce dernier principe, celui de la liberté de l'acte
de foi, fût pleinement reconnu, il faudrait que l'Eglise romaine considère
vraiment l'option en faveur du régime de chrétienté profane comme définitif
et général ; il faudrait qu'elle désavoue clairement les actes qui, dans le passé
et surtout dans le présent, vont à l'encontre de ce principe. Or c'est loin d'être
le cas et cela reste improbable, à lire l'allocution de Pie XII aux juristes italiens
de décembre 1953, où Mgr Journet trouve, quant à lui, « une manière toute
nouvelle de poser le problème civil des cultes » (p. 272), et où, tout au contraire,
ce problème nous paraît placé sur le plan de la pure opportunité. Après avoir,
il est vrai, rappelé la recommandation évangélique de « laisser croître l'ivraie
avec le froment dans le champ du monde », le pape ajoute : « Le devoir de
réprimer les déviations morales et religieuses ne peut donc être une norme
ultime d'action. Il doit être subordonné à des normes plus hautes et plus
générales, qui, dans certaines circonstances, permettent, et font même apparaître
comme le parti le meilleur, de ne pas empêcher Terreur pour promouvoir un
bien plus grand. Par là se trouvent éclairés deux principes : i° ce qui ne répond
pas à la vérité et à la loi morale n'a objectivement aucun droit ni à l'existence
ni à la propagande ni à l'action ; 20 le fait de ne pas l'empêcher par le moyen
de lois d'Etat et de dispositions coercitives, peut néanmoins se justifier dans
l'intérêt d'un bien supérieur et plus vaste. » (Les soulignements sont dans le
texte.) Les « circonstances » jouent décidément en tout cela un trop grand rôle

2 C. Spicq, O. P. : L'Eglise du Christ, in : La sainte Eglise universelle,
confrontation œcuménique, Editions Delachaux et Niestlé, Cahiers théologiques
de l'Actualité protestante, H. S. 4, p. 195.



ORIENTATIONS ŒCUMÉNIQUES ET THÉOLOGIE PRATIQUE 273

opposé à impur et à pécheur, mais à naturel et à profane », au
contraire Mgr Journet spécifie que « si l'Eglise contient des pécheurs,
eUe ne contient pas de péché ; c'est donc en raison de ce qui subsiste
encore en eux de pur et de saint que des pécheurs lui appartiennent... »

Ainsi la frontière de l'Eglise passe en chacun de ceux qui se disent
ses membres, prenant au-dedans d'eUe ce qui est pur et saint, laissant
au-dehors ce qui est péché et souillure (p. xm-xiv). Si c'est Mgr
Journet qui interprète correctement la doctrine romaine, il faut
alors lui donner raison également quand il écrit : « les notions
protestante et catholique de l'Eglise s'opposent comme s'opposent les
notions protestante et catholique de justification» (p. 673, 751).

30 C'est dans la conception du ministère que nous ressentons

pourtant le plus vivement l'opposition. Je ne pense pas seulement
à la théorie de l'infaillibilité, trop connue pour nous surprendre. ¦
Ce qui frappe davantage, c'est que Mgr Journet renonce à la division
tripartite des « pouvoirs » de l'Eglise : ordre, magistère, juridiction,
au profit d'une division bipartite dans laquelle l'enseignement
n'apparaît plus que comme une modalité du pouvoir juridictionnel.
Par là s'accentue la méconnaissance de l'ecclésiologie romaine à

l'égard du ministère auquel le Nouveau Testament assigne toujours
le rôle primordial, instrumental par excellence, dans l'édification de

l'Eglise : la prédication de la Parole de Dieu. Bien sûr, en englobant
l'enseignement dans la juridiction, Mgr Journet ne le supprime pas ;

mais sa théorie du culte en fait totalement abstraction. Il serait
temps qu'un théologien spéculatif de valeur ne passe plus à côté des

perspectives que nous ouvrent, au sein du catholicisme lui-même,
soit certains hommes engagés dans l'apostolat 2, soit aussi certains
historiens des origines chrétiennes et de la liturgie.

C'est en effet une conception assez différente de l'épiscopat et
du sacerdoce que nous livrent les pages du théologien anglo-catholique

Gregory Dix : Le ministère dans l'Eglise ancienne (des années go
à 410). 3 II s'agit d'une œuvre d'historien, qui se défend dans
l'introduction (p. 17) de « rechercher, dans le passé chrétien, des précédents
pour lier ou justifier le présent » et veut au contraire « chercher à

comprendre pourquoi ce passé chrétien a revêtu la forme que nous
lui connaissons ». Néanmoins le but de ce travail n'est pas purement
désintéressé, car l'auteur déclare aussi : « Si nous pouvons discerner

1 « C'est la révélation divine, en tant que proposée par l'Eglise, qui est
l'objet de notre foi théologale... Il faut donc qu'elle soit définie d'une manière
rigoureusement infaillible et irrévocable » (p. 428).

2 Par exemple : Le prêtre, ministre de la Parole, Congrès international de
Montpellier en 1954, Paris, 1955.

3 Editions Delachaux et Niestlé, Bibliothèque théologique, 1955, 137 p.



274 LOUIS RUMPF

ces raisons, nous serons vraisemblablement en mesure d'en extraire
les principes chrétiens permanents, valables dans notre situation
présente, bien que leur formulation anténicéenne ne soit plus
adéquate de nos jours. » Quels sont ces principes Cela n'est point
facile à dégager étant donné le caractère extrêmement complexe
de l'évolution qui s'est produite au cours des premiers siècles dans
le domaine du ministère, complexité que le savant ne cherche point
à cacher. Néanmoins, selon lui, il y a un élément de continuité, un
germe créateur permanent, qui fait de toutes ces étapes les phases
d'un seul et même développement organique, et non une série de
nouvelles combinaisons administratives destinées à faire face aux
nouvelles conditions ; cet élément, c'est le mandat personnel du
shaliach, qui agit comme la personne du Seigneur lui-même. Ce

mandat est conféré à nouveau à des hommes de chaque génération
par le Seigneur, agissant par l'intermédiaire d'autres hommes qui
ont reçu personnellement ce mandat pour agir en son nom personnel.
Lorsque ces hommes transmettent le mandat qu'ils ont reçu en
reprenant l'ancien rite juif de l'imposition des mains, le Seigneur ne
peut pas renier leur acte : un nouveau mandat est créé. « Car le
shaliach d'un homme est pour cet homme comme un autre lui-même. »

On fera remarquer que c'est là la doctrine de la succession
apostolique, sur laquelle repose également tout le système catholique
romain. Sans doute, et pourtant à y regarder de plus près, des
différences notables se dégagent de l'exposé de Gregory Dix, notamment

les deux suivantes : la première nous ramène à la critique
formulée plus haut à l'égard de Journet ; le théologien anglican nous
montre que le ministère episcopal à ses origines comprenait au
premier chef une tâche de prédication : «c'était aussi bien la «liturgie

» spéciale de leur ordre de prêcher lors de la synaxe que d'offrir
les dons lors de l'eucharistie» (p. 43). Cela explique ce fait, assez

significatif, que la notion de succession apostolique ait été explicitée
pour la première fois en fonction de ce ministère kérugmatique et
non pas avant tout en rapport avec le sacrement comme cela sera
le cas plus tard dans la théologie catholique. La deuxième est que
l'épiscopat, collectif ou monarchique, apparaît dans ces origines
étroitement lié à la communauté locale, de telle sorte que la
centralisation métropolitaine qui s'annonce dès le IVe siècle apparaît
comme une déviation, voire une corruption de l'institution. A l'époque
anténicéenne, « il n'était pratiquement pas possible d'opposer l'épis-
copalisme au congrégationalisme », comme le dit très justement le

pasteur J.-J. von Allmen, qui relève clairement ces deux points dans
sa préface. Là où par contre nous ne suivons pas le préfacier, c'est
quand il laisse entendre que le ministère episcopal fait partie non
du bene esse, « mais de l'esse de l'Eglise ». Cela est vrai sans doute



ORIENTATIONS ŒCUMÉNIQUES ET THÉOLOGIE PRATIQUE 275

du ministère en général ; et il est vrai que ce ministère comporte une
tâche episcopale. Mais reste à savoir sous quelle forme cette fonction
doit s'exprimer le plus normalement, de quelle manière et à quelles
conditions le ministère d'aujourd'hui doit et peut être considéré
comme apostolique. Ce qui me paraît remarquable dans le loyal
exposé historique de Gregory Dix, c'est qu'il oblige à réfléchir plutôt
qu'à donner à ces questions une réponse toute faite et liée d'avance
à une terminologie, dont il est manifeste qu'elle a eu un caractère
extrêmement mouvant. En effet, Gregory Dix postule bien une
disposition des apôtres selon laquelle leur tâche apostolique — étant
réservé ce que leur témoignage avait d'unique — devait être
poursuivie après leur disparition ; mais il montre d'autre part que
l'identification des « successeurs » avec les évêques s'est faite non
par une ordonnance juridique artificieUe, mais à la suite d'un développement

commun des deux institutions et en raison de leurs effets
pratiques dans la vie réeUe (cf. p. 115-116) ; il présente l'ordination
des évêques, telle qu'elle est attestée par Hippolyte vers 215, comme
une prière appelant « un acte créateur de la puissance divine », ce

qui suggère une tout autre idée que la transmission en quelque
sorte horizontale d'un Esprit dont l'Eglise disposerait ; il constate
que la succession apostolique, en tant que doctrine tout au moins,
n'est formulée que dans la seconde moitié du deuxième siècle. Autant
d'indices qui nous font penser que l'important aujourd'hui n'est pas
tant que le ministère soit rattaché à une chaîne ininterrompue
d'ordinations, dont il s'agirait de s'assurer la réalité historique,
mais au contraire que le ministère soit conçu d'une manière
apostolique, sur le fondement et dans le prolongement de l'apostolat
originel. Ceci soit dit sans méconnaître les problèmes que l'œcuménisme

doit affronter, s'il veut manifester l'unité de l'Eglise par une
reconnaissance mutueUe des ministères propres aux différentes
confessions. Félicitons au contraire les éditeurs de cet ouvrage de

nous aider à poser ces problèmes, ainsi que les traducteurs, les pasteurs
A. Järmann et R. Paquier.

Ce dernier s'efforce d'ailleurs depuis fort longtemps, et par des

contributions plus personnelles que des traductions, d'ouvrir notre
horizon réformé à certaines perspectives essentielles de l'œcuménisme.

Sa dernière publication, la plus importante aussi, est un
Traité de liturgique, essai sur le fondement et la structure du culte. »

Un tel ouvrage est un novum sur le terrain de notre protestantisme
de langue française. Nous avions bien les préfaces d'Osterwald et de

1 Editions Delachaux et Niestlé, Collection «Manuels et précis de théologie

», XXV, 1954, 224 P-



276 LOUIS RUMPF

Bersier, un étonnant chapitre de Vinet dans sa théologie pastorale, un
essai de Doumergue sur l'histoire du culte réformé, mais tout cela
ne constituait pas une œuvre systématique ; ces dernières années les

contributions d'un Schlemmer, d'un de Saussure, d'un Thurian
annonçaient une recherche de cet ordre; les gros volumes du professeur

Will d'autre part avaient fourni une documentation considérable

; mais, l'auteur en était un luthérien, et d'autre part, sa méthode
souffrait souvent d'un certain psychologisme. Le pasteur Paquier
vise à faire œuvre théologiquement normative ; bien qu'il répudie
toute étroitesse confessionnelle, c'est cependant au nom même des

doctrines réformées de la souveraineté de Dieu et de sa grâce et en
accord, pourrait-on ajouter, avec le sens calviniste de l'assemblée
cultuelle — qu'il procède à un élargissement et à une revision des

conceptions et pratiques cultuelles qui sont les nôtres. C'est ainsi
que sa première partie s'intitule : L'initiative de Dieu, et le premier
chapitre : Le Seigneur convoque son peuple ; c'est donc dans ce cadre
de l'histoire du salut et en rapport avec la triple fonction que l'Eglise
reçoit de son Seigneur que l'essence du culte est définie, ainsi que
les moyens élus par Dieu pour manifester son action et sa présence.
Tout en restaurant la notion de «choses consacrées» (éléments de la
Cène, maison de Dieu) l'auteur n'en est pas moins nettement personnaliste

en déclarant « en rigueur de termes, le Seigneur n'est vraiment
présent dans un édifice cultuel que lorsque la communauté y est
rassemblée avec les signes de cette présence : Parole et sacrements,
valorisés par le Saint-Esprit » (p. 46). Il est évident que ce personnalisme,

ouvert aux médiations et aux signes par lesquels s'actualise
l'œuvre du salut, n'est en rien un individualisme : « Il est discutable
de parler de présence du Christ au milieu d'une juxtaposition d'individus

étrangers les uns aux autres, venus là chacun pour leur compte
écouter un prédicateur ou entendre une messe. »

La seconde partie : L'obéissance de l'homme, nous maintient dans
un même éclairage théocentrique en présentant le culte comme un
service dû, un « office ou devoir dont il est juste de s'acquitter
régulièrement avec le plus de foi et d'amour qu'il est donné d'avoir ».

« Le verbe leitourgein en passant dans la langue religieuse juive,
puis chrétienne, a reçu une acception nouvelle ; ce n'est plus le peuple
qui est bénéficiaire d'un service public, mais c'est le Seigneur. Le
peuple, tout au contraire, en assume la responsabilité... La liturgie
religieuse de l'Eglise chrétienne est un service du public pour le
Seigneur. » (p. 55) On voit à quel point une telle conception tourne
le dos à celle que définissait un Viguié dans un article de l'Encyclopédie

dite de Lichtenberger, au siècle passé. Alors que les cultes
païens visent la divinité et son apaisement, le culte chrétien, selon
Viguié, vise l'homme et son salut. C'est l'homme qui a besoin d'être



ORIENTATIONS ŒCUMENIQUES ET THEOLOGIE PRATIQUE 277

changé, non Dieu ». M. Paquier n'écrirait jamais que le culte « vise
l'homme », puisqu'il s'agit au contraire pour lui d'un acte tourné
vers Dieu. Il ne rejoint pourtant pas pour autant ni le paganisme,
ni le romanisme et souscrirait certainement à l'affirmation que ce
n'est pas pour « changer Dieu » qu'on l'invoque ; aussi l'aspect sacrificiel

qu'il reconnaît au culte, est-il action de grâce, « eucharistie »,

tandis que le Concile de Trente spécifie au contraire que le sacrifice
de la messe est propitiatoire. Là réside d'ailleurs à notre avis le
point sur lequel les deux positions, catholique et protestante, demeurent

le plus inconciliables quant à la doctrine du culte et sur lequel
il importe que la liturgie réformée sache être, non pas polémique, mais
sans équivoque ; aussi avons-nous été reconnaissant de voir le pasteur
Paquier mettre mieux en lumière dans la liturgie de communion
le « fait accompli » par Dieu en Christ : alors qu'en 1931, dans le
formulaire qu'il publiait dans les Cahiers d'Eglise et liturgie, on
lisait : « Daigne avoir égard au sacrifice de ton Fils », on trouve dans
le texte mis au point en 1952 : «te bénissant pour le sacrifice que
ton Fils a fait de son corps et de son sang, une fois pour toutes, sur
la croix ».2

1 Encyclopédie des sciences religieuses, 1881, article Prédication, p. 730.
2 Liturgies de communion, Eglise et Liturgie, Lausanne, 1952, p. 33. Quant

à la notion de sacrement dans sa relation à la présence du Christ, on a le sentiment

qu'elle est de moins en moins un sujet d'opposition entre les théologiens
catholiques et protestants. On s'en rendra compte en lisant les articles du
P. de Baciocchi (art. Eucharistie dans le dictionnaire Catholicisme en cours
de parution ou article sur Le mystère eucharistique dans les perspectives de la
Bible, dans la Nouvelle revue théologique de Louvain, juin 1955) et en rapprochant

ces pages de la remarquable préface rédigée par Paquier au cahier de
Liturgies de communion, où on lit : « De par la promesse du Christ et la grâce
de Dieu, le pain et le vin de l'eucharistie deviennent signes effectifs d'une
Présence qui n'est pas localisée, mais qui leur est comme tangente, en les
débordant infiniment. Les éléments matériels, qui restent tels, sont affectés
d'un coefficient spirituel qui change leur valeur naturelle et première. Soustraits

à l'usage domestique, annexés au corps du Christ qu'est l'Eglise, saisis
dans le courant vital de la foi de l'Eglise, le pain et le vin sont en quelque
sorte « transvalues ». Par le signum, la res est donnée, dans la foi, mais
sans que l'un et l'autre s'identifient pour autant. » La théologie catholique
des sacrements, elle aussi, n'est pas loin aujourd'hui, dans certains de ses
docteurs, d'interpréter la transsubstantiation dans le sens d'une trans-
valuation.

D'ailleurs, lorsqu'on fait abstraction des formules tridentines, on trouve
aussi dans le domaine de la théologie du sacrifice des termes auxquels rien
ne nous empêche de souscrire. « Face au don de Dieu, écrit le R. P. de Baciocchi,

l'Eglise se reconnaît d'abord réceptive, constituée par la grâce Peuple de
Dieu et Epouse du Christ, mais elle n'est pas qu'épouse, elle est aussi Corps
mystique du Ressuscité, humanité nouvelle incluse dans le nouvel Adam, par
la puissance même et la souveraine efficacité de l'acte rédempteur ; et à ce
titre-là, elle prend part, en chaque célébration eucharistique, à l'hommage
sacrificiel qui va du Fils au Père. »



278 LOUIS RUMPF

Le Traité de liturgique ne se borne pas à définir une conception
du culte, mais il entre aussi dans le détail de la pratique cultuelle :

style, ton, lien, vêtements, musique ne sont point oubliés, non plus
que l'Ordo ecclésiastique, objet de la troisième partie. L'auteur se

propose de donner dans la Revue Verbum Caro un complément sur
les acclamations et réponds liturgiques. De tout cela, il est évidemment

facile de faire des extraits provoquant l'indignation de

quiconque situe la vocation du protestantisme dans une opposition à

toute forme catholique. Et il faut avouer qu'il n'est pas toujours
possible aux Eglises de la Réforme de restaurer telle ou telle coutume,
en soi légitime et vénérable, à cause des déviations qu'elle a subie
dans la piété catholique et des superstitions qu'elle a encouragées.
N'en est-il pas d'ailleurs de même du côté catholique où des théologiens

craignent d'accueillir des vérités qu'ils n'ont rencontrées que
sous une forme altérée dans un protestantisme abâtardi

Il est d'autant plus important que les promoteurs de réformes
liturgiques soient bien conscients de leurs motifs et s'en expliquent
patiemment, comme s'efforce de le faire le Traité dont nous rendons
compte. On fera bien d'y prêter attention sous peine de « mettre la
charrue devant les bœufs » dans le labour paroissial. Le mouvement
liturgique a raison de penser qu'on a rien fait contre le formalisme
en préconisant un culte informe, ou en en laissant les formes à la seule
discrétion d'un officiant ; il a raison de réclamer une « spiritualité
incarnée » ; mais pour qu'elle se réalise, encore faut-il savoir proportionner

la célébration du culte et ses réformes, en un certain sens
tout au moins, à la compréhension qu'en peut avoir une assemblée
concrète. « Que tout se fasse pour l'édification », recommande Paul,
usant là d'une notion essentielle à la pensée biblique et dont il se

peut que le Traité n'ait pas fait un cas süffisant. Il y aura toujours
d'ailleurs une certaine tension entre le besoin de tenir compte de la
tradition avec ses richesses séculaires et celui de rejoindre nos contemporains

dans leur langage le plus dépouillé, comme il y aura toujours
une tension entre le reflet de la gloire céleste qui déjà illumine le
culte et d'autre part la sobriété d'une Eglise qui monte la garde. La
solution n'est pas, croyons-nous de parquer les croyants dans des
communautés aussi variées que le sont les goûts religieux et les types
d'esprit, mais de tendre à réaliser au sein d'une même vie ecclésiale
les divers aspects de la grâce qui est en Christ.

Parmi les théologiens qui ont contribué au renouveau liturgique,
nous avons déjà cité Max Thurian, dont l'ouvrage Joie du ciel sur la
terre nous demeurera précieux. Disons d'emblée ce qui nous y a
néanmoins laissé insatisfait : il nous a paru que le frère de Taizé
n'avait pas su, autant que le pasteur Paquier, se dégager de la ten-



ORIENTATIONS ŒCUMENIQUES ET THEOLOGIE PRATIQUE 279

tation « catholique » à minimiser la parole au profit du sacrement
(qui n'en profite d'ailleurs jamais en réalité) ; avec certains théologiens

luthériens, Thurian tend à considérer que « le sacrement réalise

ce que la parole annonce » ; au lieu d'admettre que l'un et l'autre
« opèrent ce qu'ils signifient », et que pourtant ni l'un ni l'autre
n'opèrent notre salut sans que la foi ne le saisisse, il laisse entendre

que, par le sacrement, « Dieu force en quelque sorte la foi », en un tout
autre sens, semble-t-il, que cela n'arrive lorsque la prédication
convainc. Je cite d'ailleurs ici tout autant son second ouvrage sur
La confession, qu'il s'efforce de restaurer comme un sacrement, mais
sans nous en persuader pleinement. Ceci dit, assurons-le que la question
qu'il a osé replacer devant la conscience protestante, la question
de la confession elle-même, valait d'être posée et n'a pas fini de faire
son chemin. Je ne pense pas qu'il suffise pour y donner satisfaction
de reconnaître la légitimité d'une confession à décharge de conscience,

pour celui qui en ressent exceptionneUement le besoin ; il faut reconnaître

qu'une discipline plus ferme et plus communautaire de l'examen

de conscience d'une part, le recours à l'absolution d'autre part,
contribuerait à assurer la vigilance et la paix de plus d'un fidèle et
de plus d'un pasteur. Mais en pratique et en doctrine, il serait préférable

de situer cette discipline soit dans le prolongement de la
prédication, soit dans la préparation à une vraie communion, plutôt
que comme un sacrement en soi.

Un troisième ouvrage de Max Thurian nous apporte enfin une
théologie du mariage et du célibat. 1 II est évident que c'est la seconde
de ces voies qu'il importait à l'auteur de justifier en tant qu'«
engagement volontaire, libre et définitif » répondant à une vocation
chrétienne ; c'est là que réside la relative nouveauté de cet ouvrage
dans notre littérature théologique.

Mais ce n'est point à dire que la première partie, consacrée au
mariage, soit banale ; Thurian, appuyé d'ailleurs sur les pages
remarquables de Barth sur ce sujet, donne la preuve que le mariage chrétien
est situé dans un autre éclairage quand on admet qu'un choix est

placé devant le croyant entre deux manières de servir son Seigneur,
et que la volonté de Dieu n'est pas nécessairement le mariage, même

pour ceux que rien, dans les circonstances, n'empêcherait d'y
entrer ; toute confusion est d'aiUeurs écartée par Thurian entre la
vocation au célibat d'une part et d'autre part l'exaltation de la
virginité comme un état, supérieur ou méritoire, tout mépris de la
sexualité en elle-même est répudié ; c'est donc dans un éclairage
sainement évangélique que le vœu de célibat est placé. Y a-t-il

1 Les trois ouvrages ont paru chez Delachaux et Niestlé, Collection «

Communauté de Taizé ».



280 LOUIS RUMPF

toutefois entre ce vœu et l'engagement dans le mariage un parallélisme

aussi complet que l'auteur le dit Il ne semble pas que les

paroles des évangiles ou des épîtres dont il se réclame soient assez
explicites et impérieuses pour que l'on puisse et que l'on doive donner
à ce célibat volontaire un caractère aussi définitif que le lien conjugal,
et nous sommes soulagé de lire (p. 129) que « l'exception à la règle »

doit rester réservée, dans la discipline que l'Eglise ou une communauté
est appelée à exercer en cette matière. ' Ceci dit, et même si l'on ne suit
pas entièrement le théologien de Taizé dans les significations dont
il revêt le célibat en rapport avec la vie intérieure ou avec le Royaume
à venir, on ne peut méconnaître en tout cas la nécessité pratique et
l'urgence actuelle de vocations de célibataires; on ne peut que louer
Dieu de les avoir suscitées à côté des autres et espérer qu'elles
contribueront pour leur part à « mobiliser » l'Eglise en l'arrachant à ses
conforts et à ses cloisonnements.

Louis Rumpf.

1 II y a en effet une différence considérable entre les paroles de Jésus sur
l'indissolubilité du mariage, avec sa mise en garde catégorique : « Ce que Dieu
a uni, que l'homme ne le sépare point » et d'autre part sa constatation : «

Certains se sont faits eunuques eux-mêmes pour le royaume de Dieu », et cela,
quelle que soit l'exégèse donnée de ce mot énigmatique. Quant au conseil de
Paul dans I Cor. 7 : 38, que Thurian traduit et interprète, semble-t-il, très
correctement, il implique précisément que la persistance dans un vœu de
célibat peut être, dans certaines conditions, remise en question. C'est évidemment

le texte de I Tim. 5 : 12 qui va le plus nettement dans le sens que
préconise Thurian d'un engagement qui doit être définitif ; mais le passage dans
son ensemble insiste sur la prudence à observer dans l'enregistrement de tels
engagements, au point que l'auteur de l'épître recommande de ne point inscrire
sur le rôle des veuves des femmes âgées de moins de soixante ans Enfin, il
est abusif d'appliquer au don et à la vocation au célibat la déclaration que
Paul fait à propos d'Israël dans Rom. 11 : 29 : « Les dons et la vocation de
Dieu sont irrévocables. »


	Orientations œcuméniques et théologie pratique

